भारत रत्न डॉ. पी.बी. काणे

# ERRICET.

EN SIGNIE

प्चिम भाग



एतए प्रदेश हिन्दी संस्थान, लखनक



धर्मशास्त्र का इतिहास पंजन आप

## धर्मशास्त्र का इतिहास

पंचम भाग (अध्याय २६ से ३६) (विभिन्न दार्शनिक सिद्धान्तों के प्रकाश में धर्मशास्त्र-रचना का विवेचन)

मूल लेखक भारतरत्न, महामहोपाध्याय, डॉ. पाण्डुरंग वामन काणे

> अनुवादक अर्जुन चौबे काश्यप



उत्तर प्रदेश हिन्दी संस्थान (हिन्दी समिति प्रभाग) राजर्षि पुरुषोत्तमदास टण्डन हिन्दी भवन ६, महात्मा गांधी मार्ग, हजरतगंज, लखनऊ - २२६००१ प्रकाशक : डॉ. सुधाकर अदीब निदेशक उत्तर प्रदेश हिन्दी संस्थान, लखनऊ

#### © उत्तर प्रदेश हिन्दी संस्थान, लखनऊ

(विविध्न द्वारोपिक सि व्यंत्रों के प्रकाश में प्रशास्त्र रचना का विवेदको

प्रथम संस्करण : १६७३ ई. द्वितीय संस्करण : १६८४ ई. तृतीय संस्करण : १६६६ ई. चतुर्थ संस्करण : २०१० ई. पंचम संस्करण : २०१४ ई.

प्रतियाँ : ५००/-

ISBN-978-93-82175-36-0

इस भाग का मूल्य : ₹ २३० = ०० (दो सौ तीस मात्र)

के महात्या गांधी मार्ग हमस्त्र गांध अस्तर्थ र देशकाव

मुद्रक: प्रकाश पैकेजर्स २५७, गोलागंज, लखनऊ-२२६०१८

#### प्रकाशकीय

भारतीय चिंतन की गौरवपूर्ण यात्रा को समग्रता में देखना और संजोना वास्तव में एक दुष्कर कार्य है। इस दुष्कर कार्य को चुनौती के रूप में स्वीकार करने वाले विद्वानों में डाँ० पाण्डुरंग वामन काणे का नाम अत्यंत आदर से लिया जाता है, जिन्होंने भारतीय संस्कृति, दर्शन और परम्परा के क्षेत्र में अत्यंत सारगर्भित कार्य किया है। उन्होंने इस सन्दर्भ में अनेक पुस्तकों की रचना की, जिनमें 'धर्मशास्त्र का इतिहास' महत्वपूर्ण है। इसकी परिधि से सैकड़ों वर्षों में विस्तारित प्राचीन भारतीय चिंतन परम्परा का शायद ही कोई महत्वपूर्ण पक्ष छूटा हो। सभी पर अत्यंत समृद्ध जानकारियाँ, विवरण और उनकी विशेषताएँ विद्वान लेखक ने इस ग्रंथ में संजोयी हैं।

इसके इस पंचम खण्ड में एक ओर जहाँ तांत्रिक सिद्धांत व मीमांसा व धर्मशास्त्र आदि का उल्लेख है, वहीं सांख्य, योग, तर्क, कर्म व समूची संस्कृति की मुख्य विशेषताएँ सम्मिलत है।इनमें से कई दर्शन जहाँ ईश्वरीय अस्तित्व को स्वीकारते हैं,वहीं कई उसे नकारते भी हैं। भारतीय परम्परा में तंत्र को भी अलौकिक सत्ता से साक्षात्कार का प्रमुख माध्यम माना गया है, सो उस पर भी सारगर्भित सामग्री प्रभावित करती है। तंत्र परम्परा कब और कैसे भारतीय दर्शन का हिस्सा बनी, इस पर इस खण्ड में प्रकाश डाला गया है। मूलतः मराठी में सृजित इस ग्रंथ का हिन्दी अनुवाद लगभग चार दशक पूर्व हुआ था। उद्भट विद्वान अर्जुन चौबे काश्यप द्वारा अनुवादित इस ग्रंथ का प्रकाशन 1973 में हिन्दी समिति (सम्प्रति, उत्तर प्रदेश हिन्दी संस्थान) ने किया था। तब से अब तक विद्वतजनों के बीच इसकी लोकप्रियता और उपादेयता निरन्तर बनी हुई है। उत्तर प्रदेश हिन्दी संस्थान के श्रेष्ठ प्रकाशनों में तो इसको स्वीकार किया ही जाता है, वस्तुतः यह समस्त भारतीय भाषाओं के बीच एक मानक ग्रंथ है। 'धर्मशास्त्र का इतिहास' ग्रंथ का यह पंचम खण्ड मूलतः विभिन्न दार्शनिक सिद्धांतों की विवेचना पर केन्द्रित है और उनके सन्दर्भ में विभिन्न धर्मशास्त्रों की विवेचना विद्वान लेखक ने की है।

विद्वान लेखक डॉ. पाण्डुरंग वामन काणे और अनुवादक श्री अर्जुन चौबे की पुण्य स्मृति और बौद्धिकता के प्रति नमन के साथ हिन्दी समिति प्रभाग की प्रकाशन योजना के अन्तर्गत 'धर्मशास्त्र का इतिहास '(पंचम खण्ड) के पंचम संस्करण को प्रकाशित करते हुए उत्तर प्रदेश हिन्दी संस्थान गर्व का अनुभव कर रहा है। आशा है, सभी जिज्ञासु पाठकों और शोधछात्रों के बीच इसकी यह असाधारण लोकप्रियता भविष्य में भी अक्षुण्ण रहेगी।

डॉ0 सुधाकर अदीब निदेशक

## निवेदन

प्राचीन भारतीय संस्कृति की महानता अनेक विशेषताओं भरी है और इसका सर्वप्रमुख तथ्य यह है कि ये अनेक विरोधाभासों को साथ लेकर चलती है। कहीं वह लौकिकता पर बल देती है, परोपकार व मानवीय मूल्यों को ही सर्वोच्च मानती है और ईश्वर जैसी संस्था में विश्वास नहीं करती या उपेक्षित रखती है और कहीं लौकिकता को सारहीन मानते हुए आत्मा और परमात्मा के मिलन को ही सर्वोच्च मानती है। इन दोनों ही पक्षों के सन्दर्भ में अनेकानेक चिंतन क्षेत्र और दर्शन भारतीय परम्परा की व्यापकता को परिलक्षित करते हैं। इसका मूलभूत कारण यह है कि चिंतन का कोई पक्ष छूट न जाय, अंतिम निर्णय तक पहुँचते—पहुँचते यह न कहा जा सके कि वह एकांगी है। इसीलिए भारतीय संस्कृति और दर्शन को 'सत्य की खोज—यात्रा' कहा जाता है जो आज भी निरंतर गतिशील है।

वर्तमान में इस अत्यंत विस्तारित और विविधतापूर्ण विवेचना को समग्रता में समझना अत्यंत दुष्कर रहा है। भारतीय संस्कृति के असाधारण विद्वान डाँ० पाण्डुरंग वामन काणे ने अपने महत्वपूर्ण ग्रंथ 'धर्मशास्त्र का इतिहास' के माध्यम से यह महती कार्य अत्यंत सफलतापूर्वक निर्वहन किया है। इसके लिए उनके प्रकाण्ड पाण्डित्य, चिंतन और लेखन क्षमताओं के प्रति आदरभाव व्यक्त करना मात्र औपचारिकता नहीं है। मूलतः उन्होंने यह पुस्तक पिछली सदी के मध्य में मराठी में लिखी थी और इसकी उपयोगिता देखते हुए इसका राजभाषा हिन्दी में अनुवाद भारतीय संस्कृति के प्रमुख अध्येता अर्जुन चौबे काश्यप ने किया है।

उत्तर प्रदेश हिन्दी संस्थान के हिन्दी समिति प्रभाग द्वारा लगभग चार दशक पहले इसका गौरवपूर्ण प्रकाशन किया गया था और तब से अब तक समस्त भारतीय वांग्मय में इसकी उपादेयता निर्विवाद है। समस्त भारतीय संस्कृति विशेषकर उसके धर्मशास्त्रीय क्षेत्रों को जिस अधिकार के साथ पुस्तक के इस पंचम खण्ड में संजोया गया है, उसे कई उप खण्डों में विभाजित कर पाठक के लिए सुगम बनाया गया है। विद्वान लेखक एवं अनुवादक दोनों का ही यह प्रयास स्तुत्य है।

इस पंचम खण्ड में विशेष रूप से विभिन्न दार्शनिक मत—मतान्तरों का विवेचन है और इनसे साक्षात्कार करते हुए प्रायः ऐसा लगता है मानो हम अनन्त के साथ एकाकार हो रहे हैं। एक ऐसा अलौकिक सामीप्य जो वर्णनातीत है, हमारी मेधा की सर्वोच्चता और अनन्त के बीच अकल्पित सेतु की माँति है। आशा है कि विद्वानों, जिज्ञासु पाठकों, शोध छात्रों सहित सभी जागरूक वर्गों के बीच इस कालजयी ग्रंथ 'धर्मशास्त्र का इतिहास' (पंचम खण्ड)का यह पंचम संस्करण भी पूर्ववत अपनी असाधारण उपादेयता बनाये रखेगा।

उदय प्रताप सिंह कार्यकारी अध्यक्ष

# प्रथम संस्करण का प्रकाशकीय

द्विमं एक ऐसा व्यापक शब्द है जो सामने आते ही किसी जाति या समाज का इतिहास और जसके जीवन की मूमिका प्रस्तुत करने में समयं होता है। 'घमं' शब्द में जाति विशेष की सम्यता, संस्कृति, आचार-विचार, रहन-सहन, रीति-रिवाज तथा जीवन प्रणाली की प्रक्रिया और निदर्शन प्रस्तुत होता है। घमं की परिभाषा भी हमारे दार्शनिकों, चिन्तकों और मनीषियों ने अपने-अपने समय के विचार और चिन्तन के परिणाम स्वरूप भिन्न-भिन्न रूपों में प्रस्तुत की है। 'घारणाद् धर्म इत्याहुः' के अनुसार धर्म जीवन का मूलाघार है। इसी से मनुष्य को प्ररेणा और प्रकाश उपलब्ध होता है। यही धर्म जीवन की गतिविध और प्रगति में सहायक होता है। कहने का अर्थ यह है कि धर्म वस्तुतः संकृचित नहीं, अपितु विश्वद, महान् और उदात्त भावना से प्रकाशमान होता है। संसार में जितने भी धर्म है, उनका अपना महत्त्व और स्वत्व तो है ही किन्तु हिन्दू धर्म और हिन्दू जाति की अपनी विशेष महत्ता और सत्ता रही है। हिन्दू धर्म अन्य सभी धर्मों और जातियों का समादर और सम्मान करने में सदैव अग्रणी रहा है।

t e receive deu sany mor e à paul barro à ferr ode du pra pau sy é moi, condisso e con Sé i pris che le zone, le al parton à como più à pro con à labor de se l'alte a l'organis

इसी हिन्दू धर्म की विभिन्न विशेषताओं तथा इसके अन्तर्गत उपलब्ध विभिन्न शासाओं और क्षेत्रों का विशद परिचय एवं सैद्धान्तिक विवरण प्रस्तुत प्रन्य 'धर्मशास्त्र का इतिहास' में अंकित करने की चेष्टा हुई है। इसके सम्मान्य और विद्वान् रचनाकार भारत-रत्न पांडुरंग वामन काणे अन्तर्राष्ट्रीय स्थाति के लेखक तथा प्राच्य इतिहास और साहित्य के मनीधी रहे हैं। उन्होंने संस्कृत और संस्कृति के साहित्य का प्रगाढ़ अध्ययन तो किया ही, साथ ही उनकी सबसे महत्त्वपूर्ण साधना और सेवा यह है कि इमें इस प्रकार के अन-मोल और महत्त्वपूर्ण प्रन्य उपलब्ध हुए। श्री काणे जैसे महाराष्ट्रीय विद्वानों के विद्या-स्थसन और निष्ठा की प्रशंसा करनी ही पड़ती है। ऐसे विद्वानों और मनीधियों के प्रति हम कृतज्ञ है। उनकी इन कृतियों से जिज्ञासुओं और आनेवाली पीढ़ी को प्रेरणा और प्रकाश मिलेगा, हमारा यह निश्चित मत है। हमें यह कहने में संकोच नहीं कि 'धर्मशास्त्र का इतिहास' हमारे भारतीय जीवन का इतिहास है और इसमें इम

अपने अतीत की गौरवमयी गाया और नियामक सूत्रों का निर्देश और सन्देश प्राप्त करते हैं। विद्वान् छेखक ने बड़े मनोयोग और श्रम से इस ग्रन्थ का प्रणयन किया है। इसे एक तरह से हिन्दू जाति का विश्वकोश कहें तो अन्यया न होगा। इसमें लेखक ने घमं, घर्मशास्त्र, जाति, वर्ण, उनके कर्तव्य, अधिकार, संस्कार, क्षाचार-विचार, यज्ञ, दान, प्रतिष्ठा, व्यवहार, तीर्थ, व्रत, काल, मुहूर्त, घार्मिक परम्पराओं की विभिन्न दार्शनिक पृष्ठमूमियों, वर्तमान वैधानिक परिस्थिति आदि का विवेचन करते हुए सामाजिक परम्परा तथा उसकी उपलिबयों का विस्तृत और आवश्यक विवरण प्रस्तुत किया है। वेद, उपनिषद्, स्मृति, पुराण, रामायण, महाभारत आदि ग्रन्थों से संकेत-सूत्र और सन्दर्भ एकत्र करना कितना कठिन है, इसकी कल्पना की जा सकती है।

विद्वान् लेखक ने इस महान् ग्रन्थ को पाँच खण्डों में सम्पूर्ण किया है। प्रस्तुत पुस्तक इसी 'धर्मशास्त्र का इतिहास' के पांचवें खण्ड का उत्तरार्घ है। मूल ग्रन्थ के सात वाल्यूम हैं तथा इस हिन्दी संस्करण के पांच भाग। इन सभी भागों की एक संयुक्त अनुक्रमणिका भी हम अलग पुस्तिका के रूप में प्रस्तुत करेंगे। यहाँ यह उल्लेखनीय है कि कागज की महर्घता और मुद्रण, वेष्टन आदि की दरों में पर्याप्त वृद्धि हो जाने पर भी हमने इसका मूल्य पहले मुद्रित भागों के लगभग समान ही रखने की चेब्टा की है। हमें विश्वास है कि प्रचार और प्रसार की दृष्टि से हमारे इस बायास का स्वागत और समादर किया ज्यायगा। हमारी यह भी सतत चेष्टा होगी कि भविष्य में भी हम इस प्रकार के महनीय ग्रन्थ उचित मुल्य पर ही अपने पाठकों को सुलभ करा सकें।

हम एक बार पुनः हिन्दी के छात्रों, पाठकों, अध्यापकों, जिज्ञासुंखों श्रीर विद्वानों से, विशेषत: उन छोगों से, जिन्हें भारत और भारतीयता के प्रति विशेष ममत्व और अपनत्व है, यह अनुरोध करना चाहेंगे कि वे इस प्रत्य का अवस्य ही अञ्चयन करें। इससे उन्हें बहुत कुछ प्राप्त होगा। इससे अधिक फुछ कहा नहीं जा सकता । हमारी अभिलापा है, यह ग्रन्थ प्रत्येक परिवार में सुलभ और समादृत हो !

the site is the party where they are the following to be profit for

there are the same as the same of the same the state and the same states appeared to the same and the same and the same and the same as the same the is night and the new fless 1 \$ 50 th for the region of a new law were two प्रमाण को विवास हो। यह ही दशको संबंध करूरमध्ये दावार और देशा देश है कि इस इस इस इस इस इस इस इस ार हो जिल्ला कर स्थापन के कि है। जो पात के कि विति के रिका में किया के लोग के मिलाईस जीव मिलाईस की रहे किया है जिला के जीवन को सि on by a first may make many the test for the foreful was increased to कर्म में से से का मार्थ के का प्रतिकृतिक के कार्या कार्या कार्या के कार्या के कि कार्या के कि कार्या के कि कि

हिंदू कर्ष अन्य मुनी पूर्वी और असीने का स्थापत और शामात परहें में नहेंद्र हुआ है हैं।

निजंला एकावशी, सं० २०३० (१९७३ ई०) रार्जीव पुरुषोत्तमदास टण्डन हिन्दी भवन महात्मा गांधी मार्ग, ससनझ 

काजीनाथ उपाध्याय 'भ्रमर' सचिव. हिन्दी समिति, उत्तर प्रदेश शासन क्रियान में अपा कि जिस प्रकार में ने 'साहित्यदर्पण' के संस्करण में प्रान्कधन के रूप में 'अलंकार साहित्य का इतिहास' नामक एक प्रकरण लिखा है, उसी पढित पर 'व्ययहारमयूख' में भी एक प्रकरण संलग्न कर दूँ, जो निश्चय हीं धर्मधास्त्र के भारतीय छात्रों के लिए पूर्ण लामप्रद होगा। इस दृष्टि से मैं जैसे-जैसे धर्मधास्त्र का अध्ययन करता गया, मुझे ऐसा दीख पड़ा कि सामग्री अत्यन्त विस्तृत एवं विशिष्ट है, उसे एक संक्षिप्त परिचय में आबढ़ करने से उसका उचित निरूपण न हो सकेगा। साथ ही उसकी प्रचुरता के समुचित परिज्ञान, सामाजिक मान्यताओं के अध्ययन, तुलनात्मक विधिशास्त्र तथा अन्य विविध शास्त्रों के लिए उसकी जो महत्ता है, उसका भी अपेक्षित प्रतिपादन न हो सकेगा। निवान, मैंने यह निश्चय किया कि स्वतन्त्र रूप से धर्मशास्त्र का एक इतिहास ही लिपिबढ़ करूँ। सर्वप्रथम, मैंने यह सोचा, एक जिल्द में आदि काल से अब तक के धर्मशास्त्र के कालक्रम तथा विभिन्न प्रकरणों से युक्त ऐतिहासिक विकास के निरूपण से यह विषय पूर्ण हो जायगा। किन्तु धर्मशास्त्र में आने वाले विविध विधयों के निरूपण के बिना यह ग्रन्थ सांगोपांग नहीं माना जा सकता। इस विचार से इसमें वैदिक काल से लेकर आज तक के विधि-विधानों का वर्णन आवश्यक हो नाया। भारतीय सामाजिक संस्थानों में और सामान्यतः भारतीय इतिहास में जो क्रान्तिकारी परिवर्तन हुए हैं तथा भारतीय जनजीवन पर उसके जो प्रभाव पड़े हैं, वे बड़े ग्रम्भीर हैं।

यद्यपि, उच्च कोटि के विश्वविद्यालय के विद्वानों ने धर्मशास्त्र के विशिष्ट विषयों पर विवेचन का प्रशस्त कार्य किया है, फिर भी, जहाँ तक मैं जानता हूँ, किसी छेखक ने धर्मशास्त्र में आये हुए समग्र विषयों के विवेचन का प्रयास नहीं किया। इस दृष्टि से अपने ढंग का यह पहला प्रयास माना जायगा। अतः इस महत्त्वपूर्ण कार्य से यह आशा की जाती है कि इससे पूर्व के प्रकाशनों की न्यूनताओं का ज्ञान भी सम्भव हो सकेगा। इस पुस्तक में जो त्रृटि, दुरूहता और अदक्षता प्रतीत होती है, उनके लिए छेखन-काल की परिस्थित एवं अन्य कारण अधिक उत्तरदायी हैं। इन बातों की ओर ध्यान दिलाना इसलिए आवश्यक है कि इस स्वीकारोक्ति से मित्रों को मेरी कठिनाइयों का ज्ञान हो जाने से उनका अम दूर होगा और वे इस कार्य की प्रतिकूल एवं कटु आलोचना नहीं करेंगे। अन्यया, आलोचकों का यह सहज अधिकार है कि प्रतिपाद्य विषय में की गयी अशुद्धियों और संकोणताओं को कटु से कटु आलोचना करें।

भाशोपान्त इस पुस्तक के लिखते समय एक बड़ा प्रलोभन यह था कि धर्मधास्त्र में व्याख्यात प्राचीन एवं मध्य कालीन भारतीय रीति, परम्परा एवं विद्वासों की अन्य जन-समुदायों और देशों की रीति, परम्परा तया विद्वासों से तुलना की जाय। किन्तु मैंने यथासंभव इस प्रकार की तुलना से दूर रहने का प्रयास किया है। फिर भी, कभी-कभी कतिपय कारणों से मुझे ऐसी तुलनाओं में प्रवृत्त होना पड़ा है। अधिकांध लेखक (भारतीय तथा यूरोपीय) इस प्रवृत्ति के हैं कि वे आज का भारत जिन कुप्रधाओं से आकान्त है, उनका पूरा उत्तरदायित्व जातिप्रथा एवं धर्मशास्त्र में निर्दिष्ट जीवन-पद्धति पर डाल देते हैं, किन्तु इस विचार से सर्वथा सहमत होना बड़ा कठिन है। अतः मैंने यह दिखाने का प्रयत्न किया है कि विद्व के पूरे जन-समुदाय का स्वभाव साधारणतः एक जैसा है और उसमें निहित सुप्रवृत्तियाँ एवं दुष्प्रवृत्तियाँ सभी देशों में एक सी रही है। किसी भी स्थान-विशेष में आरम्भकालिक आचार पूर्ण लाभप्रद रहते हैं, फिर आगे चल

कर सम्प्रदायों में उनके दुश्पयोग एवं विकृतियां समान रूप में स्थान ग्रहण कर लेती हैं। चाहे कोई देश विशेष हो या समाज, वे किसी न किसी रूप में जातिप्रधा या उससे भिन्न प्रधा से आबद्ध रहते आये हैं।

संस्कृत प्रन्यों से लिये गये उद्धरणों के सम्बन्ध में दो शब्द कह देना आवश्यक है। जो लोग अंग्रेजी नहीं जानते, उनके लिए ये उद्धरण इस पुस्तक में दिये गये तकों की भावनाओं को समझने में एक सीमा तक सहायक होंगे। इसके अतिरिक्त भारतवर्ष में इन उद्धरणों के लिए अपेक्षित पुस्तकों को सुलभ करने वाले पुस्तकालयों या साधनों का भी अभाव है। उपर्युक्त कारणों से सहस्रों उद्धरण पादि पियों में उल्लिखित हुए हैं। अधिकांश उद्धरण प्रकाशित पुस्तकों से लिये गये हैं एवं बहुत थोड़े से अवतरण पाण्डुलिपियों और तामलेखों से उद्धृत है। शिलालेखों तथा ताम्रपत्रों के अभिलेखों के अवतरणों के सम्बन्ध में भी उसी प्रकार का संकेत अभिन्नते है। इन तथ्यों से एक बात और प्रमाणित होती है कि धर्मशास्त्र में विहित विधियों से, जो कई हजार वर्षों से जनसमुदाय द्वारा आचरित हुई हैं तथा शासकों द्वारा विधि के रूप में स्वीकृत हुई हैं, यह निश्चित होता है कि ऐसे नियम पंडितम्मन्य विद्वानों या कल्पनाशास्त्रियों द्वारा संकलित काल्पनिक नियम मात्र नहीं रहे हैं। वे व्यवहायं रहे हैं।

जिन पुस्तकों के उद्धरण मुझे लगातार देने पड़े हैं और जिनसे मैं पर्याप्त लाभान्तित हुआ हूँ, उनमें से कुछ प्रन्यों का उल्लेख बावश्यक है। यथा—ट्लूमफील्ड की 'वैदिक अनुक्रमिणका', प्रोफेसर मैकडानल और कीय की 'वैदिक अनुक्रमणिकाएँ', मैक्सम्लर द्वारा सम्पादित 'प्राच्य घर्म पुस्तकें।'

इसके अतिरिक्त में असाधारण विद्वान् डा॰ जाली को स्मरण करता हूँ जिनकी पुस्तक को मैंने अपने सामने आदर्श के रूप में रखा है। मैंने निम्नलिखित प्रमुख पंडितों की कृतियों से भी बहुमूल्य सहायता प्राप्त की है, जो इस क्षेत्र में मुझसे पहले कार्य कर चुके हैं, जैसे डा॰ बुलर, राव साहब बी॰ एन॰ मंड-लीक, प्रोफेसर हापिकन्स, श्री एम॰ एम॰ चक्रवर्ती तथा श्री के॰ पी॰ जायसवाल । मैं 'वाई' के परमहंस केवलानन्द स्वामी के सतत साहाय्य और निर्देश (विशेषतः श्रीत भाग ) के लिए, पूना के श्री चिन्तामणि दातार हारा दर्श-पौर्णमास के परामर्श और श्रीत भाग के अन्य अध्यायों के प्रति सतर्क करने लिए, श्री केशव लक्ष्मण ओगले द्वारा अनुक्रमणिका भाग पर कार्य करने के लिए और तर्कतीर्थ रघुनाय शास्त्री कोकजे द्वारा सम्पूर्ण पुस्तक को पढ़कर सुझाव और संशोधन देने के लिए असाबारण आभार मानता हूँ। मैं 'इंडिया आफिस पुस्त-कालय' (लंदन) के अधिकारियों का और डा॰ एस॰ के॰ वेल्वेल्कर, महामहोपाध्याय प्रोफेसर कुप्पुस्वामी शास्त्री, प्रोफेसर रंगस्वामी आयंगर, प्रोफेसर पी॰ पी॰ एन॰ शास्त्री, डा॰ भवतीय भट्टाचार्य, डा॰ आल्स-डोफं, प्रोफेसर एच० डी० वेलणकर, विल्सन कालेज बम्बई, का बहुत ही कृतज्ञ हूँ, जिन्होंने मुझे अपने अधिकार में सुरिक्षत संस्कृत की पाण्डुलिपियों के बहुमूल्य संकलनों के अवलोकन की हर संभव सुविधाएँ प्रदान कीं। विभिन्न प्रकार के निर्देशन में सहायता के लिए में अपने भित्र समुदाय तथा डा॰ बी॰ जी॰ परांजपे, डा॰ एस॰ के॰ दे, श्री पी॰ के॰ गोड़े और श्री जी॰ एन॰ बैद्य का आभार मानता हूँ। हर प्रकार की सहायता के बावजूद इस पुस्तक में होनेवाली न्यूनताओं, च्युतियों और उपेक्षाओं से में पूर्ण परिचित हूँ। अतः इन सब कमियों के प्रति कृपालु होने के लिए मैं विद्वानों से प्रार्थना करता हूँ।

—पाण्डुरंग वामन काणे

१. मूल ग्रन्य के प्रथम तथा द्वितीय खण्ड के प्राक्कयनों से संकृष्टित ।

## विषय-सूची

## ( पञ्चम खण्ड, अध्याय २६ से ३७ तक )

| मध्याय | विषय                                      | -<br>98                                 |
|--------|-------------------------------------------|-----------------------------------------|
| २६.    | तान्त्रिक सिद्धान्त एवं घमंशास्त्र        | ***                                     |
| ₹७.    | न्यास, मुद्राएँ, यन्त्र, चक्र, मण्डल आदि  | {¥                                      |
| 26.    | मीमांसा एवं घमंशास्त्र                    |                                         |
| 24.    | पूर्वमीमांसा के कुछ मौलिक सिद्धान्त       | ***                                     |
|        | विधि विचार १३४,                           | ••••                                    |
|        | वर्षनाद १४१<br>नवर्ष विचार १४७            | 101-91199-                              |
| Ro.    | षमंशास्त्र से सम्बन्धित मीमांसा सिद्धान्त |                                         |
|        | एवं न्याख्या के नियम                      | ***                                     |
|        | परिशिष्ट-मीमांसा-न्यायों की सूची          | 788                                     |
| ₹₹.    | धर्मशास्त्र एवं सांस्य                    | **** 778                                |
| ₹₹.    | योग एवं घर्मशास्त्र                       | ***                                     |
| ₹₹.    | तर्क एवं धर्मशास्त्र                      | ***                                     |
| ₹¥.    | विश्व-विद्या                              | 45x                                     |
| ₹4.    | कर्म एवं पुनर्जन्म का सिद्धान्त           | 3X6                                     |
| ₹€.    | हिन्दू संस्कृति एवं सम्यता की मौछिक       | and the same of the same of the same of |
|        | एवं मुस्य विशेषताएँ                       | ₹८७                                     |
| ₹७.    | भावी वृत्तियाँ                            | *** A\$A                                |

## उद्धरण-संकेत

अति । = अग्निपुराण
अ० वे० या अध्वं० = अध्वंवेद
अनु० या अनुशासन = अनुशासन पवं
अन्त्येष्टि० = नारायण की अन्त्येष्टिपद्धिति
अ० क० दो० = अन्त्यकमंदीपक
अधंशास्त्र, कौटिल्य० = कौटिलीय अधंशास्त्र
आ। गृ० सू० या आपस्तम्बगृ० = आपस्तम्बगृह्यसूत्र
आ।० प० सू० या आपस्तम्बमं० = आपस्तम्बममंसूत्र
आप० म० पा० या आपस्तम्बमं० = आपस्तम्बमन्त्रपाठ
आ।० औ० सू० या आपस्तम्बभी० = आपस्तम्बभीतसूत्र
आव्व० गृ० सू० या आव्वलायनगृ० = आव्वलायनगृह्यसूत्र
आव्व० गृ० सू० या आव्वलायनगृ० = आव्वलायनगृह्यसूत्र
आव्व० गृ० प० या० आव्वलायनगृ० = आव्वलायनगृह्यसूत्र

मृह्यपरिशिष्ट

ऋ॰ या ऋग्॰ = ऋग्वेद, ऋग्वेदसंहिता

ऐ॰ बा॰ या ऐतरेय बा॰ = ऐतरेयारण्यक

ऐ॰ बा॰ या ऐतरेय बा॰ = ऐतरेय बाह्यण

क॰ उ॰ या कठोप॰ = कठोपनिषद्

कलिवर्ज्यं॰ = कलिवर्ज्यविनिणंय

कल्प॰ या कल्पतर, कु॰ क॰ = छहमीचर का कृत्यकल्पतर

कात्या॰ स्मृ॰ सा॰ = कात्यायनस्मृतिसारोद्धार

का॰ खा॰ सू॰ या कात्यायनशा॰ = कात्यायनथीतसूत्र

काम॰ या कामन्दक = कामन्दकीय नीतिसार

का॰ या कौटिल्य॰ या कौटिलीय॰ = कोटिलीय अयंशास्त्र

का॰ = कौटिल्य॰ का अयंशास्त्र ( डा॰ शाम शास्त्री का संस्करण )

कौ॰ ब्रा॰ उप॰ या कौषीतिकत्राः = कौषीतिकत्राह्मण उपनिषद् गं॰ भ॰ या गंगाभ॰ या गंगभिक्तः = गंगाभिक्तितरंगिणी गंगा वा॰ या गंगावावयाः = गंगावाक्यावली गरुड़ः = गरुड़पुराण गृ॰ र॰ या गृहस्य॰ = गृहस्यरत्नाकार गौ॰ या॰ गौ॰ घ॰ सू॰ या गौतमधर्म॰ = गोतमधर्मसूत्र गौ॰ पि॰ सू॰ या गौतमपि॰ = गौतमपितृमेघसूत्र चतुर्वगं = हेमाद्रिकी चतुर्वगंचिन्तामणि या केवल हेमाद्रि छा॰ उप॰ या छान्दोग्य उप॰ = छान्दोग्योपनिषद् जीमूत० = जीमूतवाहन जै॰ या जैमिनीपूर्वमीमांसासूत्र जै॰ उप॰ = जैमिनीयोपनिषद् जै॰ न्या॰ मा॰ = जैमिनीयन्यायमालाविस्तर ताण्ड्य० = ताण्ड्यमहाब्राह्मण ती • क • या ती • कल्प • ती यंकल्पत इ तीयं प्र॰ या ती॰ प्र॰ = तीर्यप्रकाश ती॰ चि॰ या तीर्थंचि॰ = वाचस्पति की तीर्थंचिन्तामणि तै॰ आ॰ या तैत्तिरीया॰ = तैत्तिरीयारण्यक तै॰ उ॰ या तैतिरीयोप॰ = तैतिरीयोपनिषद् त॰ बा॰ = तैतिरीय ब्राह्मण तै॰ सं॰ या तैत्तिरीय संहिता त्रिस्थछी॰ या त्रि॰ से॰ = भट्टोजि का त्रिस्थलीसेतु सारसंग्रह

विस्थली० = नारायण भट्ट का विस्थलीसेतु

नारद० या ना० स्मृ० = नारदस्मृति

नारदीय० या नारद० = नारदीयपुराण

नीति वा० या नीतिवाक्या० = नीतिवाक्यामृत

निणंय० या नि० सि० = निणंयसिन्धु

पदा० = पद्मपुराण

परा० मा० = पराशरमाधवीय

पाणिनी या पा० = पाणिनि की छष्टाध्यायी

पार० गृ० या पारस्कर गृ० = पारस्करगृह्मसूत्र

पू० मी० सू० या पूवं मी० = पूर्वमीमांसासूत्र

प्रा० त० या प्राय० तत्व० = प्रायदिचत्तत्वन्व

प्राय० प्रका० या प्राय प्रकाश = प्रायदिचत्तप्रकाश

प्राय॰ वि॰, प्रा॰ वि॰ या प्रायद्वित्तवि॰ = प्रायद्वित्तन

प्रा॰ म॰ या प्राय॰ म॰ - प्रायश्चित्तमयूख प्रा॰ सा॰ या प्राय॰ सा - प्रायश्चित्तसार

बु॰ भू॰ = बुधभूषण

बृ॰ या बृहस्पति॰ = बृहस्पतिस्मृति

वृ० उ० या वृह० उप० = वृहदारण्यकोपनिषद्

ब्॰ सं॰ या वृहत्सं॰ = बृहत्संहिता

बी॰ गृ॰ सू॰ या बीधायनगृ॰ = बीधायनगृह्यसूत्र

बो॰ घ॰ सू॰ या बोघा॰ घ॰ या बोघायनधर्मं॰ = वोघा-यनधर्मसूत्र

बी० श्री॰ सू॰ या बीघा॰ श्री॰ सू॰ = बीवायनश्रीतसूत्र ब॰, ब्रह्म॰ या ब्रह्मपु॰ = ब्रह्मपुराण

ब्रह्माण्ड॰ = ब्रह्माण्डपुराण

भवि॰ पु॰ या भविष्य० = भविष्यपुराण

मत्स्य = मत्स्यपुराण

म॰ पा॰ या मद॰ पा॰ = मदनपारिजात

मनु या मनु० = मनुस्मृति

मानव॰ या मानवगृद्यः = मानवगृद्यसूत्र

मिता॰ = मिताक्षरा ( विज्ञानेश्वरकृत याज्ञवल्क्य

स्मृति की टीका )

मी॰ की॰ या मीमांसाकी॰ = मीमांसाकीस्तुभ (खण्डदेव)

मेघा॰ या मेघातिथि = मनुस्मृति पर मेवातिथि की टीका

या मनुस्मृति के टीकाकार मेघातिथि मैत्रो-उप॰ = मैत्र्युपनिषद्

मै॰ सं॰ या मैत्रायणी॰ = मैत्रायणी संहिता

य॰ घ॰ सं॰ या यतिषर्मं = यतिषर्मसंग्रह

या॰, याज्ञ या याज्ञ॰ = याज्ञवल्क्यस्मृति

राज॰ = कल्हण की राजतरंगिणी

रा॰ घ॰ को॰ या राज॰ को॰ = राजधर्मकौस्तुम

रा॰ नी॰ प्र॰ या राजनी॰ प्र॰ = मित्र मिश्र का राज-नीति-प्रकाश

राज॰ र॰ या राजनीतिर॰ = चण्डेश्वर का राजनीति-रत्नाकर वाज॰ सं॰ या वाजसनेयी सं॰ =वाजसनेयी संहिता वायु॰ =वायुपुराण

वि॰ वि॰ या विवादचि॰ = वाचस्पति मिश्र की विवाद-चिन्तामणि

विश्व र॰ या विवादर॰ = विवादरत्नाकर विश्व था विश्वरूप = याज्ञवल्क्यस्मृति की विश्वरूप कृत टीका

विष्णु = विष्णुपुराण
विष्णु या वि॰ घ॰ सू॰ = विष्णुघर्मसूत्र
वी॰ मि॰ = वीरमित्रोदय
वै॰ स्मा॰ या वैखानस॰ = वैखानसस्मार्तसूत्र
व्यव॰ त॰ या व्यवहार ॰ = रघुनन्दन का
व्यवहारतत्त्व

ब्य॰ नि॰ या व्यवहारनि॰ = व्यवहारनिर्णय
व्य॰ प्र॰ या व्यवहार प्र॰ = मित्र मिश्र का व्यवहारप्रकाश
व्य॰ प्र॰ या व्यवहारम॰ = नीलकण्ठ का व्यवहारम्यूख
व्य॰ मा॰ या व्यवहारमा॰ = जीमूतवाहन की व्यवहारमातृका

ब्यव॰ सा॰ = ब्यवहारसार श॰ बा॰ या शतपथ बा॰ = शतपथबाह्मण शातातप = शातातपस्मृति

शातातप = शातातपस्मृति

शां० गृ० या शाखायनगृ० = शांखायनगृह्यसूत्र

शां० त्रा॰ या शांखायनश्रोत = शांखायनश्राह्मण

शां० त्रा॰ सू० या शांखायनश्रोत = शांखायनश्रोतसूत्र

शान्ति = शान्तिपर्व

शुक्र० या शुक्रनीति = शुक्रनीतिसार

शु॰ को॰ या शुद्धिको॰ = शुद्धिकोमुदी

शु॰ क॰ या शुद्धिकल्प॰ = शुद्धिकल्पत्व (शुद्धि पर)

शु॰ प्र० या शुद्धिश॰ = शुद्धिकल्पत्व (शुद्धि पर)

शु॰ प्र० या शुद्धिश॰ = शुद्धिकल्पत्व (शुद्धि पर)

भा॰ क॰ छ॰ या श्राद्धकल्प॰ = श्राद्धकल्पलता भा॰ कि॰ को॰ या भादकिया॰ = श्राद्धकिया

कौमुदी

आ॰ प्र॰ या आद्धप्र॰ = श्राद्धप्रकाश आ॰ वि॰ या श्राद्धवि॰ = श्राद्धविवेक स॰ श्रे॰ सू॰ या सत्या॰ श्रो॰ = सत्याषादृश्रोतसूत्र स॰ वि॰ या सरस्वतीवि॰ = सरस्वतीविलास सा॰ बा॰ या साम॰ बा॰ = सामविधान ब्राह्मण स्कन्द या स्कन्दपु॰ = स्कन्दपुराण स्मृ० च० या स्मृतिच० = स्मृतिचन्द्रिका स्मृ० मृ० या स्मृतिमृ० = स्मृतिमुक्ताफल सं० को० या संस्कारको० = संस्कारकोस्तुभ सं० प्र० = संस्कारप्रकाश सं० र० मा० या संस्कारर० = संस्काररत्नमाला हि० गृ० या हिरण्य० गृ० = हिरण्यकेशिगृह्यसूत्र

### अंग्रेजी नामों के संकेत

A. G. = ए॰ जि॰ ( एंश्येण्ट जियोग्रफी आव इण्डिया )

Aio. A. = आइने अकबरी ( अबुल फजल कृत )

A. I. R. = आल इण्डिया रिपोटॅर

A. S. R. = आक्यालां जिकल सर्वे रिपोर्ट स

A. S. W. I. = आक्यालांजिकल सर्वे आव बेस्टर्न इण्डिया

B. B. R. A. S. = बाम्बे बांच, रॉयल एशियाटिक सोसाइटी

B. O. R. I. = भण्डारकर ओरिएण्टल रिसर्च इंस्टीट्यूट, पूना

C. I. I. = कार्पस इंस्क्रिप्शंस इण्डिकेरम्

E. I. = एपिग्रैफिया इण्डिका ( एपि॰ इण्डि॰ )

I. A. = इण्डियन एण्टिनवेरी (इण्डि॰ ऐण्टि॰)

I. H. Q. = इण्डियन हिस्टॉरिकल क्वाटरली

J. A. O. S. = जर्नल साव दि अमेरिकन ओरिएण्टल सोसाइटी

J. A. S. B. = जनंस आव दि एशियाटिक सोसाइटी आव बेंगाल

J. B. O. R. S. = जनंल आव दि बिहार एण्ड उड़ीसा रिसर्च सोसाइटी

J. R. A. S. = जनंल जाव दि रॉयल एशियाटिक सोसाइटी ( लन्दन )

S. B. E. = सैक्रेड बुक आव दि ईस्ट ( मैक्समूलर द्वारा संपादित )

## प्रसिद्ध एवं महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों तथा लेखकों का काल-निर्धारण

[ इनमें से बहुतों का काल सम्भावित, कल्पनात्मक एवं विचाराधीन है।]

[ ई॰ पू॰ = ईसा के पूर्व; ई॰ उ॰ = ईसा के उपरान्त ]

```
४०००--१००० ( ई० पू० )
                                 ः यह वैदिक संहिताओं, ब्राह्मणों एवं उपनिषदों का काछ है। ऋग्वेद, अथर्व-
                                   वेद एवं तैत्तिरीय संहिता तथा तैत्तिरीय ब्राह्मण की कुछ ऋचाएँ ४०००
                                   ई॰ पू॰ के बहुत पहले की भी हो सकती है, और कुछ उपनिषद् (जिनमें
                                   कुछ वे भी हैं जिन्हें विद्वान् लोग बत्यन्त प्राचीन मानते हैं ) १००० ई०
                                   पू॰ के पश्चात्कालीन भी हो सकती हैं। (कुछ विद्वान् प्रस्तुत लेखक
                                   की इस मान्यता को कि बैदिक संहिताएँ ४००० ई० पू॰ प्राचीन हैं, नहीं
                                   स्वीकार करते।)
८००-५०० ( ई० पू० )
                                 : यास्क की रचना, निरुक्त ।
200-800 ( £0 go )
                                 : प्रमुख श्रीतसूत्र (यथा आपस्तम्ब, आश्वलायन, बीधायन, कात्यायन,
                                   सत्याषाढ़ आदि ) एवं कुछ गृह्यसूत्र ( यथा जापस्तम्ब एवं आश्वलायन )।
€00-300 ( €0 go )
                                 : गीतम, आपस्तम्ब, बीधायन, वसिष्ठ के धर्मसूत्र एवं पारस्कर तथा कुछ
                                   अन्य लोगों के गृह्यसूत्र।
६००-३०० (ई० पू०)
                                 ः पाणिनि ।
                                 : जैमिनि का पूर्वमीमांसासूत्र ।
५००—२०० ( ई॰ पू० )
५००--२०० (ई० पू०)
                                 : भगवद्गीता ।
                                 : पाणिनि के सूत्रों पर वार्तिक छिखने वाले वररुचि कात्यायन।
३०० (ई० पू०)
३०० (ई० पू०) १०० (ई० उ०): कौटित्य का अर्थशास्त्र ( अपेक्षाकृत पहली सीमा के बासपास )।
१५० (ई० पू०) १०० (ई० उ०): पतञ्जलिका महाभाष्य (सम्भवतः अपेक्षाकृत प्रथम सीमा के आसपास)।
२०० ( ई॰ पू॰ ) १०० (ई॰ उ॰ ): मनुस्मृति।
१००--३०० ( ई० उ० )
                                 : याज्ञवल्क्यस्मृति ।
₹00-₹00 ( €0 日0 )
                                 : विष्णुघर्मसूत्र ।
$00-¥00 ( €0 €0 )
                                 ः नारदस्मृति ।
                                  : वेखानसस्मातंसूत्र ।
२००-५०० (ई० उ०)
                                  : जैमिनि के पूर्वभीमांसासूत्र के भाष्यकार शबर ( अपेक्षाकृत पूर्व समय के
२००-५०० ( ई० उ० )
                                   आसपास )।
                                  : व्यवहार भादि पर बृहस्पतिस्पृति ( अभी तक इसकी प्रति नहीं मिल सकी
 ३००—५०० (ई० उ०)
                                   है।) एस० बी० ई० (जिल्द २३) में व्यवहार के अंश अनुदित हैं और
                                   प्रो॰ रंगस्वामी आयंगर ने धर्म के बहुत से विषय संगृहीत किये हैं, जो
                                   गायकवाड़ मोरिएण्टल सीरीच द्वारा प्रकाशित हैं।
```

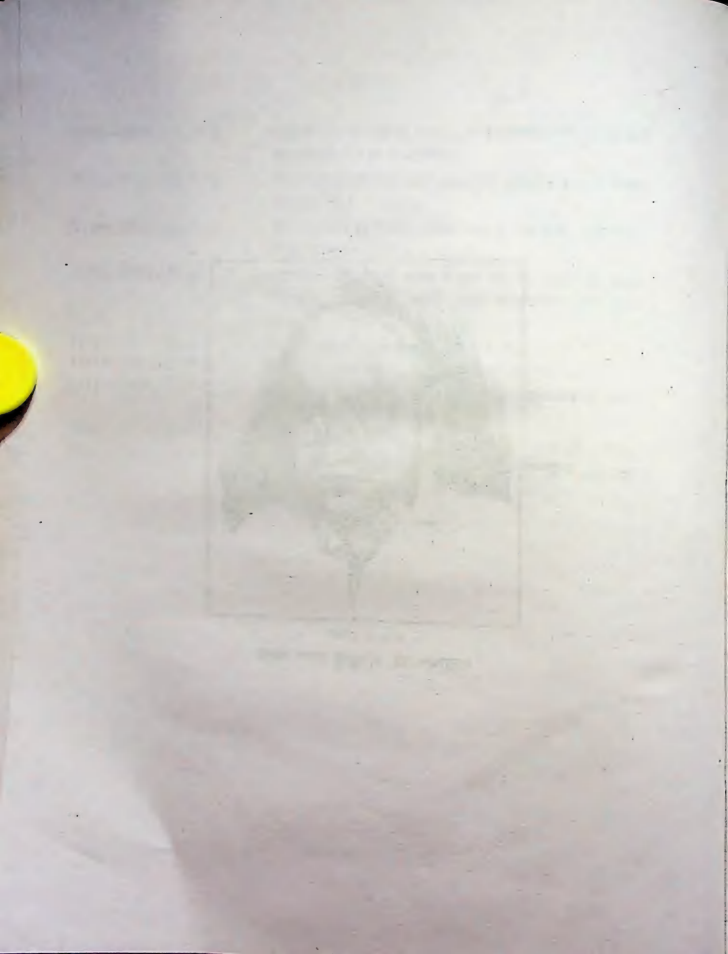
```
: कुछ विद्यमान पुराण, यथा-वायु०, विष्णु०, मार्कण्डेय०, मत्स्य०, कूर्म०।
 ३००—६०० ( ई० उ० )
                                : कात्यायनस्मृति ( अभी तक प्राप्त नहीं हो सकी है )।
 800-600 ( $0 30 )
                                : वराहमिहिर; पंचिसदान्तिका, बृहत्संहिता, बृहज्जातक आदि के लेखक।
 ५००-५५० (ई० उ०)
                                ः कादम्बरी एवं हवंचरित के लेखक वाण।
 ६००—६५० (६० उ०)
                                : पाणिनि की अष्टाच्यायी पर 'काशिका'-च्याख्याकार वामन - जयादित्य ।
 ६५०—६६५ (ई० उ०)
                                : कुमारिल का तन्त्रवातिक।
 ६५०-७०० ( ई॰ उ॰ )
                                : अधिकांश स्मृतियाँ, यथा-पराशर, शंख, देवल तथा कुछ पुराण, यथा-
 ६००—९०० (ई० व०)
                                 अग्नि॰, गरुड़॰।
                                : महान् अद्वैतवादी दार्शनिक शंकराचायं।
 066-65 ( $0 30 )
                                ः याज्ञ बल्क्यस्मृति के टीकाकार दिश्वरूप।
 ८००—८५० ( ई0 日0 )
                                : मनुस्मृति के टीकाकार मेघातिथि।
 204-900 ( £0 30 )
                                : वराहमिहिर के वृहज्जातक के टीकाकार उत्पन्छ।
            (ई० उ०)
 १००0-१०५0 (美・日0)
                               : बहुत से प्रन्थों के लेखक घारेश्वर भोज।
 2000-2200 ( 美の 日の )
                               : याज्ञवल्क्यस्मृति की टीका मिताक्षरा के लेखक विज्ञानेस्वर।
 そのとの一くそのの( ちの るの )
                               : मनुस्मृति के टीकाकार गोविन्दराज ।
 ??00-???0(草0 30)
                               : कल्पतरु या कृत्यकल्पतरु नामक विशाल धर्मशास्त्र विषयक निवन्ध के
                                 लेखक लक्ष्मीघर।
 ११००—११५० (ई० उ०)
                               ः दायभाग, कालविवेक एवं व्यवहारमात्का के लेखक जीमृतवाहन ।
 ११०० — ११५० (ई० उ०)
                               ः प्रायहिचत्तप्रकरण एवं अन्य प्रन्यों के रचियता भवदेव भठ्ट।
 ११००-११३० (ई० उ०)
                               ः अपराकं, शिलाहार राजा ने याज्ञबल्क्यस्मृति पर एक टीका लिखी ।
 १११४-११८३ (ई० उ०)
                                : भास्कराचायं, जो सिद्धान्तिशिरोमणि के, जिसका लीलावती एक अंश है,
                                : प्रणेता हैं।
 1876-1876 ( 美の 日の )
                                : सोमेश्वरदेव का मानसोल्छास या अभिलवितार्थचिन्तामणि ।
 ११५0- ११६0 (美の るの)
                               : कल्हण की राजतरंगिणी।
 ११40- ११८0 (美の 日の)
                                : हारलता एवं पितृदयिता के प्रणेता अनिरुद्ध भट्ट।
 ११५0-१२०० (ई० उ०)
                                ः श्रीघर का स्मृत्यर्थसार ।
 ११५०-१३०० (ई० उ०)
                                : मनुस्मृति के टीकाकार कुल्लूक।
११५०—१३०० (ई० उ०)
                                : गौतम एवं आपस्तम्बनमंसूत्रों तथा कुछ गृह्यसूत्रों के टीकाकार हरदत्त ।
१२००--१२२५ (ई० उ०)
                                : देवण्ण भट्ट की स्मृतिचन्द्रिका।
११७५-१२०० (ई० उ०)
                                : घनव्जय के पुत्र, एवं ब्राह्मणसर्वस्व के प्रणेता हलायुघ ।
१२६०- १२७० (ई० उ०)
                                ः हेमाद्रि की चतुर्वगंचिन्तामणि ।
१२००-१३०० (ई० उ०)
                                ः वरदराज का व्यवहारिनर्णय।
१२७५-१३१० (ई० उ०)
                                : पितृभक्ति, समयप्रदीप एवं अन्य प्रन्थों के प्रणेता श्रीदत्त ।
```

| १३००—१३७० ( ई० उ० )        | ः गृहस्यरत्नाकर, विवादरत्नाकर, क्रियारत्नाकर आदि के रचयिता<br>चण्डेश्वर ।                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| १३००—१३८० ( ई० <b>ड० )</b> | : वैदिक संहिताओं एवं ब्राह्मणों के भाष्यों के संग्रहकर्ता सायण ।<br>: पराशरस्मृति की टीका पराशरमाधवीय तथा अन्य ग्रन्थों के रचयिता<br>एवं सायण के भाई माधवाचायें।                                                                                                                                                             |
| १३६० — १३९० ( ई० उ० )      | ः मदनपाल एवं उसके पुत्र के संरक्षण में मदनपारिजात एवं महाणंबप्रकाश<br>संगृहीत किये गये।                                                                                                                                                                                                                                      |
| १३६० —१४४८ ( ई० उ० )       | ः गंगावाक्यावली आदि ग्रन्थों के प्रणेता विद्यापित के जन्म एवं मरण की तिथियाँ। देखिये, इण्डियन ऐण्टोक्वेरी (जिल्द १४, पृ० १९०-१९१), जहाँ देवसिंह के पुत्र शिवसिंह द्वारा विद्यापित को प्रदत्त विसपी नामक ग्राम-दान के शिलालेख में चार तिथियों का विवरण उपस्थित किया गया है (यथा शक १३२१, संबत् १४५५, ल० सं० २८३ एवं सन् ८०७)। |
| १३७५—१४४० ( ई० उ० )        | : याज्ञवल्क्य की टीका दीपकलिका, प्रायश्चित्तविवेक, दुर्गोत्सविवेक एवं<br>अन्य ग्रन्थों के लेखक शूलपाणि ।                                                                                                                                                                                                                     |
| १३७५ —१५०० ( ई० उ० )       | : विशाल निबन्ध धमंतस्वकलानिधि ( श्राद्ध, व्यवहार बादि के प्रकाशों में<br>विभाजित ) के लेखक एवं नागमल्ल के पुत्र पृथ्वीचन्द्र ।                                                                                                                                                                                               |
| १४०० — १५०७ ( ई0 日0 )      | ः तन्त्रवार्तिक के टीकाकार सोमेश्वर की न्यायसुघा।                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| १४००—१४५० ( ई० उ० )        | : मिसरू मिश्र का विवादचन्द्र ।                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| १४२५ - १४५० ( ई० उ० )      | : नृतिह देव मदराजा द्वारा संगृहीत विशाल निबन्ध मनरतन ।                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| १४२५—१४६० (ई० उ०)          | । शुद्धिविवेक, श्राद्धिविवेक मादि के लेखक रुद्रधर ।                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| १४२५—१४९० (ई० उ०)          | ः शुद्धिचिन्तामणि, तीर्थंचिन्तामणि आदि के रचयिता वाचस्पति।                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| १४५० — १५०० ( ई॰ ड॰ )      | ः दण्डविवेक, गंगाकुत्यविवेक आदि के रचयिता वर्षमान ।                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| १४९०—१५१२ ( ई० व० )        | ः दछपति का व्यवहारसार जो नृसिंहप्रसाद का एक भाग है।                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| १४९०—१५१५ ( ई० उ० )        | ः दछपति का नृसिंहप्रसाद, जिसके भाग हैं—श्राद्धसार, तीर्थसार,<br>प्रायश्चित्तसार आदि ।                                                                                                                                                                                                                                        |
| १५००-१५२५ (ई० उ०)          | ः प्रतापरुद्रदेव राजा के संरक्षण में संगृहीत सरस्वतीविलास।                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| १५००-१५४० ( ई० उ० )        | : शुद्धिकौमुदी, श्राद्धक्रियाकौमुदी धादि के प्रणेता गोविन्दानन्द ।                                                                                                                                                                                                                                                           |
| १५१३ - १५८० (ई० ड०)        | : प्रयोगरत्न, अन्त्येष्टिपद्धति, त्रिस्यलीसेतु के लेखक नारायण भट्ट ।                                                                                                                                                                                                                                                         |
| १५२० — १५७५ (ई॰ उ॰ )       | ः श्राद्धतत्त्व, तीर्यंतत्त्व, शुद्धितत्त्व, प्रायश्चित्ततत्त्व आदि तत्त्वों के लेखक<br>रघुनन्दन ।                                                                                                                                                                                                                           |
| १५२० —१९८९ ( ई० उ० )       | : टोडरमल के संरक्षण में टोडरानन्द ने कई सौस्यों में शुद्धि, तीर्थ, प्राय-<br>श्चित्त, कर्मविपाक एवं अन्य १५ विषयों पर ग्रन्थ लिखे।                                                                                                                                                                                           |
| १५६०—१६२० (ई० उ०)          | : द्वैतनिर्णय या घर्मद्वैतनिर्णय के लेखक शंकर भट्ट।                                                                                                                                                                                                                                                                          |

ः वैजयन्ती (विष्णुवर्मसूत्र की टीका), श्राद्धकल्पलता, शुद्धिचन्द्रिका एवं 2490-2530(第0日0) दत्तकमोमांसा के लेखक नन्द पण्डित । : निर्णयसिन्धु तया विवादताण्डव, शूद्रकमलाकर आदि २० ग्रन्थों के लेखक कमलाकर भट्ट। : नित्र मिश्र का वीरमित्रोदय, जिसके भाग हैं तीथंप्रकाश, प्रायश्चित्त-\$ を \$ 0 - \$ を \$ 0 | そ 0 | 3 0 | प्रकाश, श्राद्धप्रकाश मादि। : प्रायश्चित, शुद्धि, श्राद्ध बादि विषयों पर १२ मयुखों में (यथा-1410-1484 ( \$0 30 ) नीतिमयुख, व्यवहारमयुख छादि) रचित भगवन्तभास्कर के लेखक नीलकण्ठ। 1年40-1年60 (章0 日0) : राजधमंकीस्तुभ के प्रणेता अनन्तदेव। 1000-1080 ( 章0 日0 ) : वैद्यनाथ का स्मृतिमुक्ताफल। : तीर्येन्दुशेखर, प्रायश्चित्तेन्दुशेखर, श्राद्धेन्दुशेखर आदि लगभग ५० १७०0-१७५0 ( ई0 30 ) ग्रन्थों के लेखक नागेश भट्ट या नागोजिभट्ट। 2090 : धर्मप्तिन्धु के लेखक काशीनाय उपाध्याय। (美0 日0) 2030-2630(美の日の) : मिताक्षरा पर 'बालम्भट्टी' नामक टीका के लेखक बालम्भट्ट ।



ग्रन्थ के प्रणेता भारतरत्न डॉ. पाण्डुरङ्ग वामन काणे



## धर्मशास्त्र का इतिहास

खण्ड ५ ( उत्तरार्थ )

से निष्पन्न माना है। आप० श्रौ० सूत्र (१।१५।१) ने तन्त्र शब्द 'कई मागों वाली विधि' के अर्थ में प्रयुक्त किया है । शांखायन श्री० (१।१६।६) में आया है कि वही तन्त्र है जो एक बार हो जाने पर (किये जाने पर) बहुत-से अन्य कर्मों का उपयोग सिद्ध करता है । महाभाष्य ने पाणिनि (४।२।६०) एवं वार्तिक 'सर्वसादेर्द्विगोश्च लः' पर 'सर्वतन्त्रः' एवं 'द्वितन्त्रः' को उदाहरणों के रूप में लिया है, जिनका तात्पर्य है वह, 'जिसने सभी तन्त्रों को पढ़ लिया है' या 'जिसने दो तन्त्रों का अध्ययन किया है'; यहाँ पर 'तन्त्र' का सम्भवतः अर्थ है सिद्धान्त। याज्ञ० १।२२८: 'तन्त्रं वावैश्वदेविकम्' में प्रयुक्त 'तन्त्र' शब्द उसी अर्थ में है जिसमें शांखायनश्रौतसूत्र ने प्रयुक्त किया है। कौटिल्य-अर्थशास्त्र के १५वें अधिकरण का नाम है 'तन्त्रयुक्ति' (देखिए जे० ओ० आर०, मद्रास, जिल्द ४, १६३०, पृ० ८२) जिसका अर्थ है किसी शास्त्र की व्याख्या के मुख्य नियम, विघियाँ या सिद्धान्त । चरक (सिद्धि-स्थान, अध्याय १२।४०-४५) ने भी '३६ तन्त्रस्य युक्तयः', एवं सुश्रुत (उत्तरतन्त्र, अध्याय ६५) ने ३२ तन्त्र-युक्तियों का उल्लेख किया है। बृहस्पति, कात्यायन एवं भागवत में 'तन्त्र' का प्रयोग 'सिद्धान्त' या 'शास्त्र' के अर्थ में हुआ है। शबर ने जैमिनि (११।१।१) के भाष्य में कहा है कि जब कोई कार्य या पदार्थ एक बार हो जाता है तो वह बहुत-सी अन्य बातों या विषयों में उपयोगी होता है और इसे तन्त्र कहा जाता है 3। शंकराचार्य ने वेदान्त सूत्र के माष्य में कई स्थानों पर 'सांख्य सिद्धान्त को सांख्य तन्त्र तथा पूर्वमीमांसा को प्रथम तन्त्र' कहा है (वे॰ सू॰ २।२।१, २।१।१ एवं २।४।६; वे॰ सू॰ ३।३।५३ में पूर्वमीमांसा-सूत्र को प्रथम तन्त्र कहा है)। काल्का-पूराण (८७।१३०) में उशना एवं बृहस्पति के राजनीति विषयक ग्रन्थों को तन्त्र कहा गया है और विष्णुधर्मोत्तर पुराण को तन्त्र की संज्ञा दी गयी है (६२।२)। इन सभी उपर्युक्त उदाहरणों में कहीं भी 'तन्त्र' शब्द का मध्य-कालीन विलक्षण अर्थं नहीं पाया जाता।

तन्त्र साहित्य के अर्थ में प्रयुक्त 'तन्त्र' शब्द का प्रयोग कब प्रचलित हुआ, यह कहना कठिन है और यह मी निश्चित करना सम्भव नहीं है कि किन लोगों ने सर्वप्रथम तन्त्र-सिद्धान्तों एवं प्रयोगों (व्यवहारों) को आरम्भ किया और न यही जानना सरल है कि यह सब सर्वप्रथम कहाँ हुआ। महामहोपाच्याय हरप्रसाद शास्त्री इस वात को मानने को सन्नद्ध थे कि तन्त्र के सिद्धान्त एवं व्यवहार मारत में बाहर से आये और वे कृष्णि का मत तन्त्र के एक क्लोक पर विशेष निर्भर रहे हैं, जिसका अर्थ यह है—'समी स्थानों पर अधिकार करने के लिए मारत-

२. उदित आदित्ये पौर्णमास्यास्तन्त्रं प्रक्रमयति प्रागुदयादमावास्यायाः। आप० श्रौ० १।१५।१, जिस पर, टीकाकार की टीका है 'अंगसमुदायस्तन्त्रम् । तत्प्रक्रमयति यजमानोऽध्वर्युणा ।' 'तन्त्रलक्षणं तत् ।' शांखायनश्रौतसूत्र (१।१६।६), जिस प्रकार कि यह टीका है-- 'यत्सकृत्कृतं बहुनामुपकरोति तत्तन्त्रमित्युच्यते।'

३. आम्नोय स्मृतितन्त्रे च लोकाचारे च सूरिभिः। शरीरार्घं स्मृता जाया पुण्यापुण्यफले समा।। बृहस्पित, अपरार्क (पृ० ७४०), दायभाग ११।१।२ (पृ० १४६), कुल्लूक (मनु ६।१८७) द्वारा उद्धृत । 'आत्मतन्त्रे तु यन्नोक्तं तत्कुर्यात्पारतिन्त्रकम् । कात्यायन से स्मृतिचन्द्रिका (पृ० ५) द्वारा उद्धृत । तन्त्रं सात्वतमाचष्ट नैष्कम्यं कर्मणो यतः। भागवत १।३।८। यहाँ पर 'पञ्चरात्र' को सात्वततन्त्र कहा गया है। 'यत्सकृत्कृतं बहूनामुपकरोति तत्तन्त्रमि-त्युच्यते यथा बहुनां ब्राह्मणानां मध्ये कृतः प्रदीपः।' शवर का भाष्य (जैमिनि ११।४।१)।

४. इण्डियन हिस्टॉरिकल क्वार्टरली (जिल्द ६, पृ० ३४८) -- गच्छ त्वं भारते वर्षे अधिकाराय सर्वतः। पीठोपपीठक्षेत्रेषु कुरु सृष्टिमनेकघा ॥' देखिए हरप्रसाद शास्त्री का कैटलॉग, ताड्पत्र पाण्डुलिपि, नेपाल दरबार लाइब्रेरी (कलकत्ता, १६०४), भूमिका पृ० ८६; यह पाण्डुलिपि पश्चात्कालीन गुप्तलिपि में है, अर्थात् ७वीं शती

वर्ष में जाओ और पीठों, उपपीठों एवं क्षेत्रों में अनेक प्रकार से इसकी सृष्टि करो।' सम्मान के शाथ हम उस विद्वान् की बात का विरोध करते और कहते हैं कि इस श्लोक से यह नहीं स्पष्ट होता कि भारत में तन्त्र-सिद्धान्तों का प्रचलन इस श्लोक के उपरान्त ही हुआ। तन्त्र सिद्धान्तों के रहने पर भी उस वचन का उच्चारण सम्भव था और पीठों एवं क्षेत्रों की ओर जो निर्देश है (श्लोक में) वह इस वात की पृष्टि-सी करता है कि उनमें तन्त्र-सिद्धान्त प्रचलित थे। पुराणों में हमें मिवष्यवाणी के रूप में वही प्राप्त होता है जो बीत चुका रहता है। यह सम्मवं है कि कलाचार एवं वामाचार ऐसे कुछ रहस्यवादी प्रयोग वाह्य तत्त्वों से प्रभावित रहे हों या वे मौलिक रूप से बाहरी रहे हों। किन्तु उस श्लोक पर महामहोपाध्याय हरप्रसाद शास्त्री ने जो निर्भरता प्रदर्शित की है, वह इसे सिद्ध करने को कदापि उपयुक्त नहीं है। रुद्रयामल (जीवानन्द द्वारा सम्पादित, १८६२) में अथवंवेद (१७वाँ पटल, चौथा श्लोक) की प्रशस्ति आयी है कि उसमें सभी देवों, सभी प्राणियों (स्थलचर, जलचर एवं नमचर), सभी ऋषियों, कामविद्या एवं महाविद्या का निवास है; क्लोक १०-१७ में रहस्यमयी कुण्डलिनी का वर्णन है, ३१ क्लोकों में यौगिक प्रयोगों का, ६ क्लोकों में शरीर के चक्रों का उल्लेख है, ५१ से ५३ तक के क्लोकों में कामरूप, जालन्वर, पूर्णगिरि, उडि्डयान एवं कालिका पीठों आदि का वर्णन है। वागची ('स्टडीज इन तन्त्र', प० ४४-४४) तान्त्रिक सिद्धान्तों में बाह्य तत्त्वों के समावेश के विषय में कुछ प्रमाण उपस्थित करते हैं। रुद्रयामल (१७वाँ पटल, रलोक ११६-१२५) में आया है कि महाविद्या विसष्ठ ऋषि के समक्ष प्रकट हुईं और उनसे चीन देश एवं बुद्ध के यहाँ जाने को कहा, बुद्ध ने सिद्धि प्राप्त करने के लिए विसष्ठ को कौल मार्ग एवं योग के प्रयोगों में शिक्षित किया और उन्हें पूर्ण योगी होने की साधना के लिए पंचन मकारों के उपयोग का निर्देश किया "। इससे प्रकट है कि जब रुद्रयामल का प्रणयन हुआ था तब भारत में

की है। डा० बी० भट्टाचार्य ने भी यही सम्मित दी है।' (देखिए 'बुद्धिस्ट इसोटेरिज्म' में उनकी भूमिका, पृ० ४३)। आर्थर अवालोन ने महानिर्वाणतन्त्र (तृतीय संस्करण, १६५३, पृ० ५६०) में लिखा है कि तन्त्र भारत में चाल्डीआ या शकद्वीप से आया। मार्डन रिब्यू (१६३४, पृ० १५०-१५६) में प्रो० एन० एन० चौधरी ने यह सिद्ध करने का प्रयास किया है कि भारतीय तन्त्रवाद का मूल तिब्बत के बॉन धर्म में पाया जाता है। वे इस विषय में इस तिब्बती परम्परा में विश्वास करते हैं कि असंग ने भारत में तन्त्रवाद चलाया। किन्तु यह परम्परा केवल तारानाथ के बौद्धधर्म के इतिहास पर निर्भर रहती है। लामा तारानाथ का जन्म सन् १५७३ ई० (कुछ लोगों के मत से १५७५ ई०) में हुआ था और उन्होंने अपना इतिहास सन् १६०८ में पूरा किया, अर्थात् उन्होंने असंग के लगभग १२०० वर्षों के उपरान्त लिखा। प्रो० चौधरी ने आगे एकजटासाधन (साधनमाला, संख्या १२७, आर्यनागार्जुनपार्दभोंटेषु उद्धृतमिति) के अन्त में लिखित बात पर निर्भर किया है। किन्तु यह वाक्य उन आठ पाण्डुलिपियों में, जिनपर यह संस्करण आधारित है, तीन पाण्डुलिपियों में नहीं पाया जाता। प्रो० चौधरी ने यह भी कहा है कि तन्त्र में गुढ़ की स्थित न तो वैदिक है और न पौराणिक। यहाँ वे त्रुटिपूर्ण हैं। निष्कत (२१४) में विद्यासकत एवं इवेताइवतरोपनिषद (६११८) के वचन से गुढ़ की स्थित स्पष्ट है। गुढ़ की पौराणिक स्थित के विषय में देखिए लिगपुराण एवं वेवीभागवत (११११४६), इवेताइवत ६१२३ एवं अगिन पुराण (३६२१६)।

४. यः कुलार्यी सिद्धमन्त्री भवेदाचारिनमंतः। प्राप्नोति साधनं पुण्यं वेदानामप्यगोचरम्।। बौद्धदेशेऽयवंवेदे महाचीने सदा व्रज ।।...मत्कुलज्ञो महर्षे त्वं महासिद्धो भविष्यसि।...ततो मुनिवरः श्रुत्वा महाविद्यासरस्वतीम्। जगाम चीनभूमौ च यत्र बुद्धः प्रतिष्ठति।।...बुद्ध उवाच। विसष्ठ श्रृणु वक्ष्यामि कुलमार्गमनुत्तमम्। येन विज्ञान (त?)

पीठ थे, चीन या तिब्बत में तान्त्रिक प्रयोगों का प्रचलन था और ऐसा कहा जाता है कि बुद्ध ने ही ऐसे प्रयोगों की शिक्षा दी है, जो कि बुद्ध की उदात्त शिक्षा के प्रति एक कृत्रिम लेख एवं दुष्ट उपहास-सा लगता है।

ऐन्द्रजालिक (मायावी) मन्त्र अथवंवेद में बहुत संख्या में पाये जाते हैं और ऋग्वेद में कुछ रहस्य-वादी शब्द या वचन प्रयुक्त हुए हैं; यथा—'वषट्' (ऋ० ७।६६।७, ७।१००।७ आदि) एवं 'स्वाहा' शब्द (ऋ० १११३।१२, ५।५।११, ७।२।११)६। नींद लाने वाला मन्त्र ऋग्वेद (७।५५।५-८) में आया है<sup>9</sup>; ये मन्त्र अथवंवेद (४।५।६,५,१,३) में भी आये हैं, और सम्भवतः यह मन्त्र पुरोहित द्वारा उस भद्र व्यक्ति के लिए कहा जाता है जो अनिद्रा से रुग्ण रहता है। कुछ पाश्चात्य विद्वानों का कथन है कि यह मन्त्र प्रेमी द्वारा अपनी प्रेमिका को गुप्त प्रेम के लिए अथवा चोरिकामेंट के लिए प्रयुक्त होता है, किन्तु इसमें कहीं भी प्रेम शब्द की गन्ध नहीं मिलती है। हम पाश्चात्य विद्वानों की बात स्वीकार नहीं कर सकते। ऋ० (१०।१४५) का उपयोग सौत के विरोध में हुआ है, जिसका प्रथम मन्त्र यों है—'मैं इस ओषधि को खोदता हूँ, यह अत्यन्त शक्तिशाली लता है, जिसके द्वारा एक स्त्री अपनी सौत को पीड़ित करती है, और जिसके द्वारा वह अपने पित को (केवल अपने लिए) प्राप्त करती है।

ऋग्वेद में बहु घा ऐसे जादूगरों का उल्लेख मिलता है जो अधिकांश में अनार्यं कहे गये हैं और उन्हें अदेव, अनृतदेव (झूठे देवों की पूजा करने वाले), शिश्तदेव (लम्पट, ऋ० ७।२११५, १०।६६१३) की संज्ञाएँ प्राप्त हैं। स्थानामाव के कारण हम विस्तार में यहाँ नहीं जा सकेंगे। तान्त्रिक ग्रन्थों में छह कूर कर्मों का बर्णन है, जिनका उल्लेख आगे किया जायगा। वैदिक काल में ऐसी कल्पना थी कि कुछ दुष्ट लोग, माया, मन्त्र आदि से लोगों एवं पशुओं को मार सकते हैं या उन्हें बीमार कर सकते हैं। दो सूक्त (७।१०४ एवं १०।८७, दोनों में २५ मन्त्र हैं) इस बात को सिद्ध करने के लिए पर्याप्त हैं कि ऋग्वेदीय लोग अमिचार से डरते थे। दोनों प्रकार के सूक्तों में 'यातुषान' (जो अमिचार करता है) एवं 'रक्षस्' (दुष्ट आत्मा) शब्द आये हैं, 'यातु' शब्द 'जादू' (या जादू) ही है जो भारतीय भाषाओं में प्रयुक्त होता है। पिशाचियाँ (पिशाचिनयाँ) भी होती थीं (ऋ० १।१३३।५: हे इन्द्र, रक्तिम एवं शक्तिशाली पिशाची को नष्ट कर दो और सभी दुष्ट आत्माओं को मार डालो।) यहाँ ऋग्वेद से कुछ मन्त्र अनुवादित हो रहे हैं—'मैं (विसष्ठ) आज ही मर जाऊँ यदि मैं अमिचार प्रयोग करने वाला होऊँ या यदि मैंने किसी व्यक्ति के जीवन को जला डाला

मात्रेण रहरूपी भवेत्सणात्।।...अतः कुलं समाश्रित्य सर्वसिद्धीश्वरो भव । मासेनाकर्षणं सिद्धिद्विमासे वाक्पतिभंवेत्। ... शक्तिं बिना शिवोऽशक्तः किमन्ये जडबुद्धयः। इत्युक्त्वा बुद्धरूपी च कारयामास साधनम्।। कुरु विप्र महाशक्ति-सेवनं मद्धसाधनम्।...मदिरासाधनं कर्तुं जगाम कुलमण्डले। मद्यं मांसं तथा मत्स्यं मुद्रा मैथुनमेव च।। पुनः पुनः साधित्वा पूर्णयोगी बभूव सः।। रहयामल, १७ वा पटल, श्लोक १२१-१२३, १२५, १३५, १५२-१५३, १५७-१५८, १६०-१६१।

६. तन्त्रों में 'स्वाहा' शब्द (मन्त्रों में) अग्नि की पत्नी के अर्थ में भी आया है। देखिए तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द ७, जहाँ स्वाहा को बहिनजाया, ज्वलनवल्लभा एवं द्विठ कहा गया है। और देखिए शारदातिलक (६।६२-६३)।

७. सस्तु माता सस्तु पिता सस्तु क्वा सस्तु विश्पितः । ससन्तु सर्वे ज्ञातयः सस्त्वयमभितो जनः ॥ य आस्ते यक्क पर्यित नो जनः । तेषां सं हन्मो अक्षाणि यथेवं हम्यं तथा । . . . प्रोष्ठेशया वह्येशया नारीर्यास्तल्पज्ञीवरीः । स्त्रियो याः पुष्यगन्धास्ताः सर्वाः स्वापयामसि ॥ ऋ० (७।११।१-६) ।

हो; वह व्यक्ति, जिसने मुझे झूठमूठ अमिचार करने वाला कहा हो, अपने दस पुत्रों से रहित हो जाये; जिसने मुझे यातुषान कहा हो उसे इन्द्र मयंकर शस्त्र से मार डाले, यद्यपि मैं वैसा नहीं हूँ और वह, जो स्वयं 'रक्षस्' है, अपने को पित्र घोषित करता है; जो अत्यन्त दुष्ट है, वह सभी प्राणियों से निम्न (हीन या नीच) हो जाय (ऋ० ७।१०४।१४-१६); हे महत्वगणो, तुम लोगों के मध्य विभिन्न स्थानों में फैल जाओ और दुष्टों को पकड़ लो और इन राक्षसों को, जो पित्रयों का रूप घारण करके रात्रि में विचरण करते हैं और यज्ञ के समय मयंकर विध्न उपस्थित करते हैं, चूणं-चूणं कर दो (वही, मन्त्र १८); हे इन्द्र, उन पुरुषों को-जो जादू-टोना करते हैं, और उन नारियों को (जादूगरिनयों को), जो माया से नाश करती हैं, मार डालो; जो मूर्ख देवों के पूजक हैं, वे गर्दन कटा कर मर जायें, वे सूर्य का उदय न देख सकें (ऋ० ७।१०४।२४); हे अग्नि, यातुषान के चर्म के टुकड़े कर दो, तुम्हारा नाशकारी वज्य उष्णता से उसे मार डाले; हे जातवेदा, उसकी गाँठों को छिन्न-मिन्न कर दो, इस छिन्न-मिन्न (यातुषान) को मांस की इच्छा करने वाले मांसाहारी पशु खा डालें; हे अग्नि, तुम यातुषानों को अपनी उष्णता से तथा रक्षसों को अपनी ज्वाल से चूर-चूर कर दो और मूरदेवों (मूर्ख देवों) के पूजकों का नाश कर दो, और उनकी ओर, जो असुतृप (मनुष्य को खाने वाले) हैं, चमकते हुए उन्हें चूर-चूर कर दो (ऋ० १०।८०।४ एवं १४)।

आप० गृह्य सूत्र (३।६।४-८) में ऐसा उिल्लिखत है कि सौत द्वारा प्रयुक्त पौघा पाठा कहलाता है और पित पर शासन करने एवं सौत को हानि पहुँचाने के लिए ऋ० (१०।१४५) को प्रयुक्त किया जाता है। ऋ० (१।१६१) बहुत से विषयों का विरोधी (निवारक) एक मोहनमन्त्र है। अथवंदेद में बहुत से सूक्त 'शत्रुनाशन' के शीर्षक वाले हैं, यथा—२।१२-२४, ३।६, ४।३ एवं ४० ४।८, ६।८, ६४-६७ एवं १३४। अथवं० (२।११) को 'कृत्या-दूषण' (अभिचार के प्रमाव को दूर करने वाला) कहा गया है। कुछ मन्त्र यहाँ दिये जा रहे हैं । 'उसके विरोध में, जो हमें घृणा की दृष्टि से देखता है या जिसे हम घृणा की दृष्टि से देखते हैं, जादू करो; जो श्रेष्ठ है उस पर शासन करो और जो समान है उससे श्रेष्ठ हो जाओ'; 'हे सोम, तुम उसे अपने वन्न से मुख में मारो, जो हम लोगों की, जो केवल अच्छा ही बोलते हैं, बुराई करता है, और वह पिट कर माग जाये।' शुक्रनीतिसार (४।२।३६) में ऐसा आया है कि तन्त्र अथवंदेद के उपवेद हैं (जी० ऑपटे द्वारा सम्पादित, १८८२)। अथवंदेद (३।२५ एवं ६।१३०) में ऐसे सूक्त हैं जो कम से एक पुरुष एवं नारी द्वारा अपनी प्रेमिका एवं प्रेमी को वश में करने के लिए प्रयुक्त होते हैं। अथवं० (२।३०, एवं ३१) में ऐसे मन्त्र हैं जिनके द्वारा रोग उत्पन्न करने वाले कीड़े नष्ट किये जाते हैं तथा ४।३६ पिशाचों को नष्ट करने के लिए है। 'फट्' शब्द वाजसनेयी संहिता में पाया जाता है। आप०

द्र. प्रति तमि चर योज्सान् द्वेष्टि यं वयं द्विष्मः । आप्नृहि श्रेयांसमित समं कम ।। अथवंदे (२।११।३); यो नः सोम मुशंसिनो दुःशंस आदिदेशित । वष्ये णास्य मुखे जिह स संपिष्टो अपायित ।। अथवं० (६।६।२); विविधो-पास्य मन्त्राणां प्रयोगाः सुविभेदतः । कथिताः सोपसंहारास्तद्धर्मनियमैश्च षट् । अथवंणां घोपवेदस्तन्त्ररूपः स एव हि ॥ शुक्रतीतिसार (४।३।३६)।

द्वे. उपरि प्रता भंगेन हतोऽसौ फट् प्राणाय त्वा व्यानाय त्वा । वाज० सं० (७।३) जिस पर महीघर की टीका यों है—'उपरि आगतेन भंगेन आमर्बेन असाविति देवदत्तादिनामनिर्देशः । असौ द्वेषो हतो निहतः सन् फट् विकीणों भवतु । . . . स्वाहाकारस्थाने कडिति अभिचारे प्रयुज्यते ।

श्री॰ सू॰ में 'फट्' का प्रयोग अभिचार (दुष्ट उद्देश्य को लेकर मन्त्रों के प्रयोग) के लिए सोम-डण्ठलों की आहुति के सिलसिले में किया गया है। तन्त्र ग्रन्थों में देवी-पूजा में 'फट्' का बहुघा प्रयोग हुआ है। किन्तु अथर्ववेद से तन्त्रों के मध्य में किसी प्रत्यक्ष साहचर्य को बताना कठिन है। शान्तरक्षित

(७०५-७६२ ई०) के तत्त्वसंग्रह ने बुद्ध को भी जादू के प्रयोगों से सम्बन्धित माना है। इसमें आया है— 'सभी विचक्षण लोगों द्वारा यह घोषित है कि यह घर्म है जिससे लौकिक समृद्धि एवं परमोच्च तत्त्व अर्थात् मुक्ति प्राप्त होती है। प्रत्यक्ष परिणाम, यथा—बुद्धि, स्वास्थ्य, विभुता (ऐश्वर्य) आदि वुद्ध द्वारा उद्घोषित मन्त्रों, योग आदि के पालन से उत्पन्न होते हैं <sup>५</sup>°। किन्तु घटना या निर्देशित व्यक्ति के एक सहस्र वर्ष से अधिक काल पूर्व किये गये संदिग्ध कथन पर निर्विवाद विश्वास नहीं किया जा सकता। हाँ, यह बात है कि हम पालि के पवित्र ग्रन्थों में वुद्ध के शिष्यों के बीच जादू की शक्तियों की उत्पत्ति के विषय में कहा-नियाँ सुनते हैं, यथा—उस भारद्वाज की गाथा जो एक अति सुगन्धित चन्दन के बने पात्र के लिए हवा में उठ गये। भ महावग्ग (६।३४।१, सै० बु० ई०, जिल्द १७, पृ० १२१) में आया है कि एक उपासक जिसका नाम मेण्डक था, अलोकिक शक्तियाँ रखता था, उसकी पत्नी, पुत्र एवं पतोहू सबमें ऐसी शक्तियाँ थीं। यहाँ पर मी हमें यह स्मरण रखना होगा कि त्रिपिटक या किसी अन्य आरम्भिक बौद्ध लिखित प्रमाण में ऐसा नहीं है जिसके आघार पर हम ऐसा सिद्ध करें कि बुद्ध या उनके प्रथम शिष्यों का सम्बन्ध मुद्राओं, मन्त्रों एवं मण्डलों से या और न युवाँच्वाँग (ह्वेनसाँग) या इत्सिंग ने तन्त्रों की कोई चर्चा ही की है, जब कि उन्होंने बाद संस्कृति के रूप में मठों का उल्लेख किया है। (देखिए डा॰ डे, न्यू इण्डियन ऐण्टी-क्वेरी, जिल्द १, प० १)। साधनमाला (जिल्द २, ६८) की भूमिका में डा॰ भट्टाचार्य साधनमाला के प० ३३४-३३५ पर आये हुए 'सुगतोपदिष्टम्' एवं 'सुगतैः' पर निर्भर रहते हैं और कहते हैं कि स्वयं बुद्ध ने कुछ मन्त्रों को प्रवित्त अवस्य किया होगा। इस पर दो महत्त्वपूर्ण विरोध उपस्थित किये जा सकते हैं, यथा-प्रथमतः, 'सुगतैः' का अर्थ सदैव बुद्ध नहीं होता, इसका अर्थ 'बुद्ध के अनुयायी गण' भी हो सकता है और द्वितीयतः, जिस प्रकार हिन्दू तन्त्रों में अधिकांश शिव एवं पार्वती के बीच कथनोपकथन हैं, उसी प्रकार

१०. यतोऽम्युदयनिष्पत्तिर्यतो निःश्रेयसस्य च । स धर्म उच्यते तादृक् सर्वेरेव विचक्षणः ।। तदुक्तमन्त्रयोगा-दिनियमाद्विधिवत्कृतात् । प्रज्ञारोग्यविभुत्वादि वृष्टधर्मोपि जायते ॥ तत्त्वसंग्रह (पृ० ६०५); कमलज्ञील (ज्ञान्त-रक्षित के शिष्य) नेटीका की है--'तेन भगवतोक्तश्चासौ मन्त्रयोगादिनियमश्चेति विग्रहः।योगः समाधिः। आदिशब्देन मुद्रामण्डलादिपरिग्रहः।' प्रथम क्लोक वैशेषिक सूत्र (१।७।१-२) पर आधृत सा लगता है, जो यों है—'अथातो धर्म ब्याख्यास्यामः। यतोऽम्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः। अभ्युदय शब्द कणाद के सूत्र के टीकाकारों द्वारा कई प्रकार से व्याख्यायित हुआ है, किन्तु सामान्यतः अभ्युदय का तात्पर्य है 'सांसारिक सुख या समृद्धि', मिलाइए भरत का नाट्य-शास्त्र--- विवाहप्रसवावाहप्रमोदाभ्युदयादिषु । विनोदकरणं चैव नृत्तमेतत्प्रकीर्तितम् ॥ अध्याय ४।२६३ (गायकवाड़ ओरिएण्टल सीरीज)। कुछ लोग इसका अर्थ स्वर्ग लगाते हैं, क्योंकि निःश्रेयस का अर्थ मोक्ष या अमृतत्व होता है।

११. चुल्लवगा (सै॰ बु॰ ई॰, जिल्द २०, पृ॰ ७८) में पुण्डोल भारद्वाज की गाथा आयी है। बुद्ध के शिष्य भारद्वाज ने हवा में उड़कर, हाथ में पात्र लेकर राजगृह नगर में तीन बार प्रदक्षिणा की। ऐसा आया है कि बुद्ध ने अपने शिष्य को घुड़की दी और पात्र को तोड़कर चूर-चूर कर देने की आज्ञा दी।

पश्चात्कालीम लेखकों ने इतना सरलतापूर्वक कह दिया होगा कि वे बुद्ध को उद्धृत कर रहे हैं। ये विरोध डा॰ भट्टाचार्य द्वारा उद्घृत कमलशील के वक्तव्यों के विषय में भी उपस्थित किये जा सकते हैं, क्योंकि कमलशील एवं उनके गुरु बुद्ध के १२०० वर्ष उपरान्त हुए हैं।

पहले हिन्दू तन्त्रों का उद्भव हुआ कि बौद्ध तन्त्रों का ? इसका उत्तर देना कठिन है। ऐसा लगता है कि दोनों का उद्भव एक ही काल में हुआ। देखिए ई० ए० पेयने कृत 'दि शाक्तज' (पृ० ७०-७४) जहाँ पर मतों पर विवेचन उपस्थित किया गया है। साधनमाला (यह एक वज्रयानी कृति है जिसमें छोटे-छोटे ३१२ ग्रंथ हैं जो डा॰ भट्टाचार्य के मत से तीसरी शती से लेकर १२वीं शती तक प्रणीत होते रहे हैं) में वज्र-यान के चार पीठ (प्रमुख केन्द्र) कहे गये हैं, यथा-कामाख्या, सिरिहट्ट (या श्रीहट्ट), पूर्णगिरि एवं उडडियान। १२ इनमें प्रथम दो कम से कामाख्या या कामरूप (गीहाटी से तीन मील दूर) एवं सिलहट हैं। अन्य दो स्थानों के विषय में मतैक्य नहीं है। म० म० ह० प्र० शास्त्री ने उडि्डयान को (जो अधिकतर एक पीठ के रूप में वर्णित है) उड़ीसा कहा है। उनके पुत्र डा॰ वी॰ भट्टाचार्य के विचार से यह अत्यन्त सम्भव है कि वज्रयान तन्त्रवाद उड्डियान (बुद्धिस्ट इसोटेरिज्म), मूमिका पृ० ४६) से ही प्राद्रमृत हुआ। डा॰ वागची (स्टडीज इन दि तन्त्रज, पृ॰ ३७-४०) ने अच्छे तर्कों के आघार पर ऐसा कहा है कि उड्डियान स्वात घाटी (भारत के पश्चिमोत्तर भाग में) के पास था। यही बात ग्रोस्सेट ('इन दि फूटस्टेप्स आव बुढ', पु॰ १०६-११०) ने भी कही है। वाईस्पत्यसूत्र (एफ्॰ डब्लू॰ टॉमस द्वारा सम्पादित) ने आठ शाक्त क्षेत्रों के नाम लिये हैं (३।१२३-१२४)। साधनमाला (जिल्द २, पृ० ७८) की मूमिका में डा॰ भट्टाचार्य ने ऐसा मत व्यक्त किया है कि हिन्दू तन्त्रों का मूल बौद्ध तन्त्रों में पाया जाता है। किन्तु विन्तरनित्ज (हिस्ट्री आव इण्डियन लिटरेचर, अंग्रेजी अनुवाद, जिल्द २, पृ० ४०१) का कथन है कि डा० मट्टाचार्य का यह मत तथ्यों के विरोध में पड़ता है। प्रस्तुत लेखक विन्तरनित्ज के इस मत का समर्थन करता है।

यद्यपि डा॰ मट्टाचार्य ने यह स्वीकार किया है कि बौद्ध धर्म एवं जैन धर्म ने आरम्भिक काल में हिन्दू देवों का सहारा लिया, तब भी उन्होंने (बुद्धिस्ट इसोटेरिज्म की भूमिका, पृ॰ १४७) कहा है—"बिना विरोधामास के भय के ऐसी घोषणा करना सम्भव है कि बौद्धों ने ही, सर्वप्रथम अपने धर्म में तन्त्रवाद का श्रीगणेश किया और हिन्दुओं ने उनसे आगे चलकर उसे उधार लिया।" प्राचीन भारतीयों को मारण-मोहन

१२. ऐसा प्रतीत होता है कि कुछ तन्त्र प्रन्थों में पाँच पीठ उल्लिखित हैं (हरप्रसाद शास्त्री के मतानुसार, नेपाल ताड़पत्र एवं कागद की चुनी हुई कागद की पाण्डुलिपियों का कैटलाँग, नेपाल दरवार लाइब्रेरी, कलकता, १६०५, १६०५, पृ० ६०), यथा—ओडियान (उड़ीसा में, हरप्रसाद शास्त्री के मत से), जाल (जलन्दर या जालन्घर में), पूणं, मतंग (श्रीशंल में) एवं कामाख्या (आसाम में)। ये पाँच पीठ शिव द्वारा प्रेषित प्रन्थ में उल्लिखित हैं, अतः यह निविवाद कहा जा सकता है कि उस प्रन्थ के पूर्व तन्त्रवाद सम्पूणं देश में फैल चुका था। साधनमाला (जिल्द १, पृ० ४५३ एवं ४५५) में उड्डियान, पूणंगिरि, कामाख्या एवं सिरिहट्ट का उल्लेख है। कुलचूड़ामणितन्त्र (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द ४) ने छठे पटल श्लोक ३-७ में पाँच पीठों का उल्लेख किया है, यथा—उड्डियान, काम-रूप, कामाख्या, जालन्धर एवं पूणंगिरि (देखिए तीसरा पटल भी, ५६-६१)। इण्डियन हिस्टारिकल क्वाटरली (जिल्द ११, पृ० १४२-१४४) में तर्क दिया गया है कि उड्डियान एवं शाहोरे बंगाल में हैं। देवीभागवत (७।३०।-५५-६०) ने एक सौ से अधिक देवियों के क्षेत्रों का उल्लेख किया है।

आदि के उद्मावकों के रूप में मानना कोई सम्मान की बात नहीं है। किन्तु विद्वानों को सम्मान या असम्मान की भावना से दूर रह कर सत्य की खोज करनी होती है। श्री वैल्ली पोशिन (इंसाइक्लोपीडिया आव रेलिजिन एण्ड एथिक्स, जिल्द १२, पृ० १६३), विन्तरनित्ज एवं पेयने (शाक्तज, पृ० ७३) ने डा० मट्टाचार्यं के मत के विरुद्ध पुष्ट प्रमाण दिये हैं, जिन्हें प्रस्तुत लेखक स्वीकार करता है। स्पष्ट है कि संस्कृत से सैकड़ों ग्रन्थ तिब्बती एवं चीनी भाषाओं में अनूदित हुए । मारत से ही तिब्बतियों एवं चीनियों ने ऋण लिया है । देखिए प्रो॰ लियाँग ची चाओ का निबन्ध 'चाइनाज डेट टु इण्डिया' (विश्वमारती क्वार्टरली, जिल्द २, १६२४-२४, पु॰ २५१-२६१) जहाँ ऐसा कहा गया है कि सन् ६७ से ७८६ ई० तक २४ हिन्दू विद्वान् चीन आये। इसके अतिरिक्त कश्मीर से १३ विद्वान् आये और सन् २६५ से ७६० ई० तक जितने चीनी पढ़ने के लिए भारत गये उनकी संख्या १८७ थी, जिनमें १०५ के नामों का पता चल गया है। इस विषय में हमें कोई प्रमाण नहीं मिलता कि तिब्बती या चीनी ग्रन्थों का अनुवाद संस्कृत में हुआ हो। इसके अतिरिक्त तीन महान् चीनी यात्रियों ने भारत में बौद्ध तन्त्रों के अध्ययन की कोई चर्चा नहीं की है। वाटर्स (युवाँच्वाँग्स ट्रैवेल्स इन इण्डिया, जिल्द १, पृ० ३६०) ने यात्री के जीवन की एक कथा कही है कि जब वह अयोध्या से आगे नौका से पूर्व की ओर गंगा में जा रहा था, ठगों ने उसे लूट लिया और उसकी बलि देवी दुर्गा को देनी चाही, किन्तु चीनी यात्री एक अन्वड़ से बच गया और ठगों ने डर कर उसे छोड़ दिया और उसका मान-सम्मान किया। और देखिए रेने ग्रौजस्सेट कृत 'इन दि फूटस्टेप्स आव बुद्ध' (पू० १३३-१३५) ; जहाँ इस घटना का उल्लेख है। इससे प्रकट है कि ७वीं शती के पूर्व भारत में तन्त्र एवं शाक्त।पूजा प्रचलित थी। ६५० ई० के पूर्व के किसी बौद्ध तान्त्रिक ग्रन्थ का उल्लेख नहीं मिलता; गुह्यसमाजतन्त्र एवं मञ्जश्री-मलकल्प ऐसे ग्रन्थ हैं, किंतु उनमें पश्चात्कालीन तत्त्व पाये जाते हैं।

इस प्रकार हम देखते हैं कि कल्पना एवं काल दोनों यह बताते हैं कि हिन्दू धर्म पर बौद्ध, तिव्यती या चीनी तान्त्रिक ग्रन्थों का कोई ऋण नहीं है। देखिए सर चार्ल्सबेल (१६२४) कृत 'तिब्बत पास्ट एण्ड प्रजेण्ट' (पु० २३, २४, २६), सरदार के० एम० पणिक्कर कृत 'इण्डिया एण्ड चाइना' (१६४७) पु० ७०, म॰ म॰ डा॰ सतीशचन्द्र कृत 'इण्ट्रोडक्शन आव दि अल्फाबेट इन तिब्बत'। अन्तिम ग्रन्थ में ऐसा विचार प्रकट किया गया है कि तिब्बत में मगध से सातवीं शती में अक्षर आये, जिससे सिद्ध होता है कि कश्मीर में प्रचलित मारतीय अक्षरों पर आघारित लिपि तिब्बत में सर्वप्रथम ६४० ई० में प्रविष्ट हुई, और यह मी सिद्ध होता है कि तान्त्रिक बौद्ध पद्मसम्भव को तिब्बती राजा ति-सोन-दे-त्सोन (७४६-७८६) ने शान्तरक्षित बोविसत्त्व के कहने पर उड्डियान से बुलाया और तिब्बत में रहने को प्रेरित किया। बुंजियू निञ्जियो के 'कैटालॉग आव त्रिपिटक' (आक्स-फोर्ड, १८८३), ऐपेण्डिक्स २, पृ० ४४५ सं० १५५ से पता चलता है कि अमोघवज्य ने ७४६ एवं ७७१ ई० के बीच में बहुत-से ग्रन्थ अनुवादित किये और वे ७७४ ई० में मर गये और उन्हीं के प्रमाव से चीब देश में तन्त्र सिद्धान्त का प्रचलन हुआ । वाण के ग्रन्थों से ज्ञात होता है कि मारत में ६०० ई० के पूर्व मद्य एवं मांस के साथ चण्डिका की पूजा प्रचलित थी, श्रीपर्वंत तान्त्रिक सिद्धियों के लिए प्रसिद्ध था, शिव-संहिताएँ विद्यमान थीं, श्मशान में एक करोड़ बार मन्त्र-जप से सिद्धियाँ प्राप्त हो सकती थीं तथा कृष्ण पक्ष की अमावस्या जप एवं जादू-टोने के लिए उचित तिथि थी। अतः यह अत्यन्त सम्मव है कि शाक्त या तान्त्रिक सिद्धान्त तिब्बत एवं चीन में भारत से ही गये, न कि भारत में उन दोनों देशों से आये। प्रो॰ पी० वी० वापट ('वौद्ध मत के २५०० वर्ष', पृ० ३६०-३७६) ने डा० वी० मट्टाचार्य का अनुसरण किया है और यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि तिब्बती तन्त्रवाद हिन्दू तन्त्रवाद से प्राचीन है, किन्तुं उनके तर्क डा॰ मट्टाचार्य के तर्कों के समान ही कोई पुष्ट आघार नहीं रखते। डा॰ ए॰ एस॰ अस्तैकर ने अपने निबन्ध 'संस्कृत लिटरेचर इन तिब्बत' (ए॰ बी॰ ओ॰ आर॰ आई, जिल्द ३४, पृ॰ ४४-६६) में ब्यक्त किया है कि किस प्रकार बौद्ध धर्म स्ट्रांग-त्सान-गैम्पो (६३७-६६३ ई०) के शासन काल में तिब्बत में प्रविष्ट हुआ। किस प्रकार लगमग ७४० ई० में उड़ीसा से पद्मसम्मव एवं कश्मीर से वैरोचन तिब्बत गये तथा किस प्रकार लगमग ४४०० पुस्तकें तिब्बती माषा में अनुवादित हुई।

डा० बी० मट्टाच। यं ने इतना स्वीकार किया है कि बौद्ध तन्त्र बाह्य रूप में हिन्दूं तन्त्र से बहुत कुछ मिलता-जुलता है (बुद्धिस्ट इसोटेरिजम, मूमिका, पृ० ४७), किन्तु उन्होंने यह व्यक्त किया है कि विषय-वस्तु, दार्शनिक सिद्धान्तों एवं धार्मिक दृष्टिकोणों में दोनों में कोई समानता नहीं है। बौद्ध धर्म हिन्दू देवों में विश्वास नहीं करता था अतः वह शक्ति या शक्तिवाद की चर्चा नहीं करता। जिस प्रकार हिन्दू तन्त्रों में पुरुषतत्त्व एवं स्त्रीतत्त्व कम से शिब एवं देवी हैं, उसी प्रकार बौद्धों ने प्रका (जो स्त्री है) एवं उपाय (पुरुष) दो तत्त्व रखे हैं, किन्तु यहाँ स्वरूप उलटा है। उन्हें शून्यता की घारणा पर शिव एवं देवी या शक्ति की घारणाओं से सम्बन्धित विचार जमाने थे ही। लक्ष्य एवं साधन (योग आदि) से सम्बन्धित विषय-वस्तु एक-सी है, मन्त्र, गुरु, मण्डल आदि की पद्धित भी एक ही है। बौद्ध तन्त्र-सम्प्रदाय के अत्यन्त महत्त्व-पूर्ण एवं आरम्भिक ग्रन्थ हैं प्रज्ञोपायविनिश्चयसिद्धि एवं ज्ञानसिद्धि, जो ८वीं शती से जब कि शक्तिवाद एवं तन्त्रवाद भारत में भली मौति सुदृढ हो चुके थे, पहले के नहीं हैं।

'शाक्त' शब्द का अर्थं है शक्ति (जगत्-शक्ति) का मक्त या पूजक। ऐसा लगता है कि आठवीं शती के बहुत पहुले से भारत के सभी भागों में, विशेषतः बंगाल एवं आसाम में शाक्त सम्प्रदाय फैल चुका था। विभिन्न नामों (यथा—त्रिपुरा, लोहिता, ष्डाशिका, कामेश्वरी) वाली शक्ति इस विश्व की सम्पूर्ण किया के आदि तत्त्व (बीज तत्त्व) के रूप में घारित हुई और सामान्यतः देवी के रूप में पूजित होती है। 'देवीमाहात्म्य' शाक्तों के प्रमुख ग्रन्थों में एक है। शाक्त सम्प्रदाय की प्रमुख विशेषताएँ ये हैं—देव या इष्ट एक है और वह माँ के रूप में एवं संहार करने वाली शक्ति के रूप में होती है 3 और पूजा-सम्बन्धी कियाएँ कुछ ऐसी हैं जो कभी-कभी बड़ा घृणित रूप घारण कर लेती हैं। देवी की प्रशस्तियाँ अन्य पुराणों में भी हैं, यथा वामन (१८-१६), देवीमागवत (३।२७), ब्रह्माण्ड (जिसमें ४४ अध्यायों में ललितामाहातम्य है), मत्स्य (१३।२४-५४), जहाँ देवी के १०८ नाम एवं उसकी पूजा के १०८ स्थान उल्लिखित हैं) , कूमें (१।१२)। कूमं (१।१२) में देवी को महामहिषमदिनी (६८), अनाहता, कृण्डलिनी (१२८) दुर्गा, कात्या-यनी, चण्डी, मद्रकाली (१४३ एवं १४८) कहा गया है और ऐसा व्यक्त किया गया है कि वेद एवं स्मृति-विरोधी शास्त्र, जो लोगों में प्रसिद्ध हुए हैं, यथा-कापाल, भैरव, यामल, वाम, आहंत, देवी द्वारा लोक को भूम में डालने के लिए प्रवर्तित हैं और वे केवल मोह एवं अज्ञान पर आधारित हैं। और देखिए ब्रह्मपुराण (१८१।४८-५२) जहाँ देवी के नाम आये हैं और ऐसा कहा गया है कि जब देवी की पूजा मद्य, मांस एवं अन्य मोज्य पदार्थों से की जाती है तो वे प्रसन्न होती हैं और मनुष्य की मनोकामनाएँ पूर्ण करती हैं। मद्र-काली अपेक्षाकृत प्राचीन नाम है (देखिए शांखायन गृह्यसूत्र (सै॰ दु॰ ई॰, जिल्द २६, पृ॰ ८६)।

१३. काली के रूप में देवी के ध्यानों में एक यों है—'शबाक्डा महाभीमां घोरदंद्भीं हसत्मुकीम् । चतुर्भुजां खड्गमुण्डवराभयकरां शिवाम् । मुण्डमालाधरां देवीं ललज्जिह्वां दिगम्बराम् । एवं सिचन्तयेत्कालीं इमशानालय-वासिनीम् ॥ शाक्तप्रमोद में कालीतन्त्र (वेंकटेश्वर प्रेस संस्करण) ।

तन्त्रों एवं शाक्त ग्रन्थों में बहुत-सी बातें समान हैं, प्रमुख अन्तर यह है कि शाक्त सम्प्रदाय में देवी (या शक्ति) को परमोच्च शक्ति मान कर पूजा जाता है, किन्तु तन्त्रों (इनमें बौद्ध एवं जैन दोनों प्रकार के ग्रन्थ सम्मिलित हैं) में केवल देवी या शक्ति की पूजा तक ही सीमा नहीं रखी गयी है, प्रत्युत वह पूजा बिना ईश्वर-सम्बन्धी धारणा के या वेदान्तवादी या सांख्यवादी भी हो सकती है। डाँ० बी० मट्टाचार्य (गुह्यसमाजतन्त्र, पृ० ३४, साधनमाला, जिल्द २, पृ० १६) का कथन है कि वास्तविक तन्त्र ग्रन्थ के लिए शक्ति के तत्त्व का होना परमावश्यक है। किन्तु यह कथन केवल अतिकथन है। वायुपुराण (१०४।१६) ने शाक्त को छह दर्शनों के अन्तर्गत रखा है ।

ऋग्वेद में भी महान् देवों की शक्तियों का उल्लेख है। किन्तु शक्ति या शक्तियाँ परमात्मा की ही हैं, वह एक पृथक् मृष्टि करने वाले तत्त्व के रूप में नहीं है; कमी-कभी तो शक्ति को किव, पुरोहित या यज-मान के अंश रूप में व्यक्त किया गया है (यथा ऋ० १।१३।१८, १।८३।३, ४।२२।८, १०।२४।५)। शक्ति शब्द ऋग्वेद में एक दर्जन वार एकवचन एवं बहुवचन में ५ वार इन्द्र के साथ (३।२१।१४, ५।३१।६, ७।२०।१०, १०।८८।१०), एक वार अश्वनों के साथ (ऋ० २।२६।७), दो वार पितरों के साथ (१।१०६।३, ६।७४।६) एवं एक वार सामान्यतः देवों के साथ (१०।८८।१०, जिन्होंने अपनी शक्ति से अग्व उत्पन्न की है) आया है। कहीं-कहीं शक्ति के स्थान पर 'माया' शब्द प्रयुक्त हुआ है (ऋ० ६।४७।१८)। 'शची' शब्द कई वार आया है (शचीमिः' ३६ वार एवं 'शच्या' १२ वार)। 'शचीपित' ऋग्वेद में १६ वार आया है जिनमें एक वार अश्वनीकृमारों के लिए आया है (ऋ० ७।६७।५)। ऐसा नहीं कहा जा सकता कि ऋग्वेद में 'शची' इन्द्र की पत्नी का द्योतक है (जैसा आगे चलकर ऐसा व्यक्त हो गया है), क्योंकि शची अधिक वार बहुवचन में है और अश्वनों को भी एक वार 'शचीपित' कहा गया है। इसी प्रकार 'शचीवः' ११ वार आया है, जिनमें ६ वार यह इन्द्र के लिए सम्बोधित है, किन्तु यह एक वार अग्नि के लिए (ऋ० ३।२१।४) प्रयुक्त है और एक बार सोम के लिए (ऋ० ६।८७।६)। 'शक्ति' एवं 'शची' के साथ जो विचार लगे हैं वे हैं—सृष्टि, रक्ता, बीरता एवं औदार्य (उदारता) से सम्बन्धित। ऋ० (१।४६।४) में इन्द्र की शक्ति को देवी तिवधी' कहा गया है, किन्तु 'शची' शब्द उस पद्य में नहीं आया है।

वाक् (वाणी) की शक्ति के विषय में एक उदात एवं उत्कृष्ट स्तोत्र (ऋ॰ १०।१२५ नामक सूक्त) है, जहाँ पर वाक् को छद्रों, आदित्यों, वसुओं एवं विश्वेदेवों से सम्बन्धित होने को कहा गया है और मित्र एवं वरुण, इन्द्र एवं अग्नि, अश्विनों, सोम, त्वष्टा, पूषा एवं भग को आश्रय देने के लिए उद्घोषित है। वाक् को छद्र के लिए धनुष तानने को कहा गया है, जिससे कि ब्रह्म (स्तुति या ब्रह्मा नामक देव) का नाशकारी शत्रु मारा जा सके। वाक् सभी लोकों में विराजमान है, उसका शरीर स्वगं को छूता है, वह पृथिवी एवं स्वगं से अतीत है और बहु अपनी महत्ता से अति विशद या विशाल है। वाक् (वाणी) सारी शक्ति का मूल तत्त्व हो जाती है। निघण्ड (११११) के अनुसार भेना, 'ग्ना' एवं 'शची' नामक तीन शब्द उन ५७ शब्दों में परिगणित हैं जिनका अर्थ वाक् होता है। तै॰ सं॰ (५११७।२) में मात्रागं 'ग्ना' कहीं जाती हैं। ऋ० (१११६४।४१) में वाक् का प्रहेलिका-मय विवरण है जो निरुक्त (१११४०) में विश्लेदित है। यह द्रष्ट्य्य है कि जिस प्रकार 'देवी' या 'शक्ति' परचात्कालीन साहित्य में शिव से सम्बन्धित है, उसी प्रकार इन्द्राणी, वरुणानी, अग्नायी, रोदसी ऋम से इन्द्र,

१४. ब्राह्मं शैवं वैष्णवं च सौरं शाक्तं तथाहंतम् । षड् दर्शनानि चोक्तानि स्वभावनियतानि च।(१०४।१६)।।

वरुण, अग्नि एवं मरुतों से उनकी पिलियों के रूप में सम्बन्धित हैं। 'मैं इन्द्राणी, वरुणानी एवं अग्नायी को अपने कल्याण एवं सोम पीने के लिए बुलाता हूँ' (ऋ॰ १।२२।१२); 'देवों की पिलियाँ आहुति को ग्रहण करें, यथा—इन्द्राणी, अग्नायी, अश्विनों की ज्योति (पत्नी), रोदसी; वरुणानी (हमारी स्तुति) सुनें, देवियाँ स्त्रियों के उचित काल पर आहुति ग्रहण करें ' भे । किन्तु इतना अवश्य कहा जा सकता है कि ये देवियाँ ऋग्वेद में बहुत गौण महत्त्व रखती हैं, अर्थात् उनका कार्य अप्रधान ही है। पश्चात्कालीन देवी या शक्ति से इन वैदिक देवियों का कोई प्रत्यक्ष सम्बन्ध नहीं है। इन्द्राणी का आह्वान रक्षा के लिए किया गया है (ऋ॰ १।२२।१२, २।३२।८, १।४६।८, १०।८६।११–१२) । ऋ॰ (५।४६।८) में इन्द्राणी एवं अन्य तीन को 'देवपत्नी' एवं 'ग्ना' कहा गया है। ऋ॰ (१।६१।८) में ऐसा आया है कि जब इन्द्र ने राक्षस अहि को मारा तो देव-पिलियों, ग्नाओं ने पूजा का गान बुना (बनाया)। 'ग्ना' शब्द ऋ॰ में २० बार आया है, वह संज्ञा, कर्म, करण एवं अधिकरण कारकों में आया है, और पत्नी के लिए भारोपीय शब्द है । देखिए निरुक्त (३।२१) जहाँ 'मेना' एवं 'ग्ना' शब्द आये हैं।

केनोपनिषद् में उमा हैमवती (हिमवान् की पुत्री) अग्नि, वायु एवं इन्द्र से ब्रह्म के विषय में कहती है (३११२) । श्वेताश्वतरोपनिषद् में ऐसा आया है कि उन्होंने (ब्राह्मणों ने) ध्यान एवं योग से संपृक्त होकर शक्ति को देखा, जो परमात्मा से पृथक् नहीं थी तथा अपने गुणों (सत्त्व, रज एवं तम) से निगूढ़ (अव्यक्त, छिपी) थी। इसी उपनिषद् (६।८) में में ब्रह्म को परमोच्च शक्ति वाला कहा गया है १६ और शंकराचार्य ने वेदान्तसूत्र (२१११४) में इस वचन को उद्धृत किया है। वे० सू० (२१११३०) के माप्य एवं सूत्र में ब्रह्म सर्वशक्तिसम्पन्न कहा गया है। और देखिए श्वेताश्व० (४११)। नारायणोपनिषद् (२११) में दुर्गा-देवी का आह्वान है—'मैं जलती हुई, अग्नि के समान वर्णवाली, तप से चमकती हुई एवं धर्म-कर्म फल देने वाली देवी दुर्गा की शरण में हूँ; हे अत्यन्त शक्तिवाली देवी, मैं तुम्हारी शक्ति को प्रणाम करता हूँ। राघवमट्ट ने दृढतापूर्वक कहा है कि तन्त्र सम्प्रदाय श्रुति पर आधृत है, जैसा कि रामपूर्वोत्तरताप्रनी

१५. इन्द्राणीमुप ह्वये वरुणानीं स्वस्तये। अग्नायीं सोमपीतये। ऋ० १।२२।१२; उत ग्ना ध्यन्तु वैव-पत्नीरिन्द्राण्यग्नाष्यिवनी राट्। आ रोदसी वरुणानी भ्रणोतु व्यन्तु देवीयं ऋतुर्जनीनाम् ॥ ऋ० (५।४६।६)। सूर्या, अश्विनों की पत्नी कही गयी है (ऋ० १०।६५।६-६); यास्क ने ऋ० (५।४६।६) की व्याख्या निरुक्त (१२।४६) में की है और रोदसी को रव की पत्नी कहा है; ऋ० (५।५६।६) में आया है कि मस्तों के रथ पर रोदसी है; ऋ० (५।६१।४) में ऐसा उल्लेख है कि मस्तों की एक मुन्दर स्त्री है; ऋ० (६।५०।५) में रोदसी को देवी कहा गया है और वह मस्तों से मिश्रित मानी गयी है। ऋ० (१।१६७।४ एवं ६।६६।६) रोदसी मस्तों से सम्बन्धित है।

१६. ते ध्यानयोगानुगता अपश्यन्देवात्मशक्ति स्वगुणैनिगूढाम्। इवेताश्व० ११३; परास्य शक्तिविविधैव भूयते स्वाभाविको ज्ञानवलिक्या च।। इवेताश्व० ६।६; सर्वोपेता च तद्दर्शनात्। वेदान्तसूत्र २।१।३०, जिस पर शंकर की टीका है—'एकस्यापि ब्रह्मणो विचित्रशक्तियोगावुपपद्यते विचित्रो विकारप्रपञ्च इति।' किन्तु पश्चात्कालीन शावत सिद्धान्त से यह सर्वथा भिन्न है। यहाँ पर ब्रह्म विभिन्न शक्तियों वाला कहा गया है, किन्तु शाक्तों में शक्ति स्त्री तत्त्व है और वह परमतत्त्व है। यह सम्भव है कि शक्ति के इस वेदान्तसिद्धान्त ने पश्चात्कालीन एक तत्त्व वाली तथा सर्वत्र छायी रहने वाली शक्ति की उद्भावना की हो।

एवं नृसिहपूर्वोत्तरतापनी नामक उपनिषदों से व्यक्त होता है (वामकेश्वर तन्त्र पर सेतुबन्घ , पृ० ४)। इसी प्रकार मास्कराचार्य ने वामकेश्वरतन्त्र पर अपनी सेतुबन्घ नामक टीका में कई उपनिषदों का उल्लेख किया है जो महात्रिपुरसुन्दरी की मक्ति पर विस्तार के साथ उल्लेख करती है। उन्होंने ऋ० (५।४७। ४) में आये हुए 'चत्वारि ईम्' अंश में 'कादिविद्या' का संकेत देखा है । किन्तु ये उपनिषदें, ऐसा लगता है, तन्त्रों को आलम्बन देने के लिए (क्योंकि वे अनादृत हो चले थे) प्रणीत हुई और उनका उल्लेख राघव-मट्ट एवं मास्कराचार्य जैसे मध्यकालीन लेखकों ने ही किया है। महाभारत में दुर्गा को सम्बोधित दो स्तोत्र हैं, यथा-विराटपर्व (अध्याय ६) में युधिष्ठिर द्वारा तथा दूसरा मीष्म पर्व (अध्याय २३) में अर्जुन द्वारा, किन्तु इन दोनों स्तोत्रों को लोग क्षेपक मानते हैं। १७ विश्ववर्मा के गंगाघर शिलालेख (मालव सं० ४८०-४२४ ई० ) में माताओं एवं तन्त्र का उल्लेख है। १८ बृहत्संहिता ( ধ্ডাধ্ছ ) ने माताओं के दलों का उल्लेख किया है। वृद्धहारीतस्मृति (११।१४३) में आया है कि गुहस्य को शैव, बौद्ध स्कान्द एवं शाक्त सम्प्रदायों के स्थलों में प्रवेश नहीं करना चाहिए। विष्णुपुराण (जो प्राचीन विद्यमान पुराणों में एक है) ने सम्पूर्ण विश्व को विष्णु का विश्व कहा है और विष्णु को परम ब्रह्म एवं शक्ति से समन्वित माना है। इस पुराण ने दुर्गा के कुछ नाम गिनाये हैं, यथा-आर्या, वेदगर्मा, अम्बिका, मद्रा, भद्रकाली, क्षेमदा, माग्यदा और अन्त में कहा है कि जब दुर्गा की पूजा मद्य, मांस, विभिन्न प्रकार के मोजन आदि से की जाती है तो बद्र

१७. जे आर ए एस् (१६०६, पूर ३४४-३६२) में बीर सीर मजूमदार ने यह प्रविश्त करने का प्रयास किया है कि दुर्गा के ये दो स्तोत्र महाभारत में क्षेपक मात्र हैं और सम्भवतः सम्भलपुर के पास रहने वाले ओड़िया भाषा बोलने वाले अनार्य शुद्रों के आचारों पर आधारित हैं। किन्तु वे भूल जाते हैं कि अन्य आधारों के अतिरिक्त कालिदास (४०० ई० के पश्चात् के नहीं) ने पार्वती को अपने कतिपय ग्रन्थों में उमा, अपर्णा, दुर्गा, गौरी, भवानी एवं चण्डी कहा है और शिव के अर्थनारीश्वर रूप का उल्लेख किया है । शाकुन्तल के अन्तिम श्लोक में कालिबास ने शिव को 'परिगतशक्तिः' कहा है, जिससे यह प्रकट होता है। कि उनके काल में पश्चात्कालीन शक्ति-पूजा के बीज उपस्थित थे। अतः दुर्गा-पूजा अपने कतिपय रूपों में ३०० ई० से कम-से-कम सौ वर्ष पुरानी है।

१८. मातृणां च प्रमुदितघनात्यथंनि ह्रांदिनीनां तन्त्रोद्भूतप्रवलपवनोद्वर्तिताम्भोनिधीनाम् । गुप्तशिलालेख, संस्था १७, पृ० ७२। बृहत्संहिता (५७।५६) में माताओं की प्रतिमाओं के विषय में नियमों की व्यवस्था है--'मातृगणः कर्तव्यः स्वनामदेवानुरूपकृतिचह्नः।' विष्णुधर्मोत्तरपुराण (१।२२६) में बहुत-सी माताओं का उल्लेख है जिनमें काली एवं महाकाली भी हैं (कुल मिलाकर १८० माताएँ हैं)। वेखिए हाल का ग्रन्थ, ई० ओ० जेम्स (लन्दन, १६४६) लिजित 'कल्ट आव दि मदर गाँडेसेज' जिसके ६६-१२४ तक के पृष्ठ भारत से सम्बन्धित हैं। देखिए डा० करमबेल्कर का निबन्ध 'मत्स्येन्द्रनाय एक हिन्न थो गिनी कल्ट' (इण्डियन हिस्टाँरिकल क्वाटंरली, जिल्व ३१, पु० ३६२-३७४, सन् १६३४), जिसमें यह व्यक्त है कि आदिनाय (स्वयं शिव) मत्स्येन्द्रनाथ के गुढ थे और स्वयं मत्स्येन्द्रनाथ गोरक्षनाथ के गुढ थे। भत्स्यन्द्रनाथ को तिब्बत में लुइपा कहा जाता है और वे ८४ सिद्धों में एक हैं। देखिए किन्यम की आक्यांलांजिकल सर्वे रिपोर्ट, दे, जिसमें भेड़ाघाट के ६४ योगिनियों के मन्दिर का उल्लेख है। और देखिए बी॰ पी॰ देसाई का निबन्ध 'तान्त्रिक कल्ट इन एपिग्राफ्स' (जे० ओ० आर० , मद्रास, जिल्द १६, पृ॰ 254-255) 1

प्रसन्न होकर मनुष्यों की सभी कामनाएँ पूर्ण करती हैं । १९ बाणमट्ट की कादम्बरी में उज्जयिनी से कुछ दिनों के मार्ग पर अवस्थित चण्डिका के मन्दिर का एक लम्बा वर्णन है, जहाँ पर एक बुढ़ा, द्रविड़ मक्त रहता था। इस वर्णन की कुछ वातें यों हैं 'पशुओं के मुण्डों की आहुतियाँ, वाहन के रूप में सिंह, महिषासर की बलि, पाशुपतों के सिद्धान्त जो ताड़पत्र पर लिखे छोटे-छोटे ग्रन्थों के रूप में थे, जिनमें तन्त्र, मन्त्र, जादू लिखित थे, दुर्गा-स्तोत्र ( एक वस्त्र-खण्ड पर लिखित), माताओं के जीर्ण-शीर्ण मन्दिर, द्रविड भक्त का वर्णन जो श्रीपर्वत के विषय में सहस्रों कथाएँ जानता था। बाण ने पुत्र की इच्छा रखने वाली रानी विलासवती की घार्मिक क्रियाओं का उल्लेख किया है, यथा-चण्डिका के मन्दिर में शयन करना, जहां लगातार गुगाल जल रहा था, राहों पर अमावस्या की रात्रि में स्नान करना, जहाँ जादूगरों द्वारा ऐन्द्रजालिक वत्त खिंचे हुए थे, माताओं के मन्दिरों में जाना, रक्षाकरंड घारण करना जिसके मीतर मूर्ज पत्रों पर पीछे रंग से मन्त्र लिखे हुए थे; और जब प्रसव का समय सिन्नकट आ गया तो बिस्तर को मांति-मांति की जड़ी-बृटियों एवं यन्त्रों (चित्र या अंक) से शुद्ध किया गया। हर्षचरित (३) में जादू के वृत्तान्तों एवं मानव-विलयों की चर्चा हुई है। शैव साधु भैरवाचार्य को शिव-संहिताएँ स्मरण थीं, उसने महाकालहृदय नामक महाममन्त्र का जप एक इमशान में एक करोड़ बार किया था। वह उस मन्त्र में पूर्णता प्राप्त करने के लिए पूज्यमति (सम्राट हर्ष के एक पूर्व पूरुष) की सहायता चाहता था और वेताल को हराना चाहता था। अन्त में वह विद्याघर की स्थिति को प्राप्त हो गया और नक्षत्रमण्डल में ज्योतिर्मान् हो गया । हर्षचरित की भूमिका के अन्तिम स्लोक में हुई को श्लेषात्मक ढंग से श्रीपर्वत कहा गया है, जो शरणागतों की इच्छाओं के अनुसार सभी सिद्धियों को देने वाला है। बाण के ग्रन्थों के ये विवरण प्रकट करते हैं कि किस प्रकार ७वीं शती के बहुत पहले से मांस के साथ चण्डी की पूजा , मन्त्रों के शावत या तान्त्रिक उपकरण, सिद्धियाँ, मण्डल एवं यन्त्रों ने धनी एवं दिर्द्ध तथा बड़े एवं छोटे सभी प्रकार के मारतीय लोगों के मनों को अभिभूत कर रखा रखा था। मालती-माघव (अंक ५) में हम चामुण्डा के लिए मानव-बलि का दारुण चित्र पाते हैं। उसी नाटक में सौदामिनी का उल्लेख हुआ है जिसने श्रीपर्वत पर एक कापालिक के व्रतों (नियमों) का पालन किया है और मन्त्रों के बल से अलीकिक शक्तियाँ प्राप्त की हैं। वनपर्व (८५।१६-२०) में श्रीपर्वत को शिव एवं देवी का पवित्र स्थल कहा गया है। सुबन्धु की वासवदत्ता में श्री पर्वत को 'सिन्निहित-मिल्लिकार्जुनः' कहा गया है। आगे चलकर संस्कृत एवं पालि साहित्य से उद्घरण देकर यह प्रदर्शित किया जायेगा कि किस प्रकार तान्त्रिक प्रयोगों से धर्म का नाम कलंकित किया गया और घोर अनैतिकता को बढावा मिला।

तन्त्रों का साहित्य बहुत विशद् है (देखिए 'प्रिसिपुल्स आव तन्त्र' ए० एवालोन द्वारा सम्पादित, भाग १, पृ० ३६०-३६८ जहाँ तन्त्रों की एक लम्बी सूची दी हुई है)। हिन्दू एवं बौद्ध लेखकों ने तन्त्र पर बहुत से ग्रन्थ लिखे और उन ग्रन्थों में बहुत से विषय सिम्मिलित हो गये। कुछ रूपों में हिन्दू एवं बौद्ध तन्त्र समान हैं, किन्तु विषयों के विवरण, दार्शनिक सिद्धान्तों एवं घामिक तत्वों तथा प्रयोगों में दोनों एक-दूसरे से

१६. एतत्सवंमिदं चित्रवं जगदेतच्चराचरम् । पर ब्रह्मस्वरूपस्य विष्णोः शक्तिसमन्वितम् ॥ विष्णुपु॰ (४। ७।६०); सुरायां सोपहारदेच भक्ष्यभोष्येश्च पूजिता । नृणामशेष कामास्त्वं प्रसन्ना सम्प्रदास्यसि ॥ विष्णु पु॰ (४। १।६६) । यह क्लोक ब्रह्मपुराण (१८१।४२) में भी आया है और पीछ के तीनों क्लोकों जिनमें दुर्वा के नाम आये हैं दोनों में पाये जाते हैं ।

मिन्न हैं। तन्त्र ग्रन्थ तिब्बत, मंगोलिया, चीन, जापान, एवं दक्षिण-पूर्व एशिया में प्रचारित हुए। बहुत से संस्कृत तान्त्रिक ग्रन्थों के मूल रूप आज उपलब्ध नहीं हैं, किन्तु उनके कुछ तिब्बती अनुवाद उपलब्ध हो सके हैं 2°। ऐसा कहा जाता है कि यदि उचित खोज की जाय तो तन्त्र पर ३०० ग्रन्थ प्राप्त हो सकते हैं (देखिए ऐसा कहा जाता है कि यदि उचित खोज की जाय तो तन्त्र पर ३०० ग्रन्थ प्राप्त हो सकते हैं (देखिए डा० बी० मट्टाचार्य, श्री रामवर्मा इंस्टीच्यूट आव रिसर्च, कोचीन, जिल्द १०, पृ० ८१)।

तन्त्रों की सामान्य परिमाषा देना कठिन है। 'तन्त्र', शब्द व हुधा 'तन् (फंलाना , तानना) एवं 'त्रे' (वचाना) धातुओं से निष्पन्न माना जाता है। यह बहुत-से विषयों को, जिनमें तत्त्व एवं मन्त्र भी सम्मिलित हैं, (वचाना) धातुओं से निष्पन्न माना जाता है। यह बहुत-से विषयों को, जिनमें तत्त्व एवं मन्त्र भी सम्मिलित हैं, विस्तारित करता है और रक्षण देता है; अतः इसे 'तन्त्र' कहा जाता है <sup>२९</sup>। सभी तन्त्रों में एक विषय समान रूप से पाया जाता है, यथा पांच मकार। बहुधा उनमें धर्म, दर्शन, अन्धविश्वासमय सिद्धान्त, कियाओं, रीतियों, ज्योतिष, फलित ज्योतिष, औषधि एवं शकुनों (निमित्तों) का समावेश पाया जाता है। बहुत सी बातों में वे पुराणों से मिलते-जुलते हैं। बौद्धों ने बौद्धधर्म के बहुत-से व्यक्तियों का देवकरण किया और कालान्तर में गणेश एवं सरस्वती जैसे कुछ हिन्दू देव-देवियों को भी ले लिया। अपेक्षाकृत पश्चात्कालीन ग्रन्थों में तन्त्रों को तीन दलों में बाँटा गया है-विष्णुकान्त, रचकान्त एवं अश्वकान्त और प्रत्येक में ६४ तन्त्र सम्मिलित हैं (देखिए तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द १, आर्थर एवालोन द्वारा सम्पादित, मूमिका, पृ० २-४)। किन्तु ये संख्याएँ कल्पनात्मक सी लगती हैं। कुछ ग्रन्थों में एक ही तन्त्र दो वर्गों में रखा हुआ है। कुलाणंव-तन्त्र (३।६-७) ने १ आम्नायों (पूर्व, पिक्चम, दक्षिण, उत्तर एवं ऊर्घ्व) की चर्चा की है जो मोक्ष के मार्ग हैं। यही बात परशु-रामकल्पमूत्र (१-२) में भी पायी जाती है <sup>२२</sup>। इसके अतिरिक्त तान्त्रिक पूजक भी तीन वर्गों में विमाजित हैं, पथा शैंव, शाक्त एवं वैष्णव। वागची (स्टडीज इन तन्त्रज, पृ० ३) का कथन है कि तान्त्रिक साहित्य स्तोन्नों (जो तीन हैं), पीठ एवं आम्नाय में विमक्त हैं। सौन्दर्यलहरी ने, जो कुछ लोगों के मत से शंकराचार्यकृत है, ६४ तन्त्रों की चर्चा की है (३१ वें श्लोक में आया है—'चतुष्वष्टया तन्त्रै:'), जो

२०. शास्त सिद्धान्तों एवं प्रयोगों के विषय में कुछ जानकारी देने के लिए निम्नोक्त ग्रन्थ अवलोकनीय हैं: आर० जी० भण्डारकर कृत 'वंध्णविष्म, शंविष्म आदि' (संगृहीत ग्रन्थ, जिल्द ४, पृ० २०३-२१०); सर जॉन वुड़ौफ कृत 'शिंक्त एवं शाक्त' (१६२०); आर्थर एवालोन (सर जॉन वुड़ौफ) कृत 'सपेंण्ट पावर'; ई० ए० पेयने कृत 'दि शाक्तव' (आक्सफोडं यूनि० प्रेस, १६३३); डा० सुधेन्दु कुमार दास कृत 'शिंकत और डिवाइन पावर' (कलकत्ता यूनि० १६४५); डा० पी० सी० चक्रवर्तों कृत 'डिक्ट्रिन आव शक्ति इन इण्डियन लिटरेचर' (१६४०)। देखिये प्रो० बागची का 'स्टडीज इन तन्त्रज़ं पृ० १-३ (कम्बुज या कम्बोडिया में लगभग ८०० ई० के चार तान्त्रिक बातों का प्रवेश, यथा—शिरक्छेद, विनाशिख, सम्मोह एवं नयोत्तर) तथा डा० आर० सी० मजूमदार कृत 'इंस्क्रिप्शंस फ्राम कम्बुज' (कलकत्ता, १६५३), पृ० ३६२-३७३-३७४ एवं जे० आर० ए० एस० (१६५०), पृ० १६३-६५, जहाँ मुस्लिम मलाया में शक्तिवाद के अवशेषों का उल्लेख है।

२१. तनोति वियुलानर्थान् तत्त्वमन्त्रसमन्वितान् । त्राण च कुरुते यस्मात् तन्त्रभित्यभिधीयते ।।

२२. भगवान् परमिश्वित्रभट्टारक .... भगवत्या भैरव्या स्वात्माभिन्नया पृष्टः पचिभर्मुलैः पञ्चाम्नायान परमार्थसारभूतान् प्रणिनाय । परशुरामकल्पसूत्र (१।२) । कुछ ऐसे भी ग्रन्य हैं जो पाँचों आम्नायों के मन्त्रों एवं ध्यानों की चर्चा करते हैं, यथा—डकन कालेज पाण्डुलिपि, सं० ३६४ (१८८२-६३) ।

संसार को विमोहित करने के लिए शंकर द्वारा घोषित किये गये हैं । बहुत-से हिन्दू एवं बौद्ध तन्त्रों का प्रकाशन हो चुका है अतः अब हमें यह ज्ञात हो गया है कि तन्त्रों का क्या स्वरूप है। कुछ हिन्दू तन्त्र ये हैं—

कुलार्णव, तन्त्रसार, नित्योत्सव, परशुराम कल्पसूत्र, पारानन्दसूत्र, प्रपञ्चसार, मन्त्रमहोदिष्ट (महीघर कृत), महानिर्वाण तन्त्र, रुद्रयामल, वामकेश्वरतन्त्र, शारदातिलक (लगमग ११ वीं शती) । इसके अतिरिक्त कश्मीरी तन्त्रवाद के अभिनवगुप्त के तन्त्रालोक एवं मालिनी विजयवार्तिक ऐसे तन्त्र ग्रन्थ भी हैं, जो उपर्युक्त ग्रन्थों से कुछ भिन्न हैं। कुछ प्रकाशित बौद्ध ग्रन्थ ये हैं—अद्धयवज्यसंग्रह, आर्यमञ्जूश्रीमूलकल्प, गृह्यसमाज-तन्त्र (सम्म्वतः ६ ठीं शती), इन्द्रमूति (७१७ ई०) की ज्ञानिसिद्धि, अभयाकर गुप्त की निष्पन्नयोगाविल (११वीं शती के अन्तिम चरण एवं १२वीं शती के प्रथम चरण में प्रणीत) अनंगवज्ञ, (७०५ ई०) की प्रज्ञोपाय विनिश्चय-सिद्धि, पर्चक्रनिरूपण (१५७७ ई०), साधनमाला (जिसमें तीसरी शती से १२वीं शती तक के छोटे-छोटे ३१२ ग्रन्थों का संग्रह है) । डा० वी० मट्टाचार्य (गृह्यसमाजतन्त्र की मूमिका पू० ३८) के मत से बौद्ध तन्त्रों में आर्यमंजुश्चीमूलकल्प एवं गृह्यसमाजतन्त्र सबसे प्राचीन है (२४) । उपर के बहुत - से ग्रन्थ आर्थर एवालोन (सर जॉन वुड्रौफ) द्वारा एवं गायकवाड़ ओरियण्टल सीरीज द्वारा प्रकाशित हैं । कुछ

२३. सौन्दर्यलहरी को शंकराचार्यकृत कहने के लिए जो साक्ष्य उपस्थित किया जाता है, वह ठीक नहीं जँचता और न उसमें कोई वल ही है। हरप्रसाद शास्त्री के ताड़पत्र-पाण्डुलिपि (नेपाल दरवार लाइब्रेरी, पृ० ६२) के कैटलॉग में तारारहस्यवृत्तिका नामक एक तन्त्र-संग्रह है जो गोंड़देश के शंकराचार्य द्वारा तैयार किया गया है। इससे यह बात जाननी चाहिए कि उस अद्वैतपुर शंकराचार्य के नाम पर किसी पुस्तक को थोपने के पूर्व हमें सावधानी बरतनी चाहिए। देखिए डी० एन० बोस कृत 'तन्त्रज, देयर फिलॉसॉफी एण्ड ऐकल्ट सीक्रेट्स' (पृ० २६-३०), जहाँ वाराही-तन्त्र में उल्लिखित ६४ तन्त्रों के नाम दिये गये हैं। देखिये सौन्दर्यलहरी जिसमें ६४ तन्त्रों के नाम आये हैं। और देखिये बागची (स्टडीज इन दि तन्त्रज, पृष्ठ ४) जिन्होंने प्वा शती में तथा उसके पूर्व के प्रामाणिक तन्त्रों के नाम दिये हैं। अभिनवगुप्त के तन्त्रालोक में आया है कि १०,१६ एवं ६४ के दलों में श्वेततन्त्र है 'दशाष्टादशवस्वष्टिभिन्नं यच्छासनं विभो:। तत्सारं त्रिकशास्त्रों हि तत्सारं मालिनीमतम् ॥ १।१६ (काश्मीर संस्कृत सीरीज, जिल्व २२, पृ० ३४)। नित्याषोडशिकाणंव (वामकेश्वरतन्त्र का एक भाग)ने प्रथम विश्वाम के १३'से २२ तक श्लोकों में ६४ तन्त्रों के नाम दिये हैं, किन्तु इसने तन्त्रों में द यामलों को भी परिगणित कर लिया है, किन्तु डा० भट्टाचार्य (बृद्धस्ट इसोटेरिज्म, भूमिका पृ० ४२) ने आगमों एवं यामलों में अन्तर बताने का प्रयत्न किया है और यही कार्य उन्होंने साधनमाला (जिल्व २, पृ० २१-२२) की भूमिका में भी किया है। ज्ञानानन्विगिरि (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्व १४) के कौला-वलीनिर्णय ने बहुत से तन्त्रों के नाम दिये हैं जिनमें यामलों का भी उल्लेख है। (१।२-१४) और आठ गुरुओं के नाम मी दिये हैं (१।६२-६३)।

२४. डा० बी० भट्टाचार्य, (गुह्यसमाजतन्त्र, भूमिका, ३४) ने यह मत प्रकाशित किया है कि सम्भवतः गुह्यसमाजतन्त्र का लेखक असंग है, अतः वह तीसरी या चौयी शती में लिखा गया होगा। किन्तु यह बात ठीक नहीं जैयती। सिलवैन लेबी द्वारा सम्पादित असंगक्तत महायानसूत्रालंकार की परिमार्जित संस्कृत से गुह्यसमाज की अशुद्ध संस्कृत से तुलना करने पर पता चलता है कि गह्यसमाज असंग की कृति नहीं है। गुह्यसमाज तीसरी या चौयी सती का ग्रन्थ है, ऐसा कोई प्रमाण नहीं है, हां, वह दो या अधिक शतियों के उपरान्त का हो सकता है। बागची (स्टडीख इन तन्त्रज, पू० ४१) ने साधना सं० १४६ के लेखक असंग को योगाचार के महान् गुढ़ के रूप में नहीं माना है।

हिन्दू तन्त्रों में उपनिषदों एवं गीता या सांख्य एवं योग के दार्शनिक सिद्धान्तों की चर्चा भी की गयी है ार्ध अन्तार सबके लिए अन्तिम लक्ष्य मुक्ति (जन्मों एवं मरणों के चक्रों से छुटकारा) ही है, किन्तु उसकी प्राप्ति तन्त्रों द्वारा व्यवस्थित मार्गं से ही सम्मव है। प्रकाशित हिन्दू तन्त्रों की संख्या अधिक है, अतः कुछ ही तन्त्रों, यथा—कुलाणंव, पारानन्दसूत्र, प्रपंचसार, महानिर्वाणतन्त्र, वामकेश्वरतन्त्र, (आनन्दाश्रम संस्करण), शक्तिसंगमतन्त्र, शारदातिलक, की ओर निर्देश किया जायगा। वौद्ध तत्वों में आर्यमंजुश्रीमूलकल्प, गुट्यसमाजतन्त्र, प्रज्ञोपायविनिश्चयसिद्धि, ज्ञानसिद्धि, साधनमाला, सेकोद्देशटीका की ओर संकेत किया जायगा ।

बौद्ध तन्त्रों में अधिकांश का उद्देश्य है बुद्धत्व-प्राप्ति के लिए योग-िकयाओं द्वारा सरल मार्ग का अनुसरण करना तथा सिद्धियों (अलौकिक शक्तियों) की प्राप्ति करना। धर्मशास्त्र के इतिहास में बौद्ध तन्त्रों के विषय में विशेष चर्चा की आवश्यकता नहीं है। हाँ, तुलना के लिए कुछ महत्वपूर्ण वातों की जानकारी आवश्यक है। हम यहाँ हिन्दू तन्त्रों पर ही विशेष घ्यान देंगे । तान्त्रिक संस्कृति के दार्शनिक पहलुओं का अध्ययन परशु-रामकल्पसूत्र, वामकेश्वरतन्त्र, तन्त्रराज, काश्मीरी शैवागम के ग्रन्थों, भास्कराचार्य के ग्रन्थों एवं भावनोपनिषद् में किया जा सकता है। यह अन्तिम ग्रन्थ पश्चात्कालीन है और इसे उपनिषद् होने का सम्मान दिया गया है, क्योंकि इसने भावना पर प्रकाश डाला है और तन्त्रराजतन्त्र के वासनापटल का निष्कर्ष उपस्थित किया है। गौतमीयतन्त्र (डकन कालेज पाण्डुलिपि, सं० ११२०, १८८६-१८६२) एवं केशव (जो निम्बार्क के प्रवर्ती थे) की ऋमदींपिका, जिसके साथ गोविन्द विद्याविनोद, (चौखम्बा सं० सीरीज) की टीका भी है, आदि वैष्णव तन्त्र हैं, जिनके विषय में यहाँ स्थानामाव से संकेत नहीं किया जायगा। देखिए अग्निपूराण (३६। १-७) जहाँ २५ वैष्णव तन्त्रों का उल्लेख है, विष्ण-प्रतिमा के प्रतिष्ठापन की चर्चा है तथा माहेश्वरतन्त्र आदि का उल्लेख है (२६११६-२०)।

हिन्दू तन्त्र, जिनमें शिव एवं पार्वती या स्कन्द या भैरव के कथनोपकथन हैं (यथा दत्तात्रेयतन्त्र, डकन कालेज पाण्डुलिपि, सं० ६६२, १८८७-६१) यह प्रदर्शित करने का प्रयास करते हैं, कि वे वेदों, आगमों, स्मृतियों एवं पुराणों पर आधारित हैं। वे यह भी कहते हैं कि मोक्ष की प्राप्ति के लिए सरलतर एवं क्षिप्रसाध्य मार्ग मी है और वे बहुवा वैदिक वाक्य भी उद्धृत करते हैं। उदाहरणार्थ, कुलार्णव में शिव देवी से कहते हैं 'मैंने (सत्य) ज्ञान की मथानी से वेदों एवं आगमों के महासागर को मथा है। मैं इनके सारतत्त्व को जानता था और मैंने कुलघमं को बाहर निकाला है, कौलशास्त्र, वेदवचनों के समान प्रामाणिक है और तर्क द्वारा इसे समाप्त नहीं करना चाहिए दे ।' इस तन्त्र में आगे ऐसा आया है -'जिसने चारों वेद पढ़ लिये हैं, किन्तु

२४. मियत्वा ज्ञानदण्डेन वेदागममहार्णवम् । सारज्ञेन मया देवि कुलधर्मः समुद्धतः ॥ कलार्णव (२।१०) ; परानन्दसूत्र (३।६४)में भी सर्वथा यही आया है : 'मिथत्वा ज्ञानमन्येन वेदागममहार्णवम् । पारानन्दमतं शुद्धं रसज्ञेन मयोद्यृतम ।। इति' (पृ० ७); 'कुलशास्त्राणि सर्वाणि मयैवोक्तानि पार्वति । प्रमाणानि न सन्देहो न इन्तव्यानि हेतुभिः।। देवताम्यः पितृम्यश्च मघुवाता ऋतायते । स्वादिष्ठया मदिष्ठया क्षीरं सर्पिमधूदकम् । हिरण्यपावाः खादिश्च अबध्नं पुरुषं पशुम् । दीक्षामुपेयादित्याद्याः प्रमाणं श्रुतयः प्रिये ॥ कुलाणंव (२।१३६-१४१)। देवताम्यः पितृम्यश्च' वायु पु० (७४।१४) है; 'मघुवाता ऋतायते' ऋ० (१।६०।६) है; 'स्वादि. . ष्ठ्या' ऋ० (६।१।१) है; क्षीर. . दकम्' ऋ ( ६।६७।३२ ) हैं; 'हिरण्यपावाः' ऋ (६।६६।४३ ) हैं । बहुत-से वैदिक संकेत इतनी चालाकी से चुने हुए हैं कि उनसे मद्य एवं मांस की मधुरता प्राप्त हो।

क्ल धर्मों से अनिमज्ञ है, वह चाण्डाल से भी अधम है, किन्तु वह चाण्डाल, जो कुलबर्मों को जानता ब्राह्मण से उच्च है। यदि सभी घर्मों, यथा-यज्ञों, तीर्थयात्राओं, एवं व्रतों को एक ओर रखा जाय तथा कुलवर्म को दूसरी ओर , तो कील (धर्म) अर्थात् कुलवर्म भारी (उत्तम) पड़ेगा' (कुलार्णवतन्त्र २।११ एवं ६७, और देखिए महानिर्वाणतन्त्र ४।५२, जहाँ सर्वथा ऐसे ही शब्द आये हैं)। अतः यह आवश्यक है कि हम कुल अथवा कौलधर्म के अर्थ को जान लें। गुह्य समाज तन्त्र (१८ वाँ पटल, पृ० १५२) में उल्लिखित है कि 'गुह्य ' का अर्थ है तीन -काया, वाक् (वाणी) एवं चित्त (मन) तथा 'समाज' का अर्थ है 'मीलन' अर्थात् 'मिलन्' (एक साथ आना) ; कुल के त्रिकुल, पंचकुल या १०१ मेद हैं और गुह्य का अर्थ है त्रिकुल। देवशंकर ने पाँच तत्व घोषित किये हैं-मद्य, मांस, मत्स्य, मुद्रा (हाथ एवं अंगुलियों की मुद्रा या योगी की नारी सहा-यिका) एवं मैथुन, ये ऐसे कर्म हैं जो वीर के आसन की प्राप्ति के साधन हैं और शक्ति का मन्त्र तब तक पूर्णता नहीं प्रदान करता, जब तक कुल के प्रयोगों का अनुसरण नहीं किया जाता। अतः व्यक्ति को चाहिए कि वह कुळाचारों में रत हो, जिसके द्वारा वह शक्तिसाधना प्राप्त करता है । मद्य, मांस, मत्स्य, मुद्रा एवं मैथुन-ये शक्ति-पूजा विधि के पाँच तत्व कहे गये हैं <sup>२६</sup>। एक अन्य स्थान पर महानिर्वाणतन्त्र में आया है कि जीव, प्रकृति, दिक्, काल, आकाश, क्षिति (पृथिवी), जल, तेज (अन्नि) एवं वाय्-ये कुल कहे जाते हैं, और जब व्यक्ति इन सभी के प्रति ब्रह्मबुद्धि से आचरण करता है तो वह कुलाचार कहलाता है, इससे चार प्रथार्थी, धर्म, अर्थ, काम एवं मोक्ष की प्राप्ति होती है २०। शक्तिसंगमतन्त्र में आया है कि कुल का तात्पर्य काली के उपासकों (पूजा करने वालों) से है। कुलार्णव में उल्लिखित है-'कुल का अर्थ है गोत्र और वह शक्ति एवं शिव से उदित होता है; वह व्यक्ति कौलिक है, जो यह जानता है कि मोक्ष की प्राप्ति उससे (अर्थात शक्ति एवं शिव से) होगी। शिव अकुल कहलाता है, और शक्ति को कुल कहते हैं; जो लोग कुल एवं अकुल का ध्यान

२७. जीवः प्रकृतितत्त्वं च दिक्कालाकाशमेव च क्षित्यूप्रेजोवायवश्च कुलमित्यभिधीयते । ब्रह्मबुद्धया निर्विक् कल्पमेतेष्वाचरणं च यत् । कुलाचारः स एवाद्ये धर्मकामार्थमोक्षदः ॥ महानिर्वाण (७।६७-६८) ७।१०६-११० में इस तन्त्र ने मद्य, मांस, मत्स्य, मुद्रा एवं मैथुन नामक पाँच तत्वों को तेज (अग्नि), पवन, जल, पृथिवी एवं वियत् (आकाश) के समान कहा है । हिन्दू तन्त्रों में उपनिषदों एवं गीता या सांख्य एवं योग के दार्शनिक सिद्धान्तों की चर्चा भी की गयी है जार उनक अनुतार तका । एए जाता है । प्रकाशित हिन्दू तन्त्रों की संख्या अधिक है, उसकी प्राप्ति तन्त्रों द्वारा व्यवस्थित मार्ग से ही सम्भव है । प्रकाशित हिन्दू तन्त्रों की संख्या अधिक है, अतः कुछ ही तन्त्रों, यथा—कुलाणंव, पारानन्दसूत्र, प्रपंचसार, महानिर्वाणतन्त्र, वामकेश्वरतन्त्र, (आनन्दाश्रम संस्करण), शक्तिसंगमतन्त्र, शारदातिलक, की ओर निर्देश किया जायगा। बौद्ध तत्वों में आर्यमंजुश्रीमूलकल्प, गुह्यसमाजतन्त्र, प्रज्ञोपायविनिश्चयसिद्धि, ज्ञानसिद्धि, साघनमाला, सेकोहेशटीका की ओर संकेत किया जायगा ।

बौद्ध तन्त्रों में अधिकांश का उद्देश्य हैं बुद्धत्व-प्राप्ति के लिए योग-िकयाओं द्वारा सरल मार्ग का अनुसरण करना तथा सिद्धियों (अलौकिक शिक्तयों) की प्राप्ति करना। धर्मशास्त्र के इतिहास में बौद्ध तन्त्रों के विषय में विशेष चर्चा की आवश्यकता नहीं है। हाँ, तुलना के लिए कुछ महत्वपूर्ण बातों की जानकारी आवश्यक है। हम यहाँ हिन्दू तन्त्रों पर ही विशेष घ्यान देंगे । तान्त्रिक संस्कृति के दार्शनिक पहलुओं का अध्ययन परश-रामकल्पसूत्र, वामकेश्वरतन्त्र, तन्त्रराज, काश्मीरी शैवागम के ग्रन्थों, भास्कराचार्य के ग्रन्थों एवं भावनोपनिषद में किया जा सकता है। यह अन्तिम ग्रन्थ पश्चात्कालीन है और इसे उपनिषद् होने का सम्मान दिया गया है, क्योंकि इसने भावना पर प्रकाश डाला है और तन्त्रराजतन्त्र के वासनापटल का निष्कर्ष उपस्थित किया है। गौतमीयतन्त्र (डकन कालेज पाण्डुलिपि, सं० ११२०, १८८६-१८६२) एवं केशव (जो निम्बार्क के परवर्ती थे) की कमदींपिका, जिसके साथ गोविन्द विद्याविनोद, (चौखम्वा सं० सीरीज) की टीका भी है, आदि वैष्णव तन्त्र हैं, जिनके विषय में यहाँ स्थानामाव से संकेत नहीं किया जायगा। देखिए अग्निपुराण (३६। १-७) जहाँ २५ वैष्णव तन्त्रों का उल्लेख है, विष्णु-प्रतिमा के प्रतिष्ठापन की चर्चा है तथा माहेश्वरतन्त्र आदि का उल्लेख है (२६।१६-२०)।

हिन्दू तन्त्र, जिनमें शिव एवं पार्वती या स्कन्द या मैरव के कथनोपकथन हैं (यथा दत्तात्रेयतन्त्र, डकन कालेज पाण्डुलिपि, सं॰ ६६२, १८८७-६१) यह प्रदर्शित करने का प्रयास करते हैं, कि वे वेदों, आगमों, स्मृतियों एवं पुराणों पर आघारित हैं। वे यह भी कहते हैं कि मोक्ष की प्राप्ति के लिए सरलतर एवं क्षिप्रसाध्य मार्ग भी है और वे बहुघा वैदिक वाक्य भी उद्धृत करते हैं। उदाहरणार्थ, कुलार्णव में शिव देवी से कहते हैं 'मैंने (सत्य) ज्ञान की मथानी से वेदों एवं आगमों के महासागर को मथा है। मैं इनके सारतत्त्व को जानता था और मैंने कुलघमं को बाहर निकाला है, कौलशास्त्र, वेदवचनों के समान प्रामाणिक है और तर्क द्वारा इसे समाप्त नहीं करना चाहिए रूप ।' इस तन्त्र में आगे ऐसा आया है -'जिसने चारों वेद पढ़ लिये हैं, किन्तु

२४. मियत्वा ज्ञानदण्डेन वेदागममहाणंवम् । सारज्ञेन मया देवि कुलधर्मः समुद्धृतः ।। कलाणंव (२।१०) ; परानन्दसूत्र (३।६४)में भी सर्वया यही आया है : 'मिथत्वा ज्ञानमन्येन वेदागममहार्णवम् । पारानन्दमतं शुद्धं रसज्ञेन मयोद्धृतम ।। इति' (पृ० ७); 'कुलशास्त्राणि सर्वाणि मयैवोक्तानि पार्वति । प्रमाणानि न सन्देहो न इन्तव्यानि हेतुभिः।। देवताम्यः पितृम्यश्च मधुवाता ऋतायते । स्वादिष्ठया मदिष्ठया क्षीरं सर्पिमंधूदकम् । हिरण्यपावाः खादिश्च अबध्नं पुरुषं पशुम् । दीक्षामुपेयादित्याद्याः प्रमाणं श्रुतयः प्रिये ॥ कुलाणंव (२।१३६-१४१)। देवताभ्यः पितृस्यक्च' वायु पु० (७४।१५) है; 'मधुवाता ऋतायते' ऋ० (१।६०।६) है; 'स्वादि. . ष्ठया' ऋ० (६।१।१) है; क्षीर. . दकम्' ऋ॰ (क्षाइ७।३२) हैं; 'हिरण्यपावा:' ऋ॰ (क्षाद्वा४३) हैं। बहुत-से वैदिक संकेत इतनी चालाकी से चुने हुए हैं कि उनसे मद्य एवं मांस की मधुरता प्राप्त हो।

क्ल धर्मों से अनिभन्न है, वह चाण्डाल से भी अधम है, किन्तु वह चाण्डाल, जो कुलधर्मों को जानता है, ब्राह्मण से उच्च है। यदि समी धर्मों, यथा-यज्ञों, तीर्थयात्राओं, एवं ब्रतों को एक ओर रखा जाय तथा कुलवर्म को दूसरी ओर, तो कौल (धर्म) अर्थात् कुलवर्म भारी (उत्तम) पड़ेगा' (कुलार्णवतन्त्र २।११ एवं ६७, और देखिए महानिर्वाणतन्त्र ४।५२, जहाँ सर्वथा ऐसे ही शब्द आये हैं)। अतः यह आवश्यक है कि हम कुल अथवा कौलधर्म के अर्थ को जान लें। गुह्य समाज तन्त्र (१८ वाँ पटल, पृ० १५२) में उल्लिखित है कि 'गुह्य ' का अर्थ है तीन -काया, वाक् (वाणी) एवं चित्त (मन) तथा 'समाज' का अर्थ है 'भीलन' अर्थात् 'मिलन्' (एक साथ आना) ; कुल के त्रिकुल, पंचकुल या १०१ मेद हैं और गुह्य का अर्थ है त्रिकुल। देवशंकर ने पाँच तत्व घोषित किये हैं-मद्य, मांस, मत्स्य, मुद्रा (हाथ एवं अंगुलियों की मुद्रा या योगी की नारी सहा-यिका) एवं मैथुन, ये ऐसे कर्म हैं जो वीर के आसन की प्राप्ति के साधन हैं और शक्ति का मन्त्र तब तक पूर्णता नहीं प्रदान करता, जब तक कुल के प्रयोगों का अनुसरण नहीं किया जाता। अतः व्यक्ति को चाहिए कि वह कुलाचारों में रत हो, जिसके द्वारा वह शक्तिसाधना प्राप्त करता है । मद्य, मांस, मत्स्य, मुद्रा एवं मैथुन-ये शक्ति-पूजा विधि के पाँच तत्व कहे गये हैं रह। एक अन्य स्थान पर महानिर्वाणतन्त्र में आया है कि जीव, प्रकृति, दिक्, काल, आकाश, क्षिति (पृथिवी), जल, तेज (अग्नि) एवं वायु-ये कुल कहे जाते हैं, और जब व्यक्ति इन सभी के प्रति ब्रह्मबृद्धि से आचरण करता है तो वह कुलाचार कहलाता है, इससे चार पुरुषार्थों, धर्म, अर्थ, काम एवं मोक्ष की प्राप्ति होती है २७। शक्तिसंगमतन्त्र में आया है कि कुल का तात्पर्य काली के उपासकों (पूजा करने वालों) से है। कुलार्णव में उल्लिखित है-'कुल का अर्थ है गोत्र और वह शक्ति एवं शिव से उदित होता है; वह व्यक्ति कौलिक है, जो यह जानता है कि मोक्ष की प्राप्ति उससे (अर्थात शक्ति एवं शिव से) होगी। शिव अकुल कहलाता है, और शक्ति को कुल कहते हैं; जो लोग कुल एवं अकुल का ध्यान

२७. जीवः प्रकृतितत्त्वं च दिक्कालाकाशमेव च क्षित्यूप्रेजोवायवश्च कुलमित्यभिधीयते । ब्रह्मबुद्धया निविक् कल्पमेतेष्वाचरणं च यत् । कुलाचारः स एवाद्ये धर्मकामार्थमोक्षदः ॥ महानिर्वाण (७१६७-६८) ७१०६-११० में इस तन्त्र ने मद्य, मांस, मत्स्य, मुद्रा एवं मैथुन नामक पाँच तत्वों को तेज (अग्नि), पवन, जल, पृथिवी एवं वियत् (आकाश) के समान कहा है । करते हैं के दिस की कि बहे जाते हैं ''। मूह्यसमान (प्रथम पठल, पृ० ६), शक्ति संगम '(मूमिता, पृ० ८), ताराबंद में बहुत-मी परिमाणाएँ दी हुई हैं। किन्तु उसी तत्व में इपर्यवाध्य आये हैं और उद्योगणा हुई ८), ताराबंद में बहुत-मी परिमाणाएँ दी हुई हैं। किन्तु उसी तत्व में इपर्यवाध्य आये हैं और उद्योगणा हुई ८—'शक्ति बुल के नाम के किवात है, जनवी एना आदि वर्णित हैं; उसे कुलाबार बहना बाहिए जो देशों के किए भी हुई में हैं। केनल मदा, प्रथम, प्रथम, पूरा एवं मेनून से बी गयी एना को ही कुलाबार नहा जाता है"। सारान्तव्यूम में आया है कि परमारणा एन है, ईम्बर सात हैं, स्था—प्रद्वा, विष्णु, शिव, मूर्य, गणेंग, शक्ति एवं भागों हैं। सार्थ में तर हैं, सार्थ भीत हैं, सार्थ प्रथम एवं इत्तर, जिनमें प्रयोग अपने एवं दाने में क्ष्म है, सिक्षण मार्थ बहु हैं जो बेट, स्पृतियों एवं प्राणों में घोषित हैं; बाम मार्थ वेदों एवं आपमों हारा भीति हैं, और निर्मा पर्ण (उत्तर) वह होता है जिसे वेद के बचन एवं गृह घोषित करते हैं; गृहबच्च, आपने उस गृह हो होता है, जो सम्यं की बनस्ममून होता है और मत्यों को शिक्षा देता है। सूत्र में असे आवत्यम्बन होता है और मत्यों को शिक्षा देता है। सूत्र में असे अधित हुन्ति एवं प्रयोग साम है कि बनसावार दे। प्रवास का होता है, जवा मध्यम एवं उत्तम; उत्तम वह है जिसका सम्बन्ध स्था, मैयूत एवं प्रवास है है असे प्रयास वह जिसमें वीवों, अर्थात मदा, मीम, मत्य, मुद्रा एवं मैयूत पाये जाते हैं ''। सह अध्यक्ष है कि सब्ब दत्यों में पूर्ण में पंजमकारों के प्रयोग को बामाचार कहा है, न कि उत्तके कहार योग एक-पारियों है, जैसा कि हैं मिरत बिम्मर महोदय ने कहा है (दि आई शाद इंग्डियन एशिया, जिल्ह १, पृष्ट १३०)।

धारत्वस्य (पृ० ४, स्य १२-१६) का कथन है कि शिष्य की किसी 'गुणवान् गृह से दीका लेकी एड़ती है, की उसे सन्त्र सिखाता है, की अपने मुख में पानी मरकर शिष्य के मुख में डालता है और जिसे शिष्य धीता हुआ सन्त्र की स्वीकार करता है। यह विधि तब प्रयोग में लायी जाती है जब कि गृह ब्राह्मण होता है। किन्तु अब गृह क्षात्रप होता है तो वह कान में सन्त्र सुनाता है। तन्त्रराजतन्त्र में आया है कि गृह को १,२,३,४ या १ वर्षी तक क्रम में वारों वर्षी एवं मिथित जाति वालों के गुणों एवं मिक्त की परीक्षा लेनी चाहिए और तब यन्त्र देना चाहिए, नहीं तो गृह एवं शिष्य दोनों कष्ट में पड़ेंगे (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द ८, २।३७-३८)। अधिकांश तन्त्रों का क्ष्यन है कि गृह एवं पंचमकारों हारा की गयी पूजा हारा प्राप्त ज्ञान गुप्त रखना

२८. श्रीकाल्युपासका ये च तत्कुलं परिकीतितम् । तेषां समूहो देवेशि कुलं संकीतितं मया । शक्तिसंगम, कालीक्षण्ड (३।३२); मद्यं मासं तथा मत्स्यं मुद्रा मैयुनमेव च । ऐभिरेव कृता पूजा कुलाचारः प्रकीतितः ॥ शक्ति संगम, ताराक्षण्ड, ३६ वां पटल, १६-२० श्लोक; कुलं गोत्रं समाख्यात तच्च शक्तिश्वोद्येभवम् । येन मोक्ष इति ज्ञानं कीलिकः सोभिधीयते ॥ अकुलं शिव इत्युक्तं कुलं शक्तिः प्रकीतिता । कुलाकुलानिसन्धानान्त्रिपुणाः कीलिकाः प्रिये । कुलाणंव (१७।२६-२७) । पञ्चमकार शोयनविधि (इकन कालेज पाण्डुलिपि सं० ६६४, १८६१-६५) में आया है "मद्य. . . मैयुनमेव च । भाग्यहीना (नैः ?) न लम्यन्ते मकाराः पञ्च दुर्लभा ।"

२६. एकः परमात्मा । ईश्वरा सप्त । असंख्या जीवाः । ब्रह्माविष्णुशिवसूर्यगणेशशक्तिन्मैरवाश्चेश्वराः । पारानन्दे मते त्रयो मार्गाः । विक्षणः । वामः । उत्तरः । तथैव गाथामुदाहरन्ति । दक्षिणानुत्तम वामं वामानुत्तरमृत्तमम् । उत्तरा- वृत्तमं किंचिन्नैव ब्रह्माण्डमण्डले । वामाचारो मुद्रामैथुनैयुंक्तो मध्यमः । पारानन्द सूत्र (गायकवाड़ ओरिएण्टल सीरीज पृ० १-३, १३) । मिलाइये कुलाणंयतन्त्र (२।७-६) 'वैष्णयानुत्तमं शैवं शैवा द दक्षिणमृत्तमम् । दक्षिणानुत्तमं वामं वामात् सिद्धान्तमृत्तमम् । सिद्धान्ताद्वत्तमं कौलं कौलात्परतरं नीहं ॥ 'वामाचार' शब्द सम्भवतः इसीलिये प्रयुक्त है कि इसमें वामा अर्थात् नारी यहत्वपूर्ण योगदान देती है अथवा क्योंकि यह गुप्त रूप से (जो कि वाम गित कहा जायेगा) प्रयोगित होता था । अतः इसे वामाचार कहा गया ।

चाहिए, यदि उसका रहस्य अन्य लोगों को ज्ञात हो जाय तो नरक प्राप्त होता है। देखिए परशुरामकल्पसूत्र (१११२) एवं शक्तिसंगमतन्त्र (तारा० ३६।२४-२५)। दीक्षा एवं मन्त्र की प्राप्ति के उपरान्त शिष्य को गुरु के आदेशों का पालन तब तक करते जाना चाहिए जब तक उसे इप्ट का दर्शन न हो जाय। गुरु सभी अन्य लोगों से श्रेष्ठ है, मन्त्र गुरु से श्रेष्ठ है, देवता मन्त्र से श्रेष्ठ है तथा परमात्मा देवता से श्रेष्ठ है। सिद्धियों की प्राप्ति के लिए शिष्य द्वारा सभी प्रकार से गुरु की सेवा की जानी चाहिए। मोग, स्वगं एवं अपवगं (मोक्ष) की प्राप्ति के लिए केवल मिक्त ही एक मार्ग है, ऐसा श्रुति का कथन है (देखिए पारानन्द०, पृ० ६-७, सूत्र ३५, ३८ एवं ५६)। 'जीवन्मुक्ति' का अर्थ है अपने उपास्य के दर्शन की प्राप्ति (स्वोपास्य दर्शन जीवन्मुक्ति') एवं 'वह, जो जीवित रहते हुए मुक्त है, अपने कमों से लिप्त नहीं होता, चाहे वे कम् पुण्य वाले हों, अथवा पाप वाले' उ०। ये सिद्धान्त कुछ उपनिषदों में कहे गये उन शब्दों से मिलते हैं जो ब्रह्मज्ञानी के लिए प्रयुक्त हैं। जो ब्रह्म का ज्ञान प्राप्त कर लेता है, वह पुण्य एवं पाप से रहित हो जाता है और शरीर को छोड़कर ब्रह्मलोक में पहुँच जाता है। वह लौट कर नहीं आता है, अर्थात् वह आवागमन से मुक्त हो जाता है। इस स्थिति के लिए प्रयास करना चाहिए। अतः जिसे सत्य ज्ञान प्राप्त हो गया है उसे मक्त हो जाना चाहिए। जो आतं है, जिज्ञासु है, अर्थार्थी (किसी कामना वाला) है तथा ज्ञानी है, वह भद्र है, किन्तु जो परमात्मा को जानता है और भक्त हो जाता है वह परमात्मा के लोक को पाता है, जैसा कि वैदिक शब्दों में आया है—'ब्रह्मज्ञानी परम को प्राप्त होता है'।

इस उच्च दर्शन की पृष्ठभूमि में पारानन्दसूत्र ने स्वच्छन्द रूप से व्यवस्था दी है कि गुरु को पृष्पाञ्जलि से पूजन करके तथा अग्नि में कुछ मोज्यान्न डालकर मकारों को एकत्र करना चाहिए, पुनः देवता के पूजा-स्थल में आना चाहिए और अग्नि में हिव डालनी चाहिए तथा नविशप्य को मद्य पीने के लिए पात्र, मुद्रा, व्यञ्जनों के साथ मोजन एवं एक वेदया समर्पित करनी चाहिए। इसके उपरान्त नविशष्य जब तीन मकारों (मद्य, मुद्रा एवं मैथुन) को ग्रहण कर चुके तो उसे कौलघर्म में प्रशिक्षित करना चाहिए। देखिए पारानन्द० (पृ० १५-१६, सूत्र ५६-६३)। इसके उपरान्त पारानन्दसूत्र नविशप्य को सिखाये जाने वाले कौलघर्मों को दो पृष्ठों (१६-१७) में उल्लिखित करता है, जहाँ की कुछ महत्त्वपूर्ण वातें इस प्रकार हैं—'नवयुवती वेश्या (स्वेच्छा ऋतुमती) स्वयं शिवत का अवतार है, ब्रह्म है; स्त्रियाँ देवता हैं, प्राण हैं, और (विश्व के) अलंकार हैं; स्त्रियों की निन्दा नहीं करनी चाहिए और न उन पर कोध करना चाहिए"। 'इस प्रकार वेदों एवं तन्त्रों में दिये हुए नियमों के अनुसार देवों एवं गुरु की पूजा करने के उपरान्त जब व्यक्ति देवों को स्मरण करता हुआ मद्य पीता है या वेश्या के साथ मैथुन करता है तो वह पाप कर्म नहीं करता। जो केवल अपने को आनन्द देने के लिए मद्य पीता है तथा अन्य मकार

३०. स्वोपास्यदर्शनं जीवन्मुक्तः जीवन्मुक्तो न कमंभिल्प्यते पुण्यैः पापैर्वा। न स पुनरावर्तते। न स भूयः संसारंसम्पद्यते। तस्मात्तदर्शनं यतितव्यम्। ज्ञानी भक्तो भवेत्। आर्तजिज्ञास्वर्थायिज्ञानिन उदारास्तत्रेशस्य ज्ञानी भक्त एवं परमात्मलोकं प्राप्नोति ब्रह्मविदाप्नोति परमिति शब्दात्। पारानन्द (पृ० ६, सूत्र ३-६) 'न च पुनरावर्तते' छा० उप० (६।१४) के अन्त में आया है तथा 'ब्रह्मविदाप्नोति परम्' तै० उप० (ब्रह्मानन्दवल्ली) के प्रारम्भ में ही आया है। 'आर्त. . ज्ञानी भक्त एवं' गीता (७।१६-१७) से उद्धृत है। 'चतुर्विधा भजन्ते. . उदाराः सर्व एवंते ज्ञानी त्वात्मव मे मतम्।" मिलाइये मुण्डकोपनिषद् (३।१।३): 'तदा विद्वान् पुण्यपापे विधूय निरंजनः परमंसाम्यमुपैति)' छा० उप० (६।१३), महानिर्वाणतन्त्र (४।२२): 'ब्रह्मज्ञाने समृत्यन्ने मेध्यामेध्य न विद्यते' एवं ७।६४: 'ब्रह्म. . . न्ने कृत्याकृत्यं न विद्यते ॥'

का सेवन करता है वह भयंकर नरक में गिरता है। जो शस्त्रानुमोदित नियमों के विरोध में जाकर मनोनुकूल कर्म करता है वह सिद्धि नहीं प्राप्त करता और न स्वर्ग पाता और न परम लक्ष्य (मोक्ष) का अधिकारी होता है। सामक को मद्य का सेवन उतना ही करना चाहिए कि उसकी आँखें नाचने न लगें और उसका मन अस्थिर न हो खाये; इससे अधिक पीना पशुवत् व्यवहार है 31 'पारानन्दसूत्र (पृ० ७०-७१) ने तान्त्रिकों के उत्सव की विधि का भी वर्णन किया है। मन्त्र यह है "ईश्वरात्मन्, तब दासोहम्", जो किसी चाण्डाल को भी दिया जा सकता है या चाण्डाल से प्राप्त भी किया जा सकता है। आगे भी ऐसी व्यवस्था है कि वाम मार्ग के अनुयायीगण सर्वोच्च तीन मकारों के विषय में निम्नोक्त मन्त्रों का प्रयोग कर सकते हैं—'मैं यह पिवत्र अमृत ले रहा हूँ, जो संसार के लिए बोषघ है, जो एक ऐसा साधन है जिससे वह पाश कटता है जिससे पशु (मनुष्य में पाया जाने वाला माव) बँधा हुआ है और जो मैरव द्वारा घोषित हैं (ऐसा मद्य लेते समय कहा जाता है); 'मैं इस मुद्रा को ग्रहण कर रहा हूँ, जो परमात्मा की उच्छिष्ट है (अर्थात् जो सर्वप्रथम परमात्मा को अपित हुई थी), जो हृदय की पीड़ाओं को नष्ट करती है, जो आनन्द उत्पन्न करती है, और जो अन्य मोज्य पदार्थों से विवृद्ध होती हैं (ऐसा मुद्रा के समय कहा जाता है); 'मैं इस दिव्य नवयुवती को, जिसने मद्य पी लिया है, ग्रहण करता हूँ, जो हृदय को सदा आनन्दित करती है और जो मेरी साधना को पूर्ण करती है (यह तब कहा जाता है जबिक लायी गयी कई नारियों में एक को ग्रहण किया जाता है)। यहाँ पर 'मुद्रा' का अर्थ 'हाथ एवं अँगुलियों की मुद्राएँ नहीं है यहाँ वह अर्थ है जिसका उल्लेख आगे किया जायेगा।

हिन्दू तन्त्र ग्रन्थ दो स्वरूप प्रकट करते हैं—एक है दार्शनिक एवं आध्यात्मिक, और दूसरा है प्रचिलत, व्याव-हारिक तथा अधिक या कम ऐन्द्रजालिक, जो मन्त्रों, मुद्राओं, मण्डलों, न्यासों, चक्रों एवं यन्त्रों पर निर्भर रहता है, जो मात्र मौतिक साधन हैं जिनके द्वारा ध्यान लगा कर परम शक्ति से तादात्म्य स्थापित किया जाता है और जो मक्त को अलौकिक शक्तियाँ प्रदान करते हैं । इसका निदर्शन दो आदर्शमूत तन्त्रों, यथा शारदातिलक एवं महानिर्वाणतन्त्र से किया जा सकता है। यद्यपि महानिर्वाणतन्त्र ने पंच मकारों को उपासना के साधन के रूप में ग्रहण किया है, और उसने यह मी कहा है कि यदि महान् तन्त्र को लोग समझ लें तो वेदों, पुराणों एवं शास्त्रों

३१. स्वेच्छाऋतुमती शक्तिः साक्षाव् बह्म न संशयः । तस्मात्तां पूजयेव्भक्त्या वस्त्रालंकारभोजनिरित ॥ स्त्रियो देवाः स्त्रियः प्राणा स्त्रिय एवं हिभषणम् । स्त्रीणां निन्दा न कर्तव्या न च ताः क्रोधयेदिप ॥ इति । देवान् गुरुन्समम्यच्यं वेदतन्त्रोक्तवर्त्मना।देवंस्मरन्, पिबन् मद्यं वेश्यां गच्छन्न दोषभाक् ॥ इति । सेवेदात्मसुलार्थं यो मद्यादिकमशास्त्रतः । स याति नरकं घोरं नात्र कार्यां विचारणा ॥ यः शास्त्रविधि . . . परां गतिम् ॥ इति । यावन्न चलते दृष्टिर्यावन्न चलते मनः । तावन्पानं प्रकृवींत पशुपानिमतः परम् ॥ इति । जीवन्मुक्तः पिबदेवमन्यथा पिततो भवेत ॥ इति । परानन्द (पृ० १६-१७, सूत्र ६४, ७४-७६, ५०-६१) बहुत-से तन्त्रों में स्त्रियों की प्रशंसा में अत्युक्ति की गयी है, यथा—'शिवतसंगमतन्त्र, कालीखण्ड (३।१४२-१४४) एवं ताराखण्ड (१३।४३-५०); कौलावलीनिर्णय (१०।६८)। 'स्त्रियों . . . भूषणम्' की अर्घाली शिवतसंगमतन्त्र, ताराखण्ड (२३।१०) में आया है । 'यः शास्त्र . . .' वाला श्लोक भगवव्गीता (१६।२३) है । 'यावन्न . . . परम्' को मिलाइये, कुलाणंवतन्त्र (७।६७-६८) । कुलाणंव में आया है कि प्रयत्क नारी महान् माता के कुल में जन्म लेती है, अतः नारी को एक पुष्प से भी कभी नहीं पीटना चाहिए । भले ही उसने सैकड़ों दुष्कर्म कर डाले हों, नारियों के अपराधों एवं दोषों की परवाह नहीं करनी चाहिए, उनके सद्गुणों को ही प्रसिद्धि देनी चाहिए (११।६४-६५) और देखिये कौलावलीनिर्णय (१०।६६-६६) ।

की उपयोगिता कुछ भी नहीं रह जाती, तब भी उसने ४।३४-३७ में महत्वपूर्ण घारणा उपस्थित की है कि परमेश्वर एक है और उसे सत् चित् एवं आनन्द कहना चाहिए, वह अद्वितीय है, गुणातीत है और उसका परिज्ञान वेदान्त वचनों से ही प्राप्त हो सकता है। इसमें पुनः आया है कि सर्वोत्तम मन्त्र है—'ओम् सिन्चिदेकं 'ब्रह्म' (३।१४)। जो परम ब्रह्म की उपासना करता है उसे अन्य साधना की आवश्यकता नहीं है, इस मन्त्र पर आरूढ़ होकर व्यक्ति ब्रह्म हो जाता है। किन्तु चौथे अध्याय में महानिर्वाण तन्त्र यह कहकर आरम्भ करता है कि दुर्गा परमात्मा की परम प्रकृति है, उसके अनेक नाम हैं। यथा-काली, भुवनेश्वरी, वगला, भैरवी, छिन्नमस्तका; वह सरस्वती, लक्ष्मी एवं शक्ति है, वह अपने मक्तों की कामना पूर्ति तथा राक्षसों के नाश के लिए विमिन्न रूप घारण करती है। कल्यिग में बिना कुलाचारों के अनुसरण किये पूर्णता नहीं प्राप्त की जा सकती, क्योंकि कुल के आचारों (व्यवहारों) से ब्रह्मज्ञान प्राप्त होता है और ब्रह्मज्ञानी जीवन्मुक्त होता है। इसके जपरान्त देवी की महान स्तुति की गयी है (४।१०), उसे आदि परम शक्ति (आद्यांपरमा शक्ति) कहा गया है और उससे सभी देव (यहाँ तक कि शिव भी) अपनी शक्तियाँ ग्रहण करते हैं (क्योंकि वह परम शक्ति है)। इस तन्त्र में एक विलक्षण उक्ति भी दी हुई है-,सत्य, त्रेता एवं द्वापर युगों में मद्यसेवन चलता था, कलियुग में भी वैसा ही करना चाहिए, किन्तु कुल के आचार के साथ। जो व्यक्ति सत्यवादी योगी को कुल के मार्ग (ढंग) से शोधित पंच तत्त्वों (मद्य, मांस, आदि) अपित करता है वह किल से बाँघा नहीं जाता, अर्थात् किलयुग से उसे कष्ट नहीं मिलता 32। इसके उपरान्त दस अक्षरों वाला मन्त्र उद्घोषित हुआ है—' ह्रीं श्रीं कीं परमेश्वरी स्वाहा' 33, जिसके केवल श्रवण मात्र से व्यक्ति जीव-न्मकत हो जाता है। इसके उपरान्त रहस्यपूर्ण बीजाक्षरों के विभिन्न मिलापों से तथा परमेश्वरी एवं कालिका के साथ संयोजन से १२ मन्त्र उपस्थित किये गये हैं (४।१८)। किन्तु इन मन्त्रों से तब तक सिद्धि नहीं प्राप्त हो पाती जब तक कुलाचार का ढंग न अपनाया जाय (अर्थात् मद्य, मांस आदि पंच तत्त्वों का प्रयोग परमावश्यक है)। इसके उपरान्त एक गायत्री मन्त्र कहा गया है (४।६२-६३) 'आद्याय विद्यहे परमेश्वय धीमहि तन्त्रः काली प्रचोद-यात । जिसे प्रतिदिन तीन बार कहना होता था । प्रकृति, महत्, अहंकार आदि सांख्य तत्त्वों को शक्ति-पूजा में समन्वित कर दिया गया है और 'हंस: शूचिषद्' (ऋ० ४।४०।५) नामक वैदिक मन्त्र को तान्त्रिक बीज 'ह्रीं' (५।१६७) के साथं रखा गया है।

मांस के पवित्रीकरण के लिए यह तन्त्र निर्देश करता है (४।२०६-२०८) और वहाँ ऋ० (१।२२।२०) के 'तिद्विष्णी: परमं पदम्०' का प्रयोग होता है। मत्स्य के पवित्रीकरण में ऋ० (८।४६।१२) के 'त्र्यम्बकम्०' का प्रयोग

३२. सत्यत्रेताद्वापरेषु, यथा मद्यादिसेवनम् । कलाविष तथा कुर्यात् कुलवर्त्मानुसारतः ॥ . . . कुलमार्गेष तत्त्वानि शोधितानि च योगिने । ये दधुः सत्यवचसे न हि तान् बाधते किलः । महानिर्वाण तन्त्र ४।५६ एवं ६० ।

३३. तन्त्र प्रन्थों में मन्त्रों के बीजों के अक्षर घुमा-फिरा कर रहस्यवादी ढंग से रखे हुए हैं। 'ह्रीं' के प्राथमिक बीज के विषय में एक उदाहरण यहाँ उपस्थित किया जा रहा है। प्राणेशस्त जसारूढ़ो भेरण्डा ब्योमिबन्दुमान्। (महा-निर्वाण ४।१०); यहाँ पर 'ह' प्राणेश है, 'र' तेजस है, 'ई' भेरण्डा है, अनुस्वार व्योमिबन्दु है और इस प्रकार बीज 'ह्रीं प्राप्त होता है। इसी प्रकार नित्याघोडिशका० (१।१६२-६४) में ह्रीं एवं कीं' की व्याख्या हुई है। ह्रीं एवं भीं कम से माया (या भुवनेश्वरी) एवं लक्ष्मी के बीज हैं। देखिये मातृकानिघण्टु (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द १, ४-२२, जहाँ २६-३४ पृथ्ठों में बीजनिघण्टु है, ३४-४५ पृथ्ठों में मातृकानिघण्टु है, अर्थात् 'ओम्' एवं 'अ' से केकर 'क्ष' के अक्षरों के लिए)। प्रत्येक बीज मन्त्र में अनुस्वार बिन्दु अवश्य रहेगा, यथा ह्रीं, भीं, कीं आदि।

## धर्मशास्त्र का इतिहास

होता है (४।२०६-२१०)। मुद्रा के लिए 'तिद्विष्णो परमं०' एवं 'तिद्विप्रासो०' (ऋ० १।२२।२०-२१) का प्रयोग होता है (रार्ट्टर्र) होती है। महानिर्वाणतन्त्र (१८ वीं शती) का प्रणयन तव हुआ था जब शक्तिवाद का उपहास होता था और उसकी घोर निन्दा की जाती थी और तभी वह मर्यादा के भीतर है। इसमें आया है कि कुलीन स्त्रियों को मद्य की केवल मद्य लेनी चाहिए न कि पीना चाहिए, गृहस्थ साधक को केवल पाँच पात्र मद्य ग्रहण करना चाहिए, क्योंकि अधिक पीने से कुलीन लोगों की सिद्धि की हानि होती है और उतना ही पीना चाहिए कि आँखें घूमने न लगें और मन अस्थिर न हो जाय <sup>3 ४</sup>। मैथुन के विषय में लिखा हुआ है कि साधक को केवल उसी नारी तक अपने को सीमित रखना चाहिए जिसका उसने शक्ति के रूप में वरण कर लिया है (६।१४), यदि उसकी पत्नी जीवित है तो उसे किसी अन्य का स्पर्श गन्दी भावना से नहीं करना चाहिए, नहीं तो वह नरक में पड़ेगा अप । तान्त्रिक आचारों के साथ-साथ पृथक् सम्मान की भावना से उत्प्रेरित हो कर महानिर्वाणतन्त्र ने आठवें अध्याय में वर्णाश्रमघर्मों, राजा के कर्तव्यों, सामान्य भृत्यों के कर्तव्यों के विषय में भी लिखा है और व्यवस्था दी क्षेड कि सभी वर्णों को अपने वर्ण के भीतर विवाह एवं भोजन करना चाहिए, किन्तु भैरवीचक एवं तत्त्वचक्र के सम्पादन में ऐसा नहीं है (८।१५०), क्योंकि उस समय सभी वर्णों के लोग उत्तम ब्राह्मणों के समान हैं और जाति-पंक्ति का भेदमाव एवं उच्छिष्ट (अर्थात् जूठा मोजन) आदि का अलगाव नहीं रहता। इसमें ऐसी व्यवस्था है कि जब तक साधक ब्रह्म का ज्ञान प्राप्त न कर ले उसे तत्त्वचक के सम्पादन में संलग्न नहीं होना चाहिए। उस चक में तत्त्वों (मद्य, मांस आदि) का संग्रह करके देवी के समक्ष रखना चाहिए, ऋ० (४।४०।५) का 'हंस:' मन्त्र तत्त्वों पर पढ़ा जाना चाहिए, और तत्त्वों का परमात्मा के समक्ष समर्पण 'ब्रह्मार्पणं ब्रह्म हिव:०' (भगवदगीता ४।२४=महानिर्वाण ० ८।२१४) के साथ होना चाहिए और सभी साधकों को खाने-पीने में संलग्न होना चाहिए 30।

३४. अलिपानं कुलस्त्रीणां गन्धस्वीकारलक्षम् । साधकानां गृहस्थानां पञ्चपात्रं प्रकीतितम् । अतिपानाकुलीनानां सिद्धिहानि प्रजायते । यावन्ने चालयेद दृष्टि यावन्न चालयेन्मनः । तावत्पानं प्रकुर्वीत पशुपानमतः परम् ॥ महानिर्वाण ० (६।१६४)। पात्र सोना या चाँदो या शोशा या नारियल का हो सकता है किन्तु उसमें पाँच तोलकों (तोलों) से न अधिक और न तीन तोलकों से कम अटना चाहिये: 'पानपात्रं अकुर्वीत न पञ्चतोलकाधिकम्। तोलकत्रि-तयासयून स्वाणं राजतमेव च । अथवा काचजनितं नारिकेलोद्भवं च वा । महानिर्वाण ० (६-१८७-१८८) । मिलाइये कौलावलीनिर्णय (८।४४-४६) ।

३५. स्थितेषु स्वीयदारेषु स्त्रियमन्यां न संस्पृशेत् । दुष्टेन् चेतसा विद्वानन्यथा नारकी भवेत । महानिर्वाण तन्त्र (६१४०) ।

३६. संप्राप्ते भैरवीचक्रे सर्वे वर्णा द्विजोत्तमाः । निवृत्ते भैरवीचक्रे सर्वे वर्णाः पृथक् पृथक् ॥ नामजाति-विचारोस्ति नोच्छिध्टाविविवेचनम् । चक्रमध्ये गता वीरा मम रूपा नाराख्यया ।। चक्राद्विनिसृता सर्वे रचस्ववर्णाश्रमो-दितान् । लोकयात्राप्रसिद्धधर्थं कृर्युः कमं पृथक् पृथक् ॥ महानिर्वाण (६।१७६-१६०, १६७) प्रवृत्ते भैरवीचक्रे. . पृथक्' कौलावलीनिर्णय (६।४६-४६) में आया है । भैरवीचक्ष एवं तत्त्वचक्र कम से महानिर्वाण० के (६।१५४-१७६) में एवं (६।२०६-२१६) में आये हैं ।

३७. ततो ब्राह्मण मनुना समप्यं परमात्मने । ब्रह्मर्जः साथकः साथं विदध्यात्पानभोजनम् ॥ महानिर्वाण० (८।२१६) 'मनु' अधिकतर 'मन्त्र' के 'अर्थ' में प्रयुक्त हुआ है, देखिये कुलाणंव (१२।१८), वृद्धहारीतस्मृति (६।१६१, १६३) 'मन्त्र' एवं 'मनु' दोनों एक ही धातु 'मन्' (सोचना-विचारना) से निकले हैं। ब्राह्म-मनु

दे वें अध्याय में गर्माधान से लेकर विवाह तक के दस संस्कारों का तीन वर्णों के लिए उल्लेख है और द संस्कार (उपनयन को छोड़कर) शूद्रों के लिए व्यवस्थित हैं; इन सभी में धर्मसूत्रों एवं स्मृतियों की भाँति वैदिक मन्त्रों का विधान किया गया है। एक मनोरंजक बात यह है कि यहाँ शैव विवाह का उल्लेख है। शैव विवाह के दो प्रकार हैं, एक में चक्र के नियमों के अनुसार विवाह होता है और दूसरे में जीवन भर का विवाह होता है। शैव विवाह में वर्ण एवं अवस्था की बात नहीं उठती; और यदि किसी के पास ब्राह्म विवाह वाली पत्नी से उत्पन्न पुत्र हों और शैव विवाह से भी पुत्र हों तो पहले वाले ही उत्तराधिकार प्राप्त करते हैं और दूसरे वाले केवल मोजन-वस्त्र के अधिकारी होते हैं (दे।२६१-२६४)। महानिर्वाणतन्त्र के अध्याय १०, ११ एवं १२ में श्राद्धों, प्रायश्चित्तों एवं व्यवहार (कानून) की चर्चा है।

अव हम ११ वीं शती के तन्त्र-प्रन्थ शारदातिलक का उल्लेख करेंगे। इसमें २५ पटल एवं ४५०० क्लोक हैं। इसके आरम्भ में कुछ दुर्वोघ एवं आच्छन्न दर्शन है। इसमें आया है कि शिव निर्मुण एवं सगुण दोनों हैं, जिनमें प्रथम प्रकृति से भिन्न और दूसरा प्रकृति से सम्बन्धित है। इसके उपरान्त इसमें मृष्टि के विकास एवं अभिव्यक्ति का निदर्शन है। सगुण परमेश्वर से, जो 'सिच्चदानन्दिवमव' कहा जाता है, शक्ति का उद्भव होता है दें; शक्ति से नाद (पर) की उत्पत्ति होती है, नाद से बिन्दु (पर) का उद्भव होता है, विन्दु तिन मागों में विमक्त है यथा—विन्दु (अपर), नाद (अपर) एवं वीज; प्रथम का शिव से तादात्म्य है, वीज शक्ति है और नाद दोनों अर्थात् शिव एवं शक्ति का सम्मिलन है। शक्ति लोकों की सृष्टि करती है, वह शब्द-ब्रह्म है (१।५६) और पराशक्ति (१।५२) एवं परदेवता (१।५७) कही जाती है। वह आधारचक्र उप में विजली के समान चमकती है।

३८. शारदातिलक के विद्वान् टीकाकार राघवभट्ट ने, जिन्होंने अपनी टीका बनारस (आधुनिक वाराणसी) में विक्रम संवत् १५५० (१४६४ ई०) में लिखी, व्याख्या की है कि सांख्य पद्धित से शक्ति को प्रकृति वेदान्त में माया एवं शिवतन्त्रों में शक्ति कहा गया है।

३६. देखिये षट्चक्रनिरूपण (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द २, आर्थर एवालोन द्वारा सम्पादित) क्लोक ४-४६, दक्षिणामूर्तिसंहिता (७।११-१६) जहाँ चक्रों का उल्लेख है। और देखिये 'सर्पेण्ट पावर' (ए० एवालोन द्वारा सम्पादित, १६५३) जिसमें पट्चक निरूपण का अंग्रेजी अनुवाद है, जिसमें प्लेट १ में ६ चक्रों की स्थितियाँ प्रविधित हैं, वे पद्य भी कहे जाते हैं। प्लेट सं० २ से ७ तक (पू० ३५६, ३६५, ३७०, ३६२, ३६२, ४१४) मूलाधार से आज्ञा के चक्रों को उनके रंगों, दलों, अक्षरों एवं देवताओं की संख्या, आदि के साथ प्रविधित करते हैं। ये ऐसे चित्र हैं जो योगियों द्वारा प्रयोग में लाये जाते हैं। पृष्ठ ४३० पर आठवाँ प्लेट 'सहस्रार' प्रविधित करता है। देखिये सी० डब्ल्यू० लेडबीटर का ग्रन्थ 'दि चक्रज' (आधार, १६२७) जिसमें लेखक का ऐसा कहना है कि ये चक्र वैसे ही हैं जैसा कि वे देखने वाले को दीख पड़ते हैं और पृष्ठ ५६ में लेखक ने कमल के दलों के रंगों की सूची प्रविधित की है जिसे लेडबीटर एवं उनके मित्रों ने निरीक्षित कर रखा है और जो घटचक्रनिरूपण, शिवसंहिता एवं गरुड़पुराण में उल्लिखित है। रुद्रयामल (१७ वाँ पटल, क्लोक १०) ने कुण्डली का उल्लेख 'अथवंवेदचक्रस्था कुण्डली पर-देवता' के समान किया है। क्लोक २१-२४ में आया है कि कुण्डलिनी मूलाधार चक्र को पार करती हुई मस्तक में पहुँचती है जहाँ सहस्रदल होते हैं और जब शिव से एकाकार हो जाता है तो साथक वहाँ अमृत पान करता है। रुद्यमामल (२०।५६-७०) ने छह चक्रों, दलों के साथ सहस्रार और प्रत्येक के अक्षरों का वर्णन विस्तार के साथ किया है। यहाँ पर एक सस्त सावधानी अवक्य दी जानी चाहिए जिससे कि कोई केवल पुस्तकों को पढ़कर

शक्ति मानव शरीर में कुण्डलिनी का रूप घारण करती है। शम्मु से बिन्दु के रूप में कम से सदाशिव, ईश, रुद्र, विष्णु, ब्रह्मा उदित होते हैं; अञ्चक्त बिन्दु से क्रम से सांख्य पद्धित में उल्लिखित महत्-तत्त्व, अहंकार तथा अन्य तत्त्व उद्धृत होते हैं। शक्ति विभु (सभी स्थानों में रहने वाली ) है, तब भी अत्यन्त सूक्ष्म से भी सूक्ष्म है, वह सर्प की कुण्डली या कुण्डलिनी के समान है और संस्कृत वर्णमाला के ५० (अ से क्ष तक) अक्षरों के रूप में अभिक्व्यक्त होती है।

आगे कुछ कहने के पूर्व अब हम ६ चक्रों के विषय में विवरण उपस्थित करेंगे, क्योंकि कतिपय तन्त्रों में यह एक महत्त्वपूर्ण भाग है। मानव शरीर में, ऐसा कहा गया है, ६ चक होते हैं, यथा—आधार या मूलाधार (सुष्मना के आघार पर), स्वाधिष्ठान (जननेन्द्रिय के पास), मिणपुर (नामि के पास), अनाहत (हृदय के पास), विशुद्ध (गले के पास) एवं आज्ञा (भौंहों के बीच में)। इनके अतिरिक्त, मस्तक के (लालट के) मीतर सहस्रदल के बीज-कोश के रूप में ब्रह्मरन्ध्र है। चक्रों को बहुवा लोग आवृतिक शरीर-विज्ञान द्वारा प्रदर्शित स्नायुओं के गुच्छों के समान मानते हैं, किन्तु बात वास्तव में ऐसी है नहीं। संस्कृत ग्रन्थों में जिस कुण्डलिनी एवं चक्रों का वर्णन है वे स्थूल देह से सम्बन्धित नहीं हैं, प्रत्युत वे सूक्ष्म देह में अवस्थित होते हैं। घारणा यह है कि कुण्डलिनी शक्ति ('क्ण्ड-लिनी' का अर्थ संस्कृत में सर्प होता है) मूलाघार-चक्र में सर्प के समान कुण्डली मारकर सोयी रहती है, उसे योग के साधनों एवं गम्भीर ध्यान से जगाना होता है ४०। शारदातिलक ने साधक से कुण्डलिनी पर ध्यान करने को

चकों पर प्रयोग करना आरम्भ न कर दे और न कुण्डलिनी ही जगाना आरम्भ कर दे। यह सब योग के जाता के निर्देशों के अनुसार ही किया जा सकता है , नहीं तो भयंकर परिणाम भुगतने पड़ सकते हैं । प्राणायाम, धारणा की त्रुटिमय विधियों के विषय में वायुपुराण (११।३७-६०) में आया है कि अज्ञानी द्वारा योगसाधना करने पर भयंकर परिणाम उत्पन्न हो सकते हैं, यथा—बृद्धि-क्षीणता, बहरापन, गूँगापन, अन्धापन, स्मृतिक्षीणता, पहले 😫 बढ़ौती का आगमन एवं रोग। इन दोषों को दूर करने के लिए इस पुराण ने औषधियाँ भी बतायी हैं।

४०. देवीभागवत (११।१।४३) में आया है: 'आधारे लिंगनाभिप्रकटितहृदये तालुमूले ललाटे हे पत्रे षोड-शारे द्विदशदशदलद्वादशार्धे चतुष्कें। नासान्ते बालमध्ये डफकठसिंहते कण्ठदेशे स्वराणां हं क्षं तत्त्वार्थयुक्तं सकलदलगतं वर्णरूपं नमामि ॥ जब कुण्डलिनी सहस्रार में पहुँचती है तो उसमें अमृत बहने लगता है, यह ४७ वें क्लोक में आया है : 'प्रकाशमानां प्रथमे प्रयाणे प्रतिप्रयाणेप्यमृतायमानाम्।अन्तः पदन्यामनुसञ्चरन्तीमानन्दरूपामबलां प्रपद्ये॥' मुलोन्निद्रभुजंगराजमिहर्षी यान्तीं सुषम्नान्तरं।भित्त्वाबारसमूहमाशु विलसत्सौरामिनीसन्निभाम् ॥ व्योमाम्भोजगतेन्दु मण्डलगलद् दिव्यामृतौघसुतां सम्भाव्य स्वगृहं गतां पुनिरमां सञ्चिन्तयेत्कुण्डलीम् ।। शारदा० २५।६५; देखिये वही, २४।७८ जहाँ पर ६ चकों के रंगों का उल्लेख है। क्लोक ६४ में मूल एवं स्वगृह का अर्थ है मूलाधारचक और भुजंग-राजमहिषी का अर्थ है कुण्डलिनी । देखिये षट्चक्रनिरूपण, क्लोक ५३ जहाँ सहस्रारपद्म में कुण्डलिनी पर अमृत-धार बहने का उल्लेख है। और देखिये मन्त्रमहोदधि (४।१६-२५), ज्ञानार्णवतन्त्र (२४।४५-५४), महानिर्वाणतन्त्र (४।११३-११४) जहाँ चक्रों में दलों की संख्या, उनके रंगों, प्रत्येक के अक्षरों का उल्लेख है, और जहाँ चक्रों का पाँचों तत्त्वों एवं मन से तादात्म्यं प्रदर्शित है । सौन्दर्यलहरी (श्लोक ६) में भी आया है : 'यहीं मूलाधारे. . . सहस्रारे पद्में सह रहिंस पत्या विरहसे। इसमें भी ६ चक्रों को ५ तत्त्वों एवं मन के समाना कहा गया है। पंडित गोपीनाथ कविराज ने 'सरस्वतीभवन स्टडीज' (जिल्द२,पू०८३-६२) में गोरक्षनाथ के मतानुसार चक्र पद्धति का उल्लेख किया है। रुद्र-द्यामल (३६।६-१६८) ने कुण्डलिनी के १००८ नामों का उल्लेख किया है जिनमें प्रत्येक 'क' अक्षर से आरम्भित है।

कहा है, जो जग जाने पर सुषुम्ना नाड़ी (जो रीढ़ की हड्डी के केन्द्र में होती है) द्वारा मूलाघार-चक्र को पार करती हुई, ६ चकों से होकर सहस्रार चक्र में शिव से मिल जाती है और पुन: मूलाघार में आ जाती है। ६ चकों में प्रत्येक के दलों की कुछ निश्चित संख्या होती है, यथा ४, ६, १०, १२, १६ एवं २ (कुल ५० दल) जो कम से मूलाघार, स्वाधिष्ठान, मणिपूर, अनाहत, विशुद्ध एवं आज्ञा के लिए व्यवस्थित हैं (देखिए रुद्रयामल, १७ वाँ पटल, रुलोक ५५-५६)। वर्णयाला के अक्षर मी ५० हैं (अ से क्ष तक) और वे ६ चकों के दलों में निर्धारित हैं, यथा—'ह' एवं 'क्ष' आज्ञा के लिए, १६ स्वर गले में विशुद्ध के लिए, 'क्ष' से 'ठ' तक (कुल १२) अनाहत के लिए, 'ड' से 'फ' तक (कुल १०) मणिपुर के लिए, 'व' से 'ल' तक (कुल ६) स्वाधिष्ठान के लिए तथा 'व' से 'स' तक (कुल ४) मूलाघार के लिए निर्धारित हैं। कुछ तन्त्रों में ६ चकों के रंगों का भी उल्लेख है और वे ५ तत्त्वों एवं मन के सदृश कहे गये हैं। योग एवं तन्त्र की ये परिकल्पनाएँ प्राचीन उपनिपद्सम्बन्धी सिद्धान्तों के विकास मात्र हैं ४ व

अक्षरों से शब्द वनते हैं, शब्द मन्त्रों का निर्माण करते हैं और मन्त्र शक्ति के अवतार होते हैं। इसके उपरान्त शारदातिलक ने आसन, मण्डप, कुण्ड, मण्डल, पीठों (जिन पर देवों की प्रतिमाएँ रखी जाती हैं), दीक्षा, प्राणप्रतिष्ठा (मूर्तियों में प्राण डालना), यित्रय अग्नि की उत्पत्ति का उल्लेख किया है। शारदातिलक (१।१०६ एवं ५।८१-६१), वरिवस्याग्हस्य (२।८०), परशुरामकल्पसूत्र (१।४, 'पट्-त्रिशत् तत्त्वानि विश्वम्') तथा अन्य तान्त्रिक एवं आगमिक ग्रन्थों ने ३६ तत्त्वों (जिनमें सांख्य के तत्त्व भी सम्मिलत हैं) का उल्लेख किया है। ७ वें अध्याय से २३ वें अध्याय तक विभिन्न देवों के मन्त्रों, उनके निर्माण, प्रयोग एवं परिणामों, अभिषेकों एवं मुद्राओं की चर्चा है। २४ वें अध्याय में मन्त्रों एवं २५ वें में योग का वर्णन है। शारदातिलक की विशेषता यह है कि इसमें केवल मन्त्रों एवं मुद्राओं का ही उल्लेख है, कदाचित् ही कहीं अन्य मकारों की चर्चा है। गोविन्दचन्द्र, रघुनन्दन, कमलाकर, नीलकण्ठ, मित्रमिश्र आदि मध्यकाल के धर्मशास्त्रकारों ने शारदातिलक को प्रामाणिक तन्त्र के रूप में उद्धृत किया है। महामहोपाध्याय गोपीनाथ कविराज ने एक विद्वत्तापूर्ण निबन्ध (जर्नल आव् दि गंगानाथ झा

४१. उपनिषदों के काल से ही हृदय की उपमा कमल से दी जाती रही है और ऐसा आया है: "हृदय की १०१ नाड़ियाँ हैं, इनमें एक ललाट में प्रविष्ट होती है; इसके द्वारा व्यक्ति (जो मुक्त हो चुका है) अपर उठता हुआ अमरत्व को प्राप्त करता है"। देखिये, 'अय यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरोऽस्मिन्न-लराकाशस्त्रिमन्यदन्तस्तदन्वेष्ट्यं तद्भावं विजिज्ञासितव्यमिति । छा० उप० (६१११); तदेष श्लोकः। शतं चका हृदयस्य नाड्यस्तासां मूर्धानमभिनिःसृतंका । तयोध्वंमायन्नमृतत्वमिति विष्वङङ्ग्या उत्क्रमणे भवन्ति । छा० उप० (६१६६) । कठोप० (६११६) में भी 'शतं चैका' वाला श्लोक आया है। मिलाइये प्रश्नोप० (३१६) जहाँ ऐसा ही वक्तव्य किया गया है। और मिलाइये वे० सू० (३१२१७) 'तदभावो नाडीषु तच्छृतेरात्मिन च' एवं ४१२११७; शंकराचार्य ने वे० सू० (४१२१७) के भाष्य में 'शतं चैका' को उद्धृत किया है। मिताक्षरा (याज्ञ० ३११०६–१०६) ने इडा, पिंगला, सुषुम्ना एवं ब्रह्मरन्त्र का उल्लेख किया है और रुद्रयामल (६१४६) ने दस नाड़ियों का उल्लेख कर इड़ा आदि को सोम, सूर्य एवं अग्नि कहा है। मैञ्जूपनिषद् (६१२१) में आया है: 'अथान्यत्राप्युक्तम् । अर्थ्वंगा नाडी सुषुम्नास्या प्राणसंचारिणी ताल्वन्तिविच्छन्ना । कभी-कभी 'सुषुम्णा' भी लिखा जाता है। बृह० उप० (२१११६) ने ७२००० नाडियों का उल्लेख किया है जो हृदय से उभरकर पुरीतत् की ओर जाती हैं। और देखिये याज्ञ० (३११०६), जहां यही बात कही गयी है।

रिसचं इंस्टीच्यूट, इलाहाबाद, जिल्द ३, पृ० ६७-१०८) नाद, बिन्दु एवं कला पर लिखा है और वड़ी तत्परता के साथ इनका तात्पर्य समझाया है और आशा की है कि उनका विश्लेषण इन शब्दों के अर्थ को स्पष्ट कर देगा (पृ० १०३)। फिर भी सम्भवत: उनका विश्लेषण इतना स्पष्ट नहीं हो पाया है कि शब्दों की व्याख्या स्पष्ट हो सके।

बहुत-से तन्त्र पंच मकारों को देवी की पूजा का साधन मानते हैं, जिनके द्वारा मनुष्य अलौकिक शिक्तयाँ पाता है और अन्त में मुक्ति का अधिकारी होता है। कुलाणेंव में आया है—'महात्मा भैरव ने व्यवस्था दी है कि कौलदर्शन में सिद्धि (पूर्णता) इन्हीं द्रव्यों से प्राप्त होती है, जिनके करने से सामान्यजन पाप के भागी होते हैं। इसका तात्पर्य यह हुआ कि कौल दर्शन विष को विष से मारता है, जैसा आधुनिक होमियोपैथी में पाया जाता

3881

तन्त्रों को यह बात ज्ञात थी कि मुक्ति के लिए पंच मकारों की व्यवस्था करते हुए वे अग्नि से खिलवाड़ कर रहे हैं। स्वयं कुलार्णव में आया है (२।११७-११६ एवं १२२)—'यदि मद्य पीने मात्र से सिद्धि प्राप्त हो जाती है तो सभी दुष्ट मद्यपों को सिद्धि प्राप्त हो जानी चाहिए। यदि मांस खा लेने से ही पवित्र लक्ष्य की प्राप्ति हो जाय तो सभी मांसाहारी व्यक्ति इस विश्व में पवित्र हो जायँ। यदि केवल नारी (शिवत) के साथ संभोग करने से ही मोक्ष प्राप्त होता हो तो संसार में सभी लोग मुक्ति पा जायँ। कुलमार्ग का अनुसरण करना बड़ा किन है, यह तलवार की घार पर चलने से, व्याघ्र की गर्दन पर वैठने से तथा हाथ से साँप को पकड़ लेने से अधिक मयंकर हैं। उपर्युक्त बातों के प्राक्कथन के रूप में कुलार्णव में आया है—'वहुत-से लोग, जो परम्परागत ज्ञान से शून्य हैं और त्रुटिपूर्ण विचारों से शास्त्र का अतिक्रमण करते हैं (उसे अपवित्र करते हैं), वे अपने खोखले ज्ञान का सहारा लेकर ऐसी कल्पना करते हैं कि कौलिक सिद्धान्त ऐसा है, वैसा है' (२।११६)।

देवीमागवत (११।१।२५) में आया है कि तन्त्र का वह भाग जो वेद के विरोध में नहीं पड़ता, प्रामाणिक है, (वेदाविरोधिचेत् तन्त्रं तत् प्रमाणं न संशय:) इसमें कोई संशय नहीं है। किन्तु जो अंश वेदविरोधी है, वह अप्रा-माणिक है।

हिन्दू तन्त्रों एवं बौद्ध तन्त्रों में साधकों को लेकर महान् विरोध रहा है। शक्तिसंगमतन्त्र में, जो अत्यन्त प्रचिलत एवं विशाल तन्त्रों में एक है, ऐसा आया है कि बौद्धों व अन्य पाषिण्डियों के नाश, विभिन्न सम्प्रदायों के विरोधी मिश्रण को दूर करने, सच्चे सिद्धान्त की स्थापना, ब्राह्मणों की रक्षा तथा मन्त्रशास्त्र की सिद्धि के लिए देवी आविम् त होती हैं। इसी प्रकार बौद्ध तन्त्रों ने भी प्रत्युत्तर दिया है।

४२. यैरेव पतनं द्रव्यैः सिद्धिस्तैरेव चोदिता। श्रीकौलदर्शनं चापि भैरवेण महात्मना।। कुलाणंव० (४।४६); वेिलयं ज्ञानसिद्धि (बौद्ध तन्त्र, १।१४)ः 'कर्मणा येन वे सत्त्वाः कल्पकोटि-शतान्यपि। पच्यन्ते नरके घोरे तेन योगी विमुच्यते।।' और मिलाइये प्रज्ञोपाय० (बौद्ध, ४, पृ० २३, श्लोक २४–२४)ः 'जनियत्रीं स्वसारं च स्वपुत्रीं भागिनेयिकाम्। कामयन् तत्त्वयोगेन लघु सिध्येत साधकः॥' (दोनों ग्रन्थ, 'टू वज्रयान टेक्ट्स, गायक-वाड़ ओरिएण्टल सीरीज)। बागची (स्टडीज इन तन्त्रज, पृ० ३६–३७) ने प्रदिश्ति किया है कि कुछ तान्त्रिक ग्रन्थों के मतानुसार 'जनियत्री', 'स्वसृ' एवं 'भागिनयी' शब्द गूढ़ार्थात्मक हैं, उनका कोई सामान्य अर्थ नहीं है। किन्तु दो वर्क्ययान ग्रन्थों में ये जिस संदर्भ में प्रयुक्त हुए हैं, उससे यह मानना कठिन है कि वे किसी गूढ़ या अलौकिक या प्रतीक रूप में प्रयुक्त हैं।

संक्षेप में बौद्ध तन्त्रों, विशेषत: वज्रयान के विषय में कुछ शब्द लिख देना अनावश्यक न होगा। यह हमने बहुत पहले (गत अध्याय-२४ में) देख लिया है कि हीनयान या महायान दोनों प्रकार के बौद्धों के लिए कुछ कठोर नियमों एवं रीतियों का पालन आवश्यक था, यथा पंचशीलों का पालन, बुद्ध, धर्म एवं संघ की शरण जाना तथा (मिक्षुओं के लिए) दशशीलों का पालन। निर्वाण की प्राप्ति (विशेषतः महायान, सिद्धान्त के अन्तर्गत) लम्बी अवधि या कतिपय जन्मों के उपरान्त होती है। मद्य, मांस, मत्स्य एवं स्त्रियाँ वर्जित थीं, सामान्य लोग, सम्भवतः भिक्षु भी कठोर नियमों एवं लक्ष्य की लम्बी अविध को जोहते-जोहते थक गये थे। बौद्ध तन्त्रों ने, विशेषतः गुह्यसमाज० (वज्रयान सम्प्रद्राय का तन्त्र ग्रन्थ) ने एक सरल विधि निकाली, जिसके द्वारा थोड़े समय में निर्वाण, यहाँ तक कि बुद्धत्व भी, ४३ केवल एक ही जीवन में प्राप्त हो सकता था, और यह भी दृढतापूर्वक घोषित किया कि बोधिसत्त्वों एवं बौद्धों ने वर्म का आसन सर्वकामों के उपसेवन से ही प्राप्त किया ४४। 'वज्र' शब्द के दो अर्थ होते हैं—'हीरक' (हीरा) एवं 'मेघगर्जन' (मेघव्वनि) । गुह्यसमाज में प्रथम अर्थ मुख्य रूप से लिया गया है, किन्तु दूसरा अर्थ भी थोड़ा-बहुत लिया गया है। वज्र उस वस्तु का द्योतक है जो हीरा के समान कठोर हो। गुह्यसमाज-तन्त्र में 'वज्र' शब्द अकेले या सामासिक रूप में सैंकड़ों वार आया है। 'काय' (शरीर), 'वाक्' (वाणी) एवं 'चित्त' (मन) 'त्रिवज्र' कहे गये हैं (गुह्य ० पू० ३१, ३४, ३६, ४३)। कतिपय अन्य पदार्थं ४ मी वज्र कहे गये हैं, यथा-शून्य (माध्यमिक सम्प्रदाय का परम तत्त्व), विज्ञान (चेतना), जो योगाचार सम्प्रदाय के अनुसार परम तत्त्व है तथा महासुख जिसे शाक्तों ने जोड़ दिया है। शाक्तों की रहस्यवादी भाषा में यह पूरुवेन्द्रिय मी कहा गया है। यद्यपि आरम्भिक बौद्ध नियम अहिंसा पर वल देते थे, किन्तु गुह्यसमाज० ने कई प्रकार के मांसों के

४३. तिहहैव जन्मिन गुह्यसमाजाभिरतो बोधिसत्त्वः सर्वतथागतां बुद्ध इति संख्यां गच्छिति। गुह्यस० (पृ० १४४); देखिये ज्ञानिसिद्धि (१।४) : 'ये तु सत्त्वाः समारूढाः सर्वसंकल्पर्वाजताः। ते स्पृशन्ति परां बोधिं जन्मनीहैव साधकाः॥ और देखिये प्रज्ञोपाय० (५।१६)।

४४. सर्वकामोपभोगैश्च सेव्यमानैयंथेच्छतः। अनेन खलु योगेन लघु बुद्धत्वमाप्नुयात्।। दुष्करैनियमैस्ती-वैः सेव्यमानो न सिध्यति ॥ ... बुद्धाश्च बोधिसत्त्वाश्च मन्त्रचर्याप्रचारिणः। प्राप्ता धर्मासनं श्रेष्ठं सर्वकामोप-

सेवनैः ॥ गृहयस० (७ वां पटल, पृ० २७)।

४५. देखिये विन्तरितत्त का ग्रन्थ 'हिस्ट्री आव इण्डियन लिटरेचर' (जिल्द १, पृ० ३८८) जहाँ 'वज्र' शब्द के कई अयं प्रकट किये गये हैं। यह ब्रष्टव्य है कि ज्ञानसिद्धि (२।११, बौद्ध ग्रन्थ) में आया है—'स्त्रीन्त्रियं च यथा पद्मं वज्रं पुंसेन्द्रियं तथा।।' शून्यता वज्र कहलाती है क्योंकि यह 'बृद्धसारमसौ (सं?) शीर्यमच्छेद्या-भेद्यलक्षणम्। अदाहि अविनाशि च शून्यता वज्रमुच्यते ।।' अद्वयवज्रसंग्रह (गायकवाड़ ओरिएण्टल सीरीज , पृ० २३, ३७)। यह कुछ-कुछ ब्रह्म एवं आत्मा के सिद्धान्त के समान है, जो भगवद्गीता (२।२३–२५) में पाया जाता है (नैनं छिन्दिन्त शस्त्राणि, आदि)। ज्ञानसिद्धि (पृ० ७६) ने व्याख्या की है—'सर्वसत्त्वेषु महाकरुणा प्रमाणानुगतं बोधिचित्तं वज्र इत्यथंः' अर्थात् 'वज्र' एवं 'बोधिचित्त' (सम्बुद्धता या सम्बोधि) समानार्थक हैं। न द्वयं नाद्वयं शान्तं शिवं सर्वत्र संस्थितम्। प्रत्यात्मवेद्यमचलं प्रज्ञोपायमनाकुलम्।। प्रज्ञोपाय० (१।२०); प्रज्ञापार-मिता सेव्या सर्वथा मुक्तिकांक्षिभिः।... ललनारूपमास्थाय सर्वत्रंव व्यवस्थिता। अतोर्थं वज्रनाथेन प्रोक्ता बाह्यार्थं सम्भवा।। प्रज्ञोपाय० (४।२२–२३)।

प्रयोग की अनुमति दे रखी है, यथा—हाथी, घोड़ा, कुत्ते का मांस, यहाँ तक कि मानव मांस भी रहा आर्मिभक बौद्ध धर्म ने सत्यता एवं ब्रह्मचर्य पर बल दिया; वज्रयान ने, जो एक नये ढंग का विरोध-प्रकार था, पशुंओं की हत्या, असत्य भाषण, स्त्रियों के साथ संभोग (यहाँ तक कि माता, बहन एवं पुत्री के साथ भी) तथा परद्रव्यग्रहण की अनुमति दे दी<sup>४७</sup>। यह था वज्रमार्ग, जो सभी बौद्धों के लिए सिद्धान्त-सा घोषित था।

वज्रयान-पद्धति द्वारा प्राप्त स्थिति का उल्लेख 'प्रज्ञोपाय०' (१।२०) में हुआ है—'यह न तो द्वयता है और न अद्वयता, यह शान्त (शान्ति से भरपूर) है, शिव (कल्याणमय) है, सर्वत्र पाया जाने वाला है, अपनी आत्मा से ही जाना जाने वाला है, अचल है, आकुलतारहित है, प्रज्ञा (ज्ञान) एवं उपाय (करुणा के साथ कर्म) से परिपूर्ण है'। इसमें पुनः आया है (४।२२-२३)—'उनके द्वारा, जो मुक्ति की कांक्षा रखते हैं तथा ज्ञान की पूर्णता चाहते हैं, यह सेवित होने योग्य है। यह ज्ञान की सिद्धि ललना (स्त्री) के रूप में सभी स्थानों में अवस्थित है। प्रज्ञा का सम्बन्ध महासुख से है (प्रज्ञोपाय०, १।२७)— अनन्त सुख देने के कारण यह महासुख कही जाती है, यह सभी प्रकार से हितकर है और अत्यन्त श्रेष्ठ है, इससे पूर्ण सम्बोधि प्राप्त होती है'। 'यह बुद्ध ज्ञान, जो अपनी अन्तरात्मा द्वारा ही जाना जा सकता है, महासुख कहलाता है, क्योंकि यह सभी आनन्दों से उत्कृष्ट है (ज्ञानसिद्धि ७।३) । 'प्रज्ञा' शब्द स्त्रीलिंग है अतः कुछ वज्रयान-लेखकों ने इसे स्त्री से संयोजित माना है; कामुक प्रतीकवाद एवं असुगम समानताओं द्वारा स्त्री-सम्प्रदाय का प्रादुर्माव किया गया।

डा० एच० वी० गुयेन्थर ने 'युगनद्ध' नामक एक ग्रन्थ प्रकाशित किया है, जिसमें तान्त्रिक दृष्टिकोण पर आधारित जीवन की उद्घोषणा की गयी है। डा॰ गुयेन्थर ने उस ग्रन्थ (१६० पृष्ठों) में यह सिद्ध करने का प्रयास किया है कि बौद्ध तान्त्रिक लोग जीवन को सम्पूर्णता में लाना चाहते हैं, जो कि न तो विषयों के प्रति आसिक्त है और न अनासिक्त और न पलायन; प्रत्युत है जीवन के कठोर सत्यों के प्रति पूर्ण समझौता । तन्त्रों का काम-सम्बन्धी स्वरूप केवल दर्शन (शास्त्र) के ज्ञानवाद एवं वृद्धिवाद (तर्क-विवेकवाद) के एकपक्षीय स्वरूप का संशोधन मात्र है, क्योंकि दर्शन प्रतिदिन के जीवन की समस्याओं का समाधान करने में समर्थ नहीं है और युगनद्ध का प्रतीक पुंसत्व एवं स्त्रीत्व स्थूल सत्य एवं प्रतीकात्मक सत्य तथा ज्ञान एवं मानवता की पूर्ण व्याख्या

४६. मांसाहारादिकृत्यार्थं महामांसं प्रकल्पयेत्। . . . हिस्तिमांसं हयमांसं श्वानमांसं तथोत्तमम् । भक्षेदा-हारकृत्यार्थं न चान्यत्तु विभक्षयेत्। प्रियो भवति बुद्धानां वोधिसत्त्वश्च धीमताम् । अनेन खलु योगेन लघु बुद्धत्व-माप्नुयात्। गुह्यसमाज० (छठा पटल, पृ० २६); देखिये इन्द्रभूति द्वारा लिखित ज्ञानिसिद्धि (१।१२–१४), जहाँ ऐसे ही पद आये हैं-प्राणिनश्च त्वयाघात्या वक्तव्यं च मृषा वचः। अदत्तं च त्वया ग्राह्यं सेवनं योषितामपि।।

४७. अनेन वज्रमागेंण वज्र सत्त्वान् प्रचोदयेत् । एषोहि सर्वबुद्धानां समयः परम शाश्वतः ।। गुह्यस० (१६ वाँ पटल, पृ० १२०); ये पर द्रध्याभिरता नित्यं कामरताश्च ये। ... मातृभिगिनी पुत्रीश्च कामयेद्यस्तु साधकः। स सिद्धि विपुलां गच्छेत् महायानाग्रधमंताम्। गुह्यस० (५ वां पटल, पृ० २०); 'सर्वाङग-कुत्सितायां वा न कुर्यादवमाननाम् । स्त्रियं सर्वेकुलोत्पन्नां पूजयेद् वज्य धारिणीम् ॥ चाण्डाल कुल सम्भूतां डोम्बिकां वा विशेषतः । जुगुप्सितकुरुरेत्पन्नां सेवयन् सिद्धिमाप्नुयात् । ज्ञानसिद्धि (१।८० एवं ८२) । और देखिये डा० गुयेन्थर (युगनद्ध, पू० १०६-१०६), जिन्होंने इसकी तथा इसके समान प्रज्ञोपाय० (४।२५) के वचन की व्याख्या की है। देखिये डा० एस० बी० दास-गुप्त का ग्रन्थ 'इण्ट्रोडक्शन टु तान्त्रिक बुद्धिज्म', do 5581

कर लेता है और उनकी विलक्षण समरसता का द्योतन करता है। यहाँ पर इस ग्रन्थ का निष्कर्ष उपस्थित करना एवं उसकी आलोचना करना सम्भव नहीं है। वज्रयान तन्त्रों के सिद्धान्त का मूल यहाँ पाद-टिप्पणियों (संख्या ४३, ४४, ४६ एवं ४७) में उद्घृत है। तर्क यह है—इन तन्त्रों के अनुसार पूर्णता का प्रत्यक्षीकरण समी मानवीय अनुमूर्तियों में अत्यन्त आनन्ददायक अनुमूर्ति है, और मनुष्य की अनुमूर्ति तव तक पूर्ण नहीं हो सकती और केवल एकपक्षीय रहेगी जब तक कि उसे स्त्रीत्व की अनुमूति न हो जाय अर्थात् स्त्री के सभी कुछ की अनुमूति न हो जाय । वह अपने कुल के सभी स्त्री-सदस्यों से स्त्रीत्व की अनुभूति प्राप्त कर सकता है । अतः, जैसा कि डा० गुयेन्थर का कथन है, इस पर आश्चर्य नहीं प्रकट करना चाहिए कि 'इस अनुमूति में अगम्यगामी रूप पाया जाता है'। इसके उपरान्त डा० गुयेन्थर ने (पृ० १०६-११२) बड़े विस्तार के साथ अपने मन्तव्य की व्याख्या की है, जो प्रस्तुत लेखक की बुद्धि एवं सामर्थ्य के परे की वात है। डा॰ गुयेन्थर आज के मनोवैज्ञानिकों, विशेषतः डा॰ सिगमण्ड फाएड की अत्याधुनिक विचारघाराओं से प्रभावित हैं और यह सिद्ध करने का प्रयास करते हैं कि आठवीं शती के बौद्ध लेखक, यथा अनंगवज्र एवं इन्द्रभूति, आज के चित्त-विश्लेषकों की भाँति मानसिक जीवन की गहराइयों में डूव चुके थे और मानव-मन के रहस्यों को जान सके थे। थोड़ी देर के लिए यदि हम डा० गुयेन्थर की कुछ बातें मान भी लें, यथा--द्विलिंगता का सिद्धान्त (पुरुष एवं स्त्री जाति का एक व्यक्ति में होना),दोनों (पुरुष एवं स्त्री) के अत्यन्त प्रगाढ़ सम्बन्ध के लिए मैथुन-सदस्यता सर्वोत्कृष्ट अभिव्यक्ति है, पुरुष के लिए स्त्री एक मौतिक द्रव्य एवं देवी है, तव भी एक प्रश्न अनुत्तरित एवं अव्याख्यायित-सा रह जाता है, जो यह है-वौद्ध तान्त्रिकों ने साघक को इस बात के लिए क्यों नहीं प्रेरित किया कि वे अपनी माता, वहन, पत्नी, पुत्री या सामान्य नारी के रूप में एक स्त्री के संवेगों, दिष्टकोणों एवं मूल्य को समझें ? या उन तान्त्रिकों ने लक्ष्य की प्राप्ति में शीघता के लिए वहधा और कोलाहलपूर्ण ढंग से मैथुन को ही, और वह भी अगम्यगामी ढंग वाले मैथुन (यथा माता, वहन, पूत्री आदि के साथ) को, क्यों उचित माना है?

गृह्यसमाजतन्त्र ने योग की कियाओं द्वारा बुद्धत्व एवं सिद्धि की प्राप्ति के लिए लघु एवं क्षिप्रकारी विधि वतायी है। सिद्धियाँ दो प्रकार की होती हैं—सामान्य (यथा अदृश्य हो जाना) ४८, एवं उत्तम (यथा बुद्धत्व की प्राप्ति)। सामान्य सिद्धियों की प्राप्ति के लिए चार साधन उल्लिखित हैं जो वज्य-चतुष्क कहे गये हैं। यह व्यवस्थित है कि उत्तम सिद्धि की प्राप्ति योग के छह अंगों (प्रत्याहार, ध्यान, प्राणायाम, धारणा, अनुस्मृति एवं समाधि) से प्राप्त ज्ञान के अमृत-पान से ही हो सकती है ४९। यह अवलोकनीय है कि योगसूत्र में उल्लिखित प्रथम तीन अंगों,

४८. अन्तर्धानादयः सिद्धाः (सिद्धयः) सामान्या इति कीर्तिताः । सिद्धिरुत्तमित्याहुर्बुद्ध्वा बुद्धत्व-साधनम् ॥ चर्तुविधमुपायं तु बोधि वच्चेण विणतम् ।... सेवाविधानं प्रथमं द्वितीयमुपसाधनम् । साधनं तु तृतीयं वै महासाधनं चतुर्थकम् ॥ सामान्योत्तमभेदेन सेवा तु द्विविधा भवेत् । वच्चे चतुष्केण सामान्यमुत्तमं ज्ञानामृतेन च । गृह्यसमाज० १६वाँ पटल , (पू० १६२) ।

४६. उत्तमे ज्ञानामृते चैव कार्य योग षडङगतः । सेवा षडङगयोगेन कृत्वा साधनमृत्तमम् । साधये-दन्यथा नैव जायते सिद्धिरुत्तमा । प्रत्याहारस्तथा ध्यानं प्राणायामोऽथ धारणा । अनुस्मृतिः समाधिश्च षडङगोयोग उच्यते । गृह्यसमाज० (पृ० १६३) । ये छह अंग पृ० १६३–१६४ में व्याख्यायित हुए हैं । अनुस्मृति की व्याख्या यों है---'स्थिरं तु वन्त्रमार्गेण स्फारयीत स्वधातुषु । विभाव्य यदनुस्मृत्या तदाकारं तु संस्मरेत् । अनु-स्मृतिरिति ज्ञेया प्रतिभासोऽत्र जायते॥' गृह्यसमाज० (पृ० १६४)। यथा यम, नियम ° एवं आसन को छोड़ दिया गया है और एक नवीन अंग 'अनुस्मृति' जोड़ दिया गया है। यम किसी प्रकार ग्राह्य नहीं था क्योंकि गुह्यसमाज की दृष्टि में साधक द्वारा मांसमक्षण, मैथुन, असत्य भाषण आदि का प्रयोग अनुचित नहीं था और योगसूत्र में यम हैं-अहिंसा , सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य एवं अपरिग्रह (भेंट स्वीकार न करना)। नियम भी अग्राह्य थे, क्योंकि पाँच नियमों (शौच, सन्तोष, तप, स्वाध्याय, ईश्वरप्रणिधान) में स्वाध्याय (वेदाध्ययन) एवं ईश्वरप्रणिधान (ईश्वर के प्रति भिक्त या ईश्वर का चिन्तन) भी सम्मिलित हैं जो बौद्धधर्म में अग्राह्य है। बहुत-से बौद्ध वेद की भर्त्सना करते थे और परमात्मा को नहीं मानते थे। गुह्यसमाज० ने बुद्धत्व शीध्य प्राप्त करने के लिए योग की ऋियाओं का समावेश किया है। मांस एवं मैथुना की अनुमित के पीछे धारणा यह थी कि योगी को, जब तक वह बुद्धत्व के लक्ष्य की प्राप्ति नहीं कर लेता तथा अपने मानसिक जीवन का विकास नहीं कर लेता, तब तक, अपने कार्य-कलापों के प्रति उदासीन रहना चाहिए और उसे सारे सामाजिक नियमों एवं परम्पराओं की उपेक्षा कर देनी चाहिए १ । वज्रयान की दूसरी नवीन प्रक्रिया थी मुनित के लिए योग द्वारा शक्ति की उपासना का उपयोग । गुह्यसमाज कमें आया है कि यदि छह, मासों तक प्रयत्न करने के उपरान्त भी ज्ञान न प्राप्त हो तो साधक को यह प्रयत्न तीन वार और करना चाहिए, यदि ऐसा करने पर भी सम्बोधि न प्राप्त हो तो उसे हठयोग करना चाहिए और तब वह योग द्वारा सत्य ज्ञान की प्राप्ति करेगा। एक अन्य नवीन प्रयोग था पाँच ध्यानी-वृद्धों का सिद्धान्त "र। ये ध्यानी-वृद्ध, वृद्ध भगवान् से प्रकट हुए। ये उन पाँच स्कन्धों या मौलिक तत्त्वों के परिचायक हैं, जिनसे यह सुष्टि बनी हुई है और इनमें से प्रत्येक एक शक्ति से सम्बन्धित है। गह्यसमाज॰ की शिक्षा यह है कि यदि मानसिक शक्ति एवं अलौकिक सिद्धियाँ विकसित करनी हैं तो जो लोग अपने रुक्यों की पूर्ति के लिए यौगिक कियाएँ करते हैं उनसे स्त्रियों का सम्बन्ध अवश्य होना चाहिए। इस प्रकार बुद्ध की वह मनिष्यनाणी पूर्ण हो गयी, जो उन्होंने अपने प्रिय शिष्य आनन्द से कही थी कि यदि संघ में स्त्रियों का आगमन हो गया तो उनकी पद्धति केवल ५०० वर्षों तक ही चलेगी, नहीं तो वह एक सहस्र वर्षों तक चलेगी (चुल्लवगा, १०।१।६, विनय टेक्ट्स जिल्द ३, सै० वु० ई०, २०, प० ३२५)।

५०. ऑहसा-सत्य-अस्तेय-ब्रह्मचर्यापरिग्रहा यमाः । शौच-सन्तोष-त्तपः-स्वाध्याय-ईश्वर प्राणिधानानि नियमः। योगसूत्र (२।३०–३१) ॥ योग के आठ अंग ये हैं—यम-नियम-आसन-प्राणायाम-प्रत्याहार-धारणा—ध्यान—समाधयोऽष्टावङगानि । योगसूत्र (२।२६) ।

५१. भक्ष्याभक्ष्यविनिर्मुक्तः पेयापेयविर्वाजतः । गम्यागम्य विनिर्मुक्तो भवेद्योगी समाहितः ॥ ज्ञान-सिद्धि (१।१८); गम्यागम्यादिसंकल्पं नात्र कुर्यात् कदाचन । मायोपमादियोगेन भोक्तव्यं सर्वमेव हि ॥ वज्रोपाय० (पृ० २३, क्लोक २६)।

५२. देखिये डा० भट्टाचार्य की गुद्धासमाजतन्त्र पर भूमिका (पृ० १६), एवं 'बुद्धिस्ट इसोटेरिजम' की भूमिका (पृ० ३२-३३, ७०, ६०-६१, १२६, १२६-१३०) जहाँ ध्यानि - बुद्धों, उनकी शिक्तयों, कुलों, कुल के अर्थ आदि का उल्लेख है। बुद्धिस्ट इसोटेरिजम के पृ० ३२ पर डा० भट्टाचार्य ने लिखा है—'हमने यह पहले उल्लिखित कर रखा है कि बौद्धधर्म पहले के बाह्मणधर्म के विरोध में एक अभिग्रह अथवा चुनौती था। अब यह तान्त्रिक बौद्धधर्म की चुनौती थी, बुद्ध और आरम्भिक बौद्धधर्म के विरोध में। बुद्ध द्वारा सभी प्रकार के सांसारिक सुख-भोग, यथा—मद्य, मांस, मत्स्य, मैथुन एवं तामिसक भोजन वर्जित थे। पश्चात्कालीन तान्त्रिकों ने इन सभी का समावेश अपने धर्म में किया और उन्होंने और आगे बढ़ कर ऐसी उद्घोषणा कर दी कि बिना इनके मुक्ति असम्भव हैं।

यदि हम ई० पू० ४८३ को बुद्ध के परिनिर्वाण की तिथि मान छें (जैसा बहुत-से विद्वान् मानते हैं) या ई० पु० ४७७ (जैसा ए० फाउचर मानते हैं) को मानें, तो उससे ५०० वर्ष उपरान्त होगी ईसा के उपरान्त की प्रथम शती, और यह प्रकट है कि उससे एक या दो शती उपरान्त बुद्ध की शिक्षा का बहुत कुछ अंश महायान एवं वज्र-यान तन्त्रों के सिद्धान्तों से नष्ट हो चुका था। ऐसा दुर्माग्य रहा कि बुद्ध का 'धर्म-चक्र-प्रवर्तन' उनके वज्रयानी अनुयायियों द्वारा 'अधर्म-चक्र-प्रवर्तन' में परिवर्तित कर दिया गया। महापरिनिब्बानसुत्त (४।२३, सै॰ बु॰ ई॰, जिल्द ११, पृ० ६१) में बुद्ध ने अपनी कठोर वात कही थी और मिक्षुओं को मिक्षुणियों से दूर रहने के लिए सावधान कर दिया था। उन्होंने कहा था- 'उनकी ओर न देखो, यदि ऐसां करना सम्भव न हो तो उनसे वातें न करो और यदि कोई भिक्षुणी वात कर रही हो तो बहुत सावघान रहो '। बुद्ध ने अपने एक शिष्य को इसलिए घड़क दिया कि उसने अलौकिक शक्तियाँ प्रदर्शित कर दी थीं (चुल्लवग्ग, सै० बु० ई०, जिल्द २०, पृ० ७८)। किन्तु गृहसमाज एवं अन्य बौद्ध तन्त्रों ने ऐसी व्यवस्था कर दी कि साघक लोग अलौकिक शक्तियाँ (सिद्धियाँ) रखने लगे, यथा-अनावृष्टि पर वृष्टि कराना, शत्रु की प्रतिमा पर जादू की किया करके उसे मारना (गृह्यसमाज०, पृ०, ८४, ६६)। इसके अतिरिक्त गुह्यसमाज० को अति भयंकर एवं क्रूर छह कर्म (पट्कर्माणि) ज्ञात थे, यथा—शांति (रोग एवं जादू को दूर करने की किया), वशीकरण (स्त्रियों, पुरुषों यहाँ तक कि देवों को वश में करना), स्तम्भन (दूसरे की गतियों एवं कियाओं को रोकना), विद्वेषण (दो मित्रों या दो ऐसे व्यक्तियों में, जो एक-दूसरे को प्यार करते हैं, शत्रुता उत्पन्न कर देना), उच्चाटन (किसी व्यक्ति या शत्रु को देश या नगर या गाँव से मगाना) एवं मारण (प्राणियों को मारना या न मिटने वाला घाव कर देना) । गुह्यसमाज ने इन छह कर्मों (विद्वेषण के स्थान पर आकर्षण रखा है) का उल्लेख कम से पृ० १६८, १६५, ६६, ८७ (आकर्षण), ८१ एवं १३० में किया है। देखिए साधनमाला (प्० ३६८-३६६) जहाँ इनके तथा इनके मण्डलों एवं कालों का उल्लेख किया गया है। शारदातिलकतन्त्र ऐसे मर्यादित ग्रन्थ ने भी इन छह कर्मों का उल्लेख किया है (२३।१२२), उनकी परिभाषा दी है (२३।१२३-१२५) और लिखा है कि रित, वाणी, रमा, ज्येष्ठा, दुर्गा एवं काली कम से इन कर्मों के देवता हैं, कर्मों के आरम्भ में उनकी पूजा होनी चाहिए । प्रात: से दस घटिकाओं की छह अविवयाँ इन छह कर्मों के लिए उचित हैं तथा इसी प्रकार कुछ ऋतुएँ भी हैं (२३।१२६-१३६)। यह बड़े आश्चर्य की बात है कि प्रपञ्चसार (२३।५) ने, जो अद्वैत के महान् आचार्य शंकर द्वारा प्रणीत समझा जाता है, त्रैलोक्थमोहन नामक मन्त्र का विस्तार के साथ उल्लेख किया है, जो उपर्युक्त छह कूर कमों के लिए व्यवस्थित है।

हिन्दू एवं वौद्ध दोनों तन्त्र गुरु की महत्ता एवं अर्हताओं पर प्रमूत बल देते हैं पे । बौद्ध तन्त्रों में गुरु के प्रति अत्यन्त आदर का भाव है। ज्ञानसिद्धि (१३।६–१२) ने अर्हताओं का उल्लेख किया है तथा प्रज्ञोप्रायविनिश्चय-सिद्धि (३।६।१६) में गुरु के प्रति उत्कृष्ट प्रशस्ति है, वे बुद्ध के सदृश कहे गये हैं, विमु आदि पदिवयाँ दी गयी हैं। लक्ष्मीङकराकृत अद्वयसिद्धि (लगभग ७२६ ई०) में ऐसा आया है कि तीन लोकों में आचार्य से बढ़कर कोई अन्य नहीं है। लक्ष्मीङकरा ने एक विलक्षण सिद्धान्त प्रतिपादित किया है कि अपने शरीर की पूजा करनी चाहिए, क्योंकि उसमें सभी देवों का निवास रहता है। मासरानन्दनाथ (अर्थात् मास्करराय, दीक्षा के पूर्व का नाम)

५३. आचार्यात्परतरं नास्ति त्रैलोक्ये सचराचरे। यस्य प्रसादात्प्राप्यन्ते सिद्धयोऽनेकथा बुधैः। साधन-माला (जिल्द २, भूमिका पृ० ६४-६५)।

के शिष्य उमानन्दनाथ के नित्योत्सव में गुरु भास्करराय की प्रशंसा निम्नोक्त अतिशयोक्तिपूर्ण ढंग से हुई है "४ 'उन्हें इस पृथिवी (मूमण्डल) का कोई भी अंश (योग दृष्टि के कारण) अदृष्ट नहीं था, कोई भी राजा ऐसा नहीं था जो उनका दास न रहा हो, उन्हें कोई भी शास्त्र अज्ञात नहीं था, अधिक क्यों कहा जाय, उनका स्वरूप स्वयं पराशक्ति थी'। किन्तु ज्ञानसिद्धि एवं कुलार्णव (१३।१२८) ने ऐसे गुरुओं से साववान किया है जो धनलोभ से लोगों को घर्म-शिक्षा देते हैं और सत्य जानने का वहाना करते हैं। कुलार्णव (उल्लास १२ एवं १३) ने गुरु की अर्हताओं एवं महत्ता का उल्लेख किया है। और देखिए शारदातिलक (२।१४२-१४४ एवं ३।१४५-१५२), जहाँ तान्त्रिक गुरु एवं शिष्य की अर्हताओं की चर्चा हैं "। गुरु को सभी आगमों, शास्त्रों के तत्त्वों एवं अर्थ को जानना चाहिए, उसका वचन अमोघ (जो सत्य हो) होना चाहिए, उसे शान्त मनवाला होना चाहिए, उसे वेद एवं वेदार्थ में पारंगत होना चाहिए, उसे योगमार्गानुगामी होना चाहिए और उसे देवता के समान कल्याणकारी होना चाहिए। शिष्य को चाहिए कि वह मन्त्रों, पूजा एवं रहस्यों को गोपनीय रखे पह । शिष्य अपने गुरु के चरणों को अपने .सिर पर रखता है, अपना शरीर, घन एवं जीवन गुरु को समर्पित कर देता है। उपनिषदों ने भी गूढ़ दर्शन की प्राप्ति के लिए गुरु की आवश्यकता पर बल दिया है। उदाहरणार्थ, कठोपनिषद् पे में आया है—'यह ज्ञान तर्क से नहीं प्राप्त किया जा सकता, यह मलीगाँति तभी समझा जा सकता है जब कि किसी अन्य द्वारा इसकी व्याख्या की जाय । और देखिए छा० उप० (४।६।३)। लिंगपुराण पट आदि का कथन है कि गुरु शिव के ममान है और शिवभक्ति एवं

५४. यस्यादृष्टो नै भूमण्डलांशो यस्यादासो विद्यते न क्षितीशः । यस्याज्ञातं नैव शास्त्रं किमन्यैःयस्या-कारः सा परा शक्तिरेव।। नित्योत्सव का आर्म्भिक श्लोक ४। डा० बी० भट्टाचार्यं ने गृह्यसमाज० (पृ० १३) में जो लिखा है उससे पता चलता है कि उन्होंने इस क्लोक को सर्वथा गलत समझा है क्योंकि उन्होंने अनुवाद यों किया है-- पराशक्ति वह है जिसको इस विस्तृत विश्व का कोई अंश : विना देखा हुआ नहीं है. ..' आदि ।

५५. सर्वागमानां सारज्ञः सर्वज्ञास्त्रार्थतत्त्ववित् । ...अमोघवचनः ज्ञान्तो वेदवेदार्थपारगः। योगमार्गा-नुसन्धायी देवताहृदयङ्गमः। शारदा० २।१४२-१४४।

४६. मन्त्रपूजा रहस्यानि यो गोपयति सर्वदा। ज्ञारदा० (२।१४१)।

५७. नैवा तर्केण मितरापनेया प्रोक्तान्येनैव सुज्ञानाय प्रेष्ठ । कठ० (२१६) ।

५८. यो गुरुः स शिवः प्रोक्तो यः शिवः स गुरुः स्मृतः। यथा शिवस्तथा विद्या यथा विद्या तथा गुरुः॥ शिव विद्यागुरोस्तस्माद् भक्त्या च सदृशं फलम् । सर्वदेवमयो देवि सर्वशिक्तमयो हि सः । लिंगपुराण (१।८४), १६४-१६४ ); गुरुब्रह्मा गुरुविय्णुगुंरुदेवो महेश्वरः । गुरुरेव परमं ब्रह्म तस्मै श्रीगुरवेनमः ॥ भागवत (११।१।४६); ब्रह्माण्डपुराण के लिलतोपाख्यान में ऐसा आया है—'मनुष्यचर्मणा बद्धः साक्षात्परिशवः स्वयम् । सिन्छिष्यानुप्रहार्थाय गूढं पर्यटित क्षितौ ॥ अत्रिनेत्रः शिवः साक्षाद्चतुर्वाहुरच्युतः । अचतुर्वदनो ब्रह्मा श्रीगुरुः कथितः प्रिये ॥' (४३।६८-७०) । ये श्लोक कुलार्णव में भी पाये जाते हैं और दोनों में बहुत-से श्लोक एक-से हैं। किसने किससे उद्धृत किया है, यह कहना कठिन है। शारदातिलक (४।११३-११४)में आया है-गुरुविद्यादेवतानामैक्यं सम्भावयन् थिया। प्रणमेद् दण्डवद्भूमौ गुरुं तं देवतात्मकम्।। तस्य पादाम्बुजद्वंद्वं निजे मुर्धनि योजयेत्। शरीरमर्थं प्राणं च सर्वं तस्मै निवेदयेत्।। प्रपञ्चसार (६।१२२ ) में आया है—'गुरुणा समनु-गृहीतं मन्त्रं सद्यो जपेच्छतावृत्या। गुरुदेवतामनुनामैक्यं सम्भावयन् धिया शिष्यः।।

गुरुमिक्त के फल समान होते हैं। कुलार्णव (११।४६) में आया है कि गुरुओं, आगमों, आम्नाय, मन्त्र एवं प्रयोगों का कम जब गुरु के अधरों द्वारा सुना जाता है तो हितकर होता है, अन्यथा नहीं। प्रपञ्चसार में आया है—'शिष्य को यह मन में विचारना चाहिए कि गुरु, देवता एवं मन्त्र एक ही है, और उसे गुरु से प्राप्त मन्त्र को एक सी बार जपना चाहिए।

वेदान्त पद्धित को समझने के लिए उच्च ज्ञान एवं नैतिक उपलब्धियों की आवश्यकता होती है और यह बहुत ही थोड़े प्रतिभाशाली व्यक्तियों द्वारा समझा भी जा सकता है। ऐसा विश्वास किया जाता है कि तन्त्र ऐसी विधि उपस्थित करते हैं जिसके द्वारा सामान्य ज्ञान के व्यक्ति भी लाभ उठा लेते हैं, जिसके द्वारा चाक्षुष एवं शारीरिक गतियों से आध्यात्मिक अनुभूति प्राप्त हो सकती है तथा मन्त्रों के पाठ, मुद्राओं, न्यास, मण्डलों, चक्रों एवं यन्त्रों से मुक्ति-प्राप्ति में शीघ्रता हो सकती है। तान्त्रिक लेखकों ने गुरु की प्रशंसा एवं आदर-मिन्ति में वड़ी अतिशयोक्ति की है और इस मावना की अभिव्यक्ति में ऐसी वातें कह डाली हैं जो घृणास्पद हैं। इस विषय में तारामिनत-सुघाणंव (४, पृ० ११६) का उद्घरण उल्लेखनीय है पर ।

पञ्च मकारों के विषय में तान्त्रिक ग्रन्थों की शिक्षा ने सभी वर्णों एवं जातियों के लोगों, विशेषत: समाज के निम्नवर्गीय लोगों में अस्वास्थ्यकर एवं अनैतिक प्रवृत्तियाँ उत्पन्न कर दी होंगी। ७वीं शती से १२वीं तक के लम्बे काल में हिन्दू एवं बौद्ध तान्त्रिकों का दौर-दौरा था। वज्रयान के एक सम्प्रदाय में गुरु लोग नीले रंग का वस्त्र **धारण करते थे। सम्मितिय शाखा के एक गुरु के विषय में एक गाथा है। गुरु महोदय नील पट धारण करके एक** वेश्या के यहाँ गये। वे रात्रि में मठ को लौट कर नहीं आये। जब प्रात:काल उनके शिष्यों ने नीलपट घारण करने का कारण जानना चाहा तो गुरु महाराज ने नीलपट के आध्यात्मिक महत्त्व को समझाया। तभी से उनके अनुयायियों ने नीलपट घारण करना आरम्भ कर दिया। उनकी पुस्तक 'नीलपटदर्शन' में ऐसा उल्लिखित है-- 'कामदेव' एक रत्न हैं, वेश्या एक रत्न है, मदिरा एक रत्न है, मैं इन तीन रत्नों को नमस्कार करता हैं; अन्य तथाकथित तीन रत्न शीशे की मनियाँ मात्र हैं'। यह जानना चाहिए कि मक्त बौद्धों के लिए बुद्ध, धर्म एवं संघ तीन रत्न कहे गये हैं। नीलपटदर्शन के अनुयायीगण इन तीन रत्नों को व्यर्थ मानते हैं, उन्हें केवल शीशे की गुटिकाएँ मात्र मानते हैं। देखिए मिक्षु राहुल सांकृत्यायन का निबन्ध 'ऑन वज्रयान और मन्त्रयान' (जे॰ ए॰, जिल्द २२५, १६३४, पृ॰ २१६), जहाँ यह गाथा दी हुई है। झूठे गुरुओं ने लोगों को मद्य, मांस एवं नारियों के साहचर्य की सरल विघि द्वारा निर्वाण प्राप्ति की हरी बाटिका दिखा कर उनको भ्रमित कर दिया। इस लम्बे काल में मारतीय साहित्य मद्य, मांस एवं मैथुन से संचालित तान्त्रिक पूजा की मर्त्सना एवं उपहासात्मक आलोचनाओं से परिपूर्ण है। दो-एक उदाहरण यहाँ दिये जा रहे हैं। राजशेखर (लगमग ६०० ई०) द्वारा प्रणीत प्राकृत नाटक 'कर्पूरमञ्जरी' का एक पात्र भैरवानन्द है, जो अलौकिक शक्ति वाला कहा जाता है। उसने (मदवश या मतवाला होने का नाट्य करते हुए) कहा है- 'गुरु के प्रसाद से हम लोग मन्त्रों या तन्त्रों या घ्यान के विषय में कुछ भी नहीं जानते। हम मद्य पीते हैं, महिलाओं के साथ रमण करते हैं तब भी कुलमार्ग में संलग्न रहने के कारण मोक्ष पाते हैं। एक उग्र गणिका दीक्षित की जाती है और नियमानुकूल पत्नी बनायी जाती है, मद्य पिया जाता है, मांस खाया जाता है, मोजन मिक्षा से प्राप्त होता है, हम लोगों की शैया चर्म-खण्ड की है। यह कौलघर्म किसको आकर्षक नहीं लगता?

४६. भगिनों वासुतां भाषां यो दद्यात्कुलयोगिने। मधुमत्ताय देवेशि तस्य पुष्यं न गण्यते। तारामिक्त सुधाणंव (४, पू० ११६) द्वारा उद्धृत।

विष्णु एवं ब्रह्मा के नेतृत्व में देवता लोग भी घोषित करते हैं कि मोक्ष घ्यान, वेदपाठ एवं वैदिक यज्ञों से प्राप्त होता है, केवल उमा के पित ने इसे देखा (जाना) कि मोक्ष की प्राप्ति सुरारसपान एवं नारियों के साथ संभोग करने से हो सकती हैं '। यशस्तिलकचम्पू (सन् ६५६ ई०) ने शैवागम के दक्षिण एवं वाम मार्गों की ओर निर्देश करने के उपरान्त महाकिव मास का एक श्लोक उद्घृत किया है—'व्यक्ति को सुरा पीनी चाहिए, प्रियतमा के मुख को देखना चाहिए, स्वभाव से सुन्दर और जो अविकृत न हो वैसा वेष घारण करना चाहिए, वह पिनाकपाणि (शिव) दीर्घायु हों, जिन्होंने मोक्ष का ऐसा मार्ग (सर्वप्रथम) ढूँढ़ निकाला ६१। क्षेमेन्द्र (११ वीं शती के तीसरे चरण में) के दशावतारचरित में एक क्लोक है जो तान्त्रिक गुरुओं एवं उनके अनुयायियों के कर्म पर प्रकाश डालता है ६२ — 'गुरुओं की घोषणा है कि एक ही पात्र से भाँति-भाँति के शिल्पियों, यथा घोवियों, जुलाहों, चर्मकारों, कापा-लिकों द्वारा मद्य पीने से, चक्रपूजा से, विना किसी विकल्प के स्त्रियों के साथ संभोग करने से तथा उत्सवों से

६०. मौलिक क्लोक (१।२२-२४) प्राकृत में हैं । उनके संस्कृत रूप यों हैं : मन्त्राणां तन्त्राणां न किमपि जाने घ्यानं च नो किमपि गुरुं प्रसारात्। मद्यं पिबामो महिलां रमामो मोक्षं च यामो कुलमार्गलग्नाः ॥ रण्डा चण्डा दीक्षिता घमंदारा मद्यं मांसं पीयते खाद्यते च। भिक्षा भोज्यं चमंखण्डं च शय्या कौलो धर्मी कस्य नाभाति रम्यः ॥ भुक्ति भणन्ति हरिब्रह्म मुखा आप देवा ध्यानेन वेदयपठनेन ऋतुक्रियाभिः एकेन केवल मुमादियतेन बच्टो मोक्षः समं सुरतकेलि सुरारसैः ॥ यह संभव है कि भैरवानन्द द्वयर्थक हो । पारानन्दसूत्र ने बहुत-से तान्त्रिक गुरुओं का उल्लेख किया है जिनके नाम आनन्द से अन्त होते हैं, यथा अमृतानन्द (पृ० ५४, ७३), उन्मादानन्द (पु० ४४, ७२, ७६), ज्ञानानन्द (पु० ४४, ७३, ६१), देवानन्द (पु० ४४), परानन्द (पु० ७२, ६१७, जो पारानन्द सूत्र के लेखक हैं), मुक्तानन्द (पृ० १४), सुरानन्द (पृ० १४, ७०, ७२)। बहुत-से गुरुओं के नाम में 'भैरव' भी आया है और ऐसे नाम पारानन्दसूत्र में पर्याप्त आये हैं, यथा-आकाशभैरव (६ बार), उन्मत्त भैरव (१७ वार), काल भैरव (११ बार)। पू॰ ६६ में भैरव नाम एक लेखक का भी आया है। राज-शेखर ने इन तान्त्रिक गुरुओं का, जिन्होंने मकारों का समर्थन किया है, बड़ा उपहास किया है। पारानन्द सूत्र सम्भवतः ६०० एवं १२०० ई० के बीच में कभी प्रणीत हुआ होगा (भूमिका, पू०. १२) । परशुरामकल्पसूत्र (१।४०) में ऐसी व्यवस्था है कि बीक्षा के उपरान्त गुरु शिष्य को ऐसा नाम देते हैं जिसका अन्त आनन्द-नाथ से हो । यही बात महानिर्वाण० (१०।१८२) में भी पायी गयी है।

६१. इमनेव च मार्गमाश्रित्याभाषि भासेन महाकविना। पेया सुरा प्रियतमा मुखमीक्ष्यणीयं ग्राह्यः स्वभाव-लिल्तोऽविकृतश्च वेषः । येनेदमीदृशमदृश्यत मोक्ष वर्त्म दीर्घायुरस्तु भगवान् स पिनाकपाणिः । यशस्तिलकचम्पू (पृ०१५१)। यह पल्लव राजा महेन्द्रविकमवर्मन के मत्तविलास प्रहसन का सातवाँ क्लोक है जो कपाली के मुख से कहलाया गया है। इससे एक पहेली उत्पन्न हो जाती है। या तो यशस्तिलक के लेखक ने लेखक का नाम ठीक से नहीं बताया या यह क्लोक भास के किसी ऐसे नाटक का है जो अभी उपलब्ध नहीं हो सका है और उसे मत्तविलास प्रहसन ने ज्यों-का-त्यों उठा लिया है, जो मात्र प्रहसन होने के कारण कोई गम्भीर बात नहीं थी। प्रस्तुत लेखक दूसरे मत को अंगीकार करता है।

६२. चक्रस्थितौ रजक-वायक-चर्मकार-कापालिक प्रमुख शिल्पिभरेक पात्रे । पानेन मुक्तिमविकल्प-रतोत्सवेन वृत्तेन त्रोत्सवता गुरवो वरन्ति ॥ दशावतारचरित (पृ० १६२)। चक्रपूजा के विषय में आगे लिखा जायगा ।

परिपूर्ण जीवन से मुक्ति प्राप्त होती है'। राजतरंगिणी (१२ वीं शती) में भी तान्त्रिकों एवं उनके कमों की और संकेत मिलता है। ५।६६ में कल्हण का कथन है विकास के क्या अविन्तिवर्मा के शासन-काल में मट् कल्लट ऐसे सिद्ध लोगों ने (जो अलौकिक शिक्तियाँ रखते थे, यथा अणिमा) संसार के कल्याण के लिए जन्म लिया था। कल्हण ने एक अच्छे राजा यशस्कर (६३६–६४८ ई०) के शासन का वर्णन करते हुए लिखा है विकास के राज्य में गृहिणियाँ गृहदीक्षा के कृत्य में देवताओं के रूप में नहीं दीख पड़ती थीं, और न अपने पितयों की शीलश्री (अच्छे चित्र) से दूर रहने के लिए अपने सिर को हिलाती ही थीं। कश्मीर का राजा कलश (१०६३–१०८६ ई०) अमरकण्ठ के पुत्र प्रमदकण्ठ का शिष्य हो गया था। प्रमदकण्ठ अच्छा ब्राह्मण था, किन्तु कलश, जो स्वमाव से दुष्ट था, अपने गृह द्वारा वुरे आचरणों में लिप्त करा दिया गया, और वह (राजा कलश) अच्छी या वुरी स्त्रियों में भेद नहीं करता था। इस विषय में कल्हण ने लिखा है—'मैं इस (कलश के) गृह की गत विकल्पता का क्या वर्णन करूँ, जब कि अन्य विकल्पों का त्याग करके उसने अपनी पुत्री के साथ व्यभिचार किया ?' पा। इससे स्पष्ट है कि कश्मीर में ११ वीं शती में कुछ ऐसे तान्त्रिक गृह थे, जो गृह्यसमाजतन्त्र द्वारा बाँद्ध योगियों के लिए व्यवस्थित आचरणों का अक्षरशः, पालन करते थे। कुमारपाल के उत्तराधिकारी अजयदेव के शासन-काल में यशपाल नामक

६३. अनुप्रहाय लोकानां भट्ट श्री कल्लटादयः । अवन्ति वर्मणः काले सिद्धा भुवमवातरन् ।। राजत० (५। ६६) । अवन्तिवर्मा ने सन् ६५६ से ६६३ ई० तक राज्य किया । काइमीरी शैववाद में कल्लट एक महान् नाम से विख्यात हैं। यह द्रष्टव्य है कि बौद्धधर्म की वज्रयान-शाखा में ६४ सिद्ध पुरुषों का उल्लेख है जो ७ वीं से ६ वीं तक हुए थे। देखिये बुद्धिस्ट इसोटेरिज्म (पृ० ३४) एवं भिक्षु राहुल सांकृत्यायन का निवन्ध 'दि ओरीजिन आव वज्रयान एण्ड दि ६४ सिद्धज्ञ' (जे० ए०, जिल्द २२५, १६३४, पृ० २०६–२३०) जहाँ पृ० २२०–२२५ में ६४ सिद्धों की एक लम्बी सूची है जिसमें लूइपा से भिलपा के नाम, उनकी जातियों, स्थितियों, उत्पत्तिस्थान, उनमें से ६वीं शती के आगे के कुछ के समकालीनों के नाम के साथ दिये गये हैं। मत्स्येन्द्रनाथ को लूइपा कहा गया है। देखिये इण्डियन हिस्टॉरिकल क्वार्टरली (जिल्द ३१, पृ० ३६२–३७५) जहाँ डा० करमबेल्कर का 'मत्स्येन्द्रनाथ एण्ड हिज योगिनी कल्ट' नामक लेख हैं।

६४. नादृश्यन्त च गेहिन्यो गुरुदीक्षोत्थदेवताः । कुर्वाणा भर्तृ शील श्री निषेधं मूर्घधूननैः ॥ राजत० (६१२)। इससे प्रकट होता है कि तान्त्रिकों में लिंग के विषय में समान भावना के कारण स्त्रियाँ तान्त्रिक कृत्यों में गुरु बनायी जाती थीं। देखिये प्राणतोषिणी (पृ० १७६), जहाँ पर स्त्री गुरु की अहंताएँ दी हुई हैं, और देखिए पृ० ५४०, जहाँ गुरु की पत्नी की पूजा तथा अपने अधिकार से गुरु के रूप में पूजित होने वाली स्त्री का उल्लेख है। गुरु एवं उसके पूर्वजों की पूजा शिष्यों द्वारा इस प्रकार होती थी मानो वे (शिष्य) यजमान हों। जब यजमान (शिष्य) लोग गुरुओं के रूप में पूजित स्त्रियों के पतियों की प्रशंसा करते थे तो वे असहमित में अपना सिर हिलाती थीं, जिसका तात्पर्य यह था कि वे स्पष्ट रूप से अपने पतियों के चरित्र की आलोचना करती थीं। कल्हण का कथन है कि यशस्कर के शासन-काल में ऐसा नहीं होता था। यशस्कर ने तान्त्रिकों के आचारों को अवश्य बन्द करा दिया होगा और स्त्रियों को गुरु बनने का अवसर ही नहीं मिलता रहा होगा।

६४. गुरोर्गतिककल्पत्वं तस्यान्यत्किमिवोच्यताम् । त्यक्तशङ्कः प्रववृते स्वसुता सुरतेषि यः ॥ राजत० (७।२७८) ।

नाटककार की रचना मोहराजपराजय में पात्र 'कौल' है जो अपने इस सिद्धान्त की घोषणा करता है कि वह विना किसी मनस्ताप के प्रतिदिन मांस खाता है, मद्य पीता है और मन को पूरी छूट दिये रहता है इह । अपराक ने एक क्लोक उद्घृत किया है, जिससे स्पष्ट है कि बहुत-से सम्प्रदायों के बीच में एक संगति में रहना कठिन है— कोई व्यक्ति हृदय से कौल हो सकता है, बाह्य रूप से वह शैव-सा प्रतीत हो सकता है और वह अपने वास्तिवक आचरण में वैदिक कृत्यों का अनुसरण कर सकता है। व्यक्ति को सार ग्रहण करके नारिकेलफल की माँति रहना चाहिए' । लगता है कि उच्च विद्वान् एवं किव तान्त्रिक पूजा के प्रति कुछ अनिश्चित भावना रखते थे। मिथिला के महान् किव विद्यापित अपने मक्तिपरक गीतों से जहाँ वैष्णव हैं, वहीं उन्होंने शैवसर्वस्वसार नामक ग्रन्थ भी लिखा है (अतः वे शैव कहे जा सकते हैं), दुर्गामिक्ततरंगिणी भी लिखी है (जो उन्हें शाक्त भी सिद्ध करती है) और लिखा है एक तान्त्रिक ग्रन्थ ६ । विद्यापित की 'पुरुषपरीक्षा' का प्रथम रलोक 'आदिशक्ति' का आह्वान करता है। बंगाल एवं आसाम में शाक्त सिद्धान्तों का बड़ा प्राबल्य रहा है और अब भी वहाँ काली-पूजा प्रचलित है, किन्तु बल्लालसेन नामक विख्यात बंगाली राजा ने अपने दान-सम्बन्धी महान् ग्रन्थ 'दानसागर' में देवीपुराण को कुत्सित समझ कर छोड़ दिया है ६ १।

यह सम्भव है कि पञ्च मकारों के प्रवर्त्तक तान्त्रिक या शाक्त सम्प्रदाय ने भगवान् या परमात्मा के उस भयंकर स्वरूप की अवमानना की जो मानवों एवं पदार्थों के भाग्यों पर शासन करता है, जो कभी-कभी सच्चरित्र लोगों को भी भीषण दुखों में पलने देता है; सम्मवतः इसी से इस सम्प्रदाय ने परम्परागत नैतिक भावना एवं सामाजिक सदाचरणों की अवज्ञा कर दी और ऐसी आशा की कि यौगिक आचारों से उच्च मानसिक शक्तियाँ एवं आनन्द की प्राप्ति हो जायगी। देखिए डा॰ बी॰ मट्टाचार्य की भूमिका (गृह्यसमाज॰, प॰ २२), जहाँ ऐसी ही

६६. मोहराजपराजय (गायकवाड़ ओरिएण्टल सीरीज, बड़ौदा) पृ० १०० में कौल कहता है : 'खाद्यते मांस-मनुबनं पीयते मद्यं च मुक्त संकल्पम् । अनिवारित मनः प्रसर एष धर्मो मया दृष्टः ।। (प्राकृत इलोक का यह संस्कृत रूप है)। यह नाटक ११७२-११७५ ई० में लिखा गया था।

६७. अन्तः कौलं वहिः शैवं लोकाचारे तु वैदिकम्। सारमादाय तिष्ठेतु नारिकेल फलं यथा। अपरार्क (पृ० १०)। नारिकेल फल के तीन स्वरूप हैं: पहला बाहरी कठोर कोश, दूसरा वह अंश जो कोश के भीतर कोमल एवं स्वादयुक्त होता है और तीसरा वह अंश जो जल होता है। कुलार्णवतन्त्र में आया है: 'अन्तःकौलो बहिः शैवो जनमध्ये तु वैष्णवः । कौलं सुगोपयेद्देवि नारिकेल फलाम्बुवत् ॥ (११।८३) । शैवों एवं शाक्तों बोनों का साम्प्रदायिक चिह्न है त्रिपुण्ड (पवित्र विभूति, अथवा भस्म की तीन समानान्तर रेखाएँ, जो मस्तक पर एक आँख से दूसरी आँख तक अँगूठे एवं कनिष्ठिका को छोड़ अन्य तीन अंगुलियों से खींची जाती हैं। बेखिये बृहज्जाबालोपनिषद् (४ ।१०-११), देवी भागवत (११।१५।१७-२३)।

६८. देखिये डी॰ सी॰ भट्टाचार्यकृत निवन्ध (जर्नल आव गंगानाथ सा रीसर्च इंस्टीच्यूट, जिल्द ६, पू॰ २४१-२४७) 'विद्यापितस वर्क ऑन तन्त्र'। पुरुष परीक्षा का प्रथम क्लोक (वरभंगा संस्करण, १८८८) यह है-'ब्रह्मपि यां नौति नृतः सराणां (सुराणां ?) यामिवतोप्यचंयन्तीन्द्रमौलिः ॥ यां ध्यायतिध्यानगतोपि विष्णु-स्तामादिशक्तिं शिरसा प्रपद्ये॥'

६६. नानावेश घराः कौलाः कुलाचारेषु निश्चलाः । सेवन्ते त्यां कुलाचौरर्नेहि तात् बाघते कलिः।। महानिर्वाणतन्त्र (४।६३)।

मावना व्यक्त है। सम्मवतः एक अन्य प्रवृत्ति भी रही होगी। सामान्य जन बौद्ध धमं की ओर आकृष्ट होते चले जा रहे थे। हिन्दू तान्त्रिक सम्प्रदायों के प्रवर्त्तकों ने उन्हें हिन्दू-सीमा के अन्तगंत ही रहने देना चाहा। सामान्य जन मांस-मदिरा का प्रयोग करते हैं, उन्हें बताया गया कि यदि वे तान्त्रिक गुरुओं एवं आचारों का अनुसरण करेंगे तो मांस एवं मद्य में चूर रहने पर भी उच्चतर आध्यात्मिक स्तर प्राप्त करेंगे। इसके मूल में घारणा यह थी कि शक्ति ही सब कुछ है और सब के लिए है; मोग का परित्याग आवश्यक नहीं है, क्योंकि मनुष्य देवी या शिव का अंश है। मोग का ऊर्घ्वायन होना चाहिए, वस इतना ही कौलशास्त्र में पर्याप्त है। तान्त्रिकों ने संयम एवं तप के योग के स्थान पर मोग का योग स्थापित करना चाहा। वाममागं के आचारों में प्रवृत्त साधक से यही आशा की जाती है कि वह आत्मा के अहंकारमय तत्त्वों का नाश कर देगा है।

महानिर्वाणतन्त्र तथा कुछ अन्य तन्त्रों ने कामुक अनैतिकता एवं संकुलता के ज्वार को बाँघने का भी प्रयास किया है। उदाहरणार्थ, परशुरामकल्पसूत्र के टीकाकार रामेश्वर का कथन है कि जो जितेन्द्रिय नहीं है उसे कौल-मार्ग का अधिकार नहीं है (पृ० १५३)। यह महानिर्वाणतन्त्र के इस कथन के प्रत्यक्ष विरोध में पड़ता है कि ब्राह्मणों से लेकर अस्पृश्य तक सभी लोग कौल आचारों के अधिकारी हैं । आजकल के कुछ ऐसे लोग, जो तन्त्रवाद का छद्म रूप से समर्थन करते हैं, कहते हैं कि गृह्यसमाज में जो निर्देश दिये हुए हैं, तथा बच्चयान के अनुयायियों द्वारा पालित होने वाले जो नियम हैं, वे केवल उन योगियों के लिए हैं जिन्होंने यौगिक पूर्णता का कुछ अंश प्राप्त कर लिया है। किन्तु स्पष्ट उत्तर यह है—'किन्तु केवल उस व्यक्ति को छोड़कर (जो साधनारत है) कौन बता सकता है कि उसने थोड़ी-बहुत आध्यात्मिकता प्राप्त कर ली है? और यदि यह मान भी लिया जाय कि सारे निर्देश योगियों के लिए ही हैं तो यही मारी-भरकम ढंग एवं माथा में कहने की क्या आवश्यकता पड़ी थी कि एक वच्चयानी योगी वैसा ही आचरण करे जिसे साधारण लोग कदाचार कहते हैं?' प्राचीन एवं मध्यकालीन तन्त्रों के समर्थकों की वातों का उत्तर दे देना आवश्यक है, क्योंकि यदि उनकी आलोचना नहीं की गयी तो लोगों में म्रामक घारणा उत्पन्न हो सकती है।

सर जॉन वुड़ौफ ने 'प्रिंसिपुल्स आव तन्त्र' (माग २, पृ० ६) में कहा है कि मांस, मत्स्य एवं मिंदरा का प्रयोग वैदिक काल में सर्वसाघारण था तथा महाभारत एवं पुराणों में (यथा कालिका, मार्कण्डेय, कमें आदि) मद्य, मांस एवं मत्स्य के सेवन की ओर संकेत हैं। यह कथन एक विशेष समर्थन है और गुमराह (पथम्रब्ट) करने वाला है। प्रश्न है: क्या वह सुरा जो प्रतिदिन के या आवधिक यशों में देवों को अपित की जाती थी, ऋग्वेद या किसी अन्य वेद में आहुति कही गयी थी? वैदिक युग में मद्य का ज्ञान था या उसका सेवन होता भी रहा हो, किन्तु बात वास्तव में यह जानने की है कि उन दिनों सोम एवं सुरा में अन्तर किया जाता था। देखिए शतपथ ब्राह्मण (४।१।४।२८: सत्यं व श्रीज्योतिः सोमोजनृतं पाप्मा तमः सुरा।): 'सोम सत्य, श्री (समृद्धि), ज्योति (प्रकाश) है तथा सुरा असत्य, कष्ट एवं अंघकार है। सोम का उल्लेख ऋग्वेद में सैकड़ों बार हुआ है और नवाँ मण्डल इसकी प्रशस्ति के लिए ही सुरक्षित-सा है, और सोम देवों

तन्त्र (१४।१८४)।

७०. यत्रास्ति भोगो न च तत्र मोक्षो यत्रास्ति मोक्षो न च तत्र भोगः। श्री सुन्दरी सेवन तत्पराचां भोगञ्च मोक्षञ्च करस्य एव ॥ कौलरहस्य से हंसविलास (पृ० १०४) द्वारा उद्धृत। ७१. विप्राद्यन्त्यजपर्यन्ता द्विपदा येऽत्र भूतले। ते सर्वेऽस्मिन्कुलाचारे भवेयुरिषकारिणः। महानिर्वाण-

को दिया जाता था, किन्तु ऋग्वेद में सुरा का उल्लेख केवल छह बार हुआ है और यह कहीं भी स्पष्ट रूप से नहीं उल्लिखित है कि यह देवों को धार्मिक रूप में अपित की जाती है; विल्क वरुण के एक स्तोत्र में, सुरा को पापमय कहा गया है और उसे क्रोध एवं जुए के समकक्ष में रख दिया गया है (ऋ॰ ७।८६।६ : न स स्वो दक्षो वरुण घ्रुतिः सा सुरा मन्युविभीदको अचित्तिः)। तन्त्रवाद के समर्थन के उत्साह में आर्थर एवालोन (सर जॉन वुड़ौफ्) ने कुछ सरल शब्दों की भ्रामक व्याख्या में विवेकशून्यता प्रदर्शित की है। 'प्रिंसिपुल्स आव तन्त्र' की मूमिका (पृ० ७) में उन्होंने ऋ० (१।१६६।७) को उद्धृत किया है—'अर्चन्त्यर्क मदिरस्य पीत ये' और उसका अनुवाद यों किया है—'मदिरा (मद्य) पीने से पहले सूर्य की पूजा करते हैं।' यहाँ मदिर (मदिरा नहीं) शब्द आया है, यह विशेषण है और इसका अर्थ है 'आनन्दप्रद' या 'आह्लादक' । 'मदिरा' शब्द ऋग्वेद में कहीं भी नहीं आया है, किन्तु विशेषण के रूप में 'मदिर' शब्द १६ वार आया है और सामान्य रूप (बहुत कम स्पष्ट व्यंजना के रूप) से यह सोम, इन्दु, अंशु, रस या मधु की विशेषता वताता है। उपर्युवत मन्त्रभाग में 'पहले' के अर्थ में कोई शब्द नहीं आया है। इस अंश का अर्थ है—वे (पूजा करने वाले या मस्त लोग) उस (इन्द्र) की पूजा करते हैं जो स्तुति के योग्य है (और मरुतों का एक मित्र है) । जिससे कि वह आह्लादमय (सोम) को पीने के लिए आये । 'मदिरा' शब्द (मद्य के अर्थ में) वैदिक काल के किसी भी शुद्ध ग्रन्थ में नहीं आया है। यह सर्वप्रथम महाभारत में प्रयुक्त हुआ है। कुछ तन्त्र-समर्थक लोग इन्द्र के सम्मान में की जाने वाली सौत्रामणी दृष्टि में सुरा के प्रयोग की चर्चा करते हैं किंतु परिस्थितियाँ विलक्षण हैं। सौत्रामणी बहुत से यज्ञों में एक है और इसके सम्पादन के अवसर विरल होते थे; इसका सम्पादन राजसूय के अन्त में होता था और अग्निचयन के अन्त में मी होता था जबकि पुरोहित अधिक सोम पी लेने के कारण वमन कर देता था। अत्यन्त महत्त्वपूर्ण बात यह है कि सौत्रामणि में हवन की गयी सुरा का अवशेष यज्ञ में रत पुरोहित द्वारा नहीं ग्रहण किया जाता था, प्रत्युत एक ब्राह्मण को इसे पीर के लिए शुल्क देकर बुलाया जाता था और यदि कोई ब्राह्मण नहीं मिलता था तो उसें चींटियों के ढूह पर गिरा दिया जाता था। इस विषय में हमने इस ग्रन्थ के खण्ड (जिल्द २) में पढ़ लिया है। काठकसंहिता में एक मनोरंजक वक्तव्य आया है<sup>७२</sup>-"अतः एक अपेक्षाकृत बूढ़ा (ज्येष्ठ) व्यक्ति एवं एक कम अवस्था वाला व्यक्ति, पतोहू, स्वसुर मुरा पीते हैं और आपस में आलाप करते रहते हैं; विचारहीनता पाप है; अतः एक ब्राह्मण इस विचार से मुरा नहीं पीता कि 'अन्यथा (यदि मैं इसे पीऊँ), मैं पापी हो जाऊँगा'; अतः यह क्षत्रिय के लिए है; ब्राह्मण से ऐसा कहना चाहिए कि सुरा, यदि क्षत्रिय द्वारा पी जाय, तो उसे हानि नहीं पहुँचाती।"

उपर्युक्त वक्तव्यों सं प्रकट होता है कि न केवल पुरोहित लोग ही सौत्रामणि में भी सुरा पीने को मिलते थे, प्रत्युत काठकसंहिता के काल तक उसे पीने के लिए शुल्क पर भी ब्राह्मण का मिलना किठन था। वाजसनेयीसंहिता (१६।५) ने भी सौत्रामणी की ओर ही संकेत किया है, अन्य यज्ञों की वात नहीं उठायी है। मन्त्र यह है—'ब्रह्म क्षत्रं पवते तेज इन्द्रियं सुरया सोम: सुत आसुतो मदाय', जिसका अर्थ है—'सोम जब सुरा से मिश्रित हो जाता है तो कड़ा पेय हो जाता है और उससे नशा (मद) हो जाता है'। छान्दो-

७२. तस्माज्ज्यांयाश्च कनीयांश्च स्नुषा श्वसुरश्च सुरां पीत्वा सह लालपत आसते। पाप्मा वं माल्व्यं तस्माव् ब्राह्मणः सुरां न पिवति पाप्मना नेत्संसृज्या इति तदेतत् क्षत्रियाय ब्राह्मणं बूयार्प्ननं सुरा पीता हिनस्ति। काठकसंहिता (१२।१२)।

ग्योपनिषद् (४।१०।६) ने सुरापान करने वाले को पंच महापापियों में गिना है<sup>७३</sup>। अतः सौत्रामणी के सुरा-दान (हिन) तथा देवी को मद्य देने के उपदेश में (जिसकी व्यवस्था तन्त्रों में है) कोई साम्य नहीं है। इस प्रकार अथर्ववेद में जादू के कृत्यों से सम्बन्धित संकेत से भी कोई सहायता नहीं प्राप्त हो सकती। उस काल से समाज बहुत आगे आ चुका था और मनु (११।६३) ने अभिचार (अर्थात् किसी को मारने के लिए श्येनयाग के समान जाटू की किया) एलं मूलकर्म (जड़ी-बूटियों तथा मन्त्रों से किसी व्यक्ति या स्त्री को अपने वश में करना) को उपपातक ठहरा दिया था। महाभारत (उद्योगपर्व, ५६।५) से सम्बन्धित संकेत भी म्रामक हैं। महामारत-काल में मद्यसेवन होता था किन्तु तन्त्रों के समान घार्मिक कृत्य के अंश के रूप में नहीं। इसी प्रकार तन्त्रों में मद्यसेवन के पक्ष में मार्कण्डेय तथा अन्य पुराणों का जो हवाला दिया गया है वह भी व्यर्थ ही है, क्योंकि पुराणों के वे अंश तब लिखे गये थे या क्षेपक रूप में तब जोड़े गये जब हिन्दू समाज के कुछ अंशों पर तान्त्रिक कियाओं का प्रमाव प्रगाढ़ रूप में पड़ चुका था। महाव्रत अर में मैथुन की ओर जो संकेत किया गया है वह अत्यन्त म्रामक एवं अविवेकपूर्ण है । कुलार्णव एवं गुह्यसमाज ऐसे तन्त्रों में केवल साधक को अलौकिक शक्तियों एवं उच्च आध्यात्मिक उपलब्धियों के लिए मैथुन का आचरण करना पड़ता था किन्तु महावृत में मैथुन का कर्म अभ्यागतों द्वारा निर्देशित है (न कि यजमान या किसी पुरोहित द्वारा) और वह भी केवल प्रतीकात्मक है न कि देवी को प्रसन्न करने के लिए घार्मिक कृत्य के रूप में स्वयं साघक द्वारा किये जाने वाले मैथुन के अनुरूप है। यहाँ तक कि पश्चात्कालीन सुधारवादी तन्त्र ग्रन्थ महानिर्वाणतन्त्र ८।१७४-१७५) ने स्पष्ट रूप से कहा है कि उन पंच तत्त्वों पर, जिन्हें साधक एकत्र करता है (यथा-मद्य, मांस आदि) सौ बार 'आं, हीं, कों, स्वाहा' नामक मन्त्र का पाठ होना चाहिए, साधक को यह विचार करना चाहिए कि प्रत्येक वस्तु ब्रह्म से उत्पन्न है, उसे आँखें बन्द करनी चाहिए और उन तत्त्वों को काली को समर्पित करना चाहिए, और फिर स्वयं खाना-पीना चाहिए ।

अलौकिक शिवतयों एवं मुक्ति की प्राप्ति के लिए मकारों की व्यवस्थाओं से जनता संकुट्य हो चुकी थी और तन्त्रों की अवमानना आरम्म हो गयी थी, अतः शिक्तसंगमतन्त्र (१४५४-१६०७ ई०) ऐसे पश्चा-त्कालीन हिन्दू तन्त्र ग्रन्थों ने प्रतीकात्मक व्याख्याएँ करनी आरम्म कर दीं। उनका कथन है कि मद्य, मुद्रा, मैथुन आदि शब्द सामान्य अर्थ में नहीं प्रयुक्त हैं, प्रत्युत वे विशिष्ट गूढ़ अर्थ में प्रयुक्त हैं अप । उदाहरणार्थ, मुद्रा के

७३. तरेष क्लोकः । स्तेनो हिरणस्य सुरां पिबेश्च गुरोस्तल्पमावसन्त्रह्यहा चैते पतन्ति चत्वारः पंचम, पूजाचरंस्तैरिति । छा० उप० (४।१०।६) ।

७४. सत्र के एक दिन पूर्व महावत होता है। देखिये इस महाग्रन्य का खण्ड (जिल्ब) २।

७४. गुडाईकरसो देवि मुद्रा तु प्रथमा मता । पिण्याकं लवणं देवि द्वितीया परिकीर्तिता । लशुनं तित्तिड़ी चैव तृतीया परिकीर्तिता । गोधूममाषसम्भूता सुन्दरी च चतुर्थिका । शक्त्यालापः पंचमी स्यात्पंचमुद्राः प्रकीर्तिताः ।। शक्तिसङ्गम, ताराखण्ड, ३२, १३-१५; देखिये महानिर्वाणतन्त्र (६।६-१०) जहाँ चावल, जौ, या गेहूँ का घी के साथ बना व्यंजन या भूना हुआ अन्न मुद्रा कहा गया है । न मद्यं माधवीमधं मद्यं शक्तिरसोद्भवम् । सुषुम्ना शंकिनी मुद्रा उन्मन्यनुत्तमं रसः ।।' सामरस्यामृतोल्लासं मैथुनं च सवाशिवम् । महामद्यं शक्तिरसोद्भवम् । सुषुम्ना शंकिनी मुद्रा उन्मन्यनुत्तमं रसः ।।' सामरस्यामृतोल्लासं मैथुनं च सवाशिवम् । महामुण्डलिनी शक्तिस्तद्योगार्थं महेश्वरि । . . संयोगामृतयोगेन कुण्डल्युत्थानकारणात् । शक्तिसंगम०-ताराखण्ड ३२, २४-२७, ३२ । देखिये 'शक्ति एण्ड शाक्त' (पृ० ३३६-३४०) जहां पर मद्य, मांस, मत्स्य एवं मैथुन का योपिनी-

कई अर्थ हैं, यथा—गुड़ एवं सिरका का मिश्रण, या नमक एवं खली का मिश्रण या लहसुन एवं इमली का मिश्रण या गेहूं एवं उदं का मिश्रण; इसी प्रकार मद्य वह नहीं है जो माघवी (महुआ) से बनता है, प्रत्युत यह है कुण्ड-लिनी के जगाने के प्रयत्न में शक्ति की आह्लादमय अनुभूति (या रस)। यह मान लिया जा सकता है कि कुछ तान्त्रिक ग्रन्थ एवं लेखक मनुष्यों को तीन वर्गों में बाँटते हैं, यथा—पशु, वीर (वे जिन्होंने आध्यात्मिक अनु-शासन के मार्ग में बड़ी उन्नति कर ली है) एवं दिव्य (जो देवों के समान हैं) इन तीन वर्गों के लिए तन्त्र के समर्थंक लोग पाँच मकारों की विभिन्न व्याख्याएँ करते हैं। डी० एन० बोस ने अपने ग्रन्थ 'तन्त्रज' देयर फिल्रॉसफी एण्ड ऑकल्ट सीकेंट्स' (पृ०११०-१११) में बल्पूर्वक कहा है कि पंच मकारों के वास्तविक महत्त्व को दुष्ट प्रकृति के लोगों ने जानबूझ कर गन्दा कर डाला है; मद्य वह अमृतमय घारा है जो मस्तिष्क के उस कोश से फूटती है,जहाँ आत्मा का निवास है, मत्स्य का अर्थ है प्राणोच्छ्वासों का अवदमन, मांस का तात्पर्य हैं 'मीन व्रत' तथा मैथुन का अर्थ है 'सृष्टि एवं नाश के कर्मी पर ध्यान'।

तान्त्रिक लोग अपने प्रयोगों को अतिशयोवितपूर्ण उच्च अर्थ वाले शब्दों में वाँघने के अभ्यासी रहे हैं। पंचमकारों को पञ्च तत्त्व , कुलद्रव्य या कुलतत्त्व कहा गया है । मैथुन को सामान्यतः पंचमतत्त्व कहा जाता है, और वह नारी, जिसके साथ सम्मोग किया जाता है या जो तन्त्रपूजा में पुरुष से सम्वन्धित होती है, ज्ञान्त (देखिये कुलार्णव ७।३६-४३ एवं महानिर्वाण०, ६।१८-२०) या प्रकृति या लता कहलाती है और यह विशिष्ट कृत्य 'लतासावन' (महानिर्वाण १।४२) कहा जाता है। मद्य को तीर्थवारि 'या कारण (८।१६८ एवं ६।१७) कहा जाता है। महानिर्वाणतन्त्र ने, जो एक सुघारवादी ग्रन्थ है और कुछ बातों में राजा से मद्यपियों को दिण्डत करने को कहता है (११।११३-१२१) सुरा की प्रशंसा में कलम तोड़ दी है और उसे द्रवमयी-तारा, जीवनिरस्तारकारिणी, भोग एवं मोक्ष की माता तथा विपत्ति एवं रोग को नाश करने वाली कहा है (११।१०५) । शक्ति-पूजा के लिए पंच तत्त्व अनिवार्य हैं (महानिर्वाणतन्त्र ५।२१-२४ एवं कुलार्णव०५। ६६ एवं ७६) ७६ । कुछ तन्त्रों में ऐसा आया है कि तत्त्वों के अर्थ में तब अन्तर पड़ जाता है जब सम्बन्धित व्यक्ति तामिसक (पशु प्रकार का साधक) होता है या राजिसक (वीर प्रकार का साधक) होता है या सान्विक

तन्त्र (अध्याय ६) एवं आगमसार के अनुसार दिव्यभाव के रूप में अलौकिक अर्थ दिया हुआ है। योगिनीतन्त्र का एक क्लोक यह है : 'सहस्तारोपरि विन्दौ कुण्डल्या मलेनं शिवे। मैयुनं परमं द्रव्यं यतीनां परिकीर्तितम् ।। पशु वर्ग के लोगों के लिए, जो शक्ति-पूजकों की निम्न श्रेणी में परिगणित हैं, तत्त्वों के प्रतिनिधि विभिन्न प्रकार के हैं। कौलावलीनिर्णय (४।११३-१२३) ने कई एक प्रतिनिधियों का उल्लेख किया है, यथा—एक ब्राह्मण मद्य के स्थान पर ताम्प्रपात्र में मधु, पीतल के पात्र में गाय का दूध या नारियल का पानी रख सकता है, मांस के अभाव में लहसुन एवं सिरका का प्रयोग हो सकता है, मत्स्य के स्थान पर भैंस या भेंड़ का दूध प्रयोग में लाया जा सकता है तथा मैथुन के स्थान पर भूने हुए फल एवं जड़-मूल प्रयोग में लाये जा सकते हैं। ये व्याख्याएँ ठीक नहीं जैंचतीं और इनकी सत्यता पर सन्देह उत्पन्न होना स्वाभाविक है।

७६. कुलद्रव्यैविना कुर्याज्जपयज्ञतपोत्रतम्। निष्फलं तद्भवेव्वेवि भस्मनीव यथा हुतम् ॥; मन्त्रपूतं कुल-द्रव्यं गुरुदेवार्पितं प्रिये। ये पिवन्ति जनास्तेषां स्तन्यपानं न विद्यते।। कुलाणंव० (४।६६ एवं ७६)। 'स्तन्यपान न विद्यते' का अर्थ है कि वह पुनः नहीं जन्म लेता । कुलाणंव० (५।७६-८०) में आदेश है : 'सुरा शक्तिः शिवो मांसं— तद्भोक्ता भरव स्वयम्। तयोरंक्यसमृत्पन्न आनन्दो मोक्ष उच्यते ।। आन्नदं ब्रह्मणो रूपं तच्च देहे व्यवस्थितम्। तस्याभिव्यञ्जकं मद्यं योगिमिस्तेन पीयते ॥'

(दिव्य, व्यक्ति जो क्वेता के समान होता है )। बहुत-से तन्त्र-प्रन्थों के अनुसार मद्य का अर्थ सुरा एवं उसका प्रतिनिधि, यथा नारियल का जल या कोई पेय पदार्थ; इसका अर्थ वह मत्त करने वाला ज्ञान भी है जो योग-कियाओं के उपरान्त प्राप्त होता है। जिसके द्वारा साधक वाह्य संसार के लिए एक प्रकार से संज्ञा श्चिय हो जाता है। मांस वह कर्म है जिसके द्वारा साधक अपने एवं अपने कर्म को मगवान् शिव को सम-पित कर देता है। मत्स्य (जिसके प्रथम भाग 'मत' का अर्थ होता है 'मेरा') वह मानस-स्थिति है जिसके द्वारा साबक प्राणियों के सुख एवं दु:ख से सहानुभूति रखता है। मैथुन मूलाधारचक में शक्ति कुण्डलिनी (मनुष्य की देह में स्थित नारी) में तथा सहस्रारचक में परम शिव का मस्तिष्क के सर्वोच्च केन्द्र में सिम्मलन है और वह सहस्रार से चूने वाले मधुर-रस की धार है। कुछ लोगों के मत से विजया या मंग ही मद्य है। महा-निर्वाण ० (८।१७० एवं १७३) का कथन है कि मधु के लिए 'मधुर-त्रय' एवं मैथुन के लिए देवी की प्रतिमा के चरणों का ध्यान एवं वांछित मन्त्र का जप रखा जा सकता है। कौलावलीनिर्णय (३।३) ने निर्मय होकर कहा है कि यदि व्यक्ति विजया (भंग) छान (पी) कर घ्यान में लगता है तो वह ध्यानमन्त्र में विणित देवी के आकार का साक्षात् दर्शन करता है । कौलज्ञानिनर्णय एवं मास्करराय (लिलितासहस्रनाम की टीका में) ऐसे तन्त्रों का कथन है कि जब कुण्डलिनी योगी द्वारा जगा ली जाती है और वह सहस्रार चक में प्रविष्ट हो जाती है तो वहाँ से (जहाँ वीजकोश में चन्द्र का निवास है) अमृत चूने लगता है, जो आलंकारिक रूप से मद्य कहलाता है। कुलार्णव ने सर्वप्रथम उद्घोष किया है (१।१०५-१०७) — मुक्ति का उदय न तो वेदाध्ययन से होता और न शास्त्रों के अध्ययन से; इसका उदय केवल ठीक ज्ञान से होता है, आश्रम मोक्ष के साधन नहीं और न दर्शन ही ऐसे हैं और न शास्त्र ही; यह ज्ञान ही कारण है; गुरु द्वारा दिया गया ज्ञान ही मुक्ति प्रदान करता है, अन्य विद्याएँ मात्र हास्यास्पद हैं। इसके उपरान्त वेदान्ती ढंग से ऐसा कहा गया है (१।१११-११२)—'दो शब्द (क्रम से) वन्धन या मुक्ति की ओर ले जाते हैं, यथा—(यह) मेरा (है) या 'मेरा कुछ भी नहीं है'। व्यक्ति यह सोचकर कि 'यह मेरा है' बन्धन में पड़ता है और जब उसे इसका ज्ञान हो जाता है कि 'मेरा कुछ भी नहीं है' तो वह मुक्त हो जाता है। वही उचित कमें है जिससे व्यक्ति बन्धन में नहीं पड़ता, वही वास्तविक ज्ञान है जो मुक्ति प्रदान करता है। इन उच्च विचारों के उपरान्त वही तन्त्र (२।२२-२३ एवं २६) कौल सिद्धान्त पर आ जाता है। 'वह व्यक्ति जो योगी है, (सामान्यतः) जीवन का उपभोग नहीं करता, और जो योग नहीं जानता जीवन का उपभोग करता है; किन्तु कौल सिद्धान्त में योग एवं भोग दोनों हैं, अतः यह सभी (सिद्धान्तों) में श्रेष्ठ है; कौल सिद्धान्त में भोग सीघे ढंग से योग हो जाता है, जो (अन्य साधारण लोगों की दृष्टि में) पाप है, वहीं पुण्य हो जाता है, संसार मोक्ष में परिवर्तित हो जाता है। जिसका मन शिव-पूजा, दुर्गा-पूजा आदि के मन्त्रों से पवित्र हो चुका है उसे कौल ज्ञान प्रकाशित करता है।

कुलार्णव साधारण लोगों को दो मनों वाला लगता है। जहाँ एक साँस में वह मद्य पीने, मांस खाने की वात कौल सिद्धान्त के अनुयायियों से कह डालता है, उसी ढंग से दूसरे अवसर पर वह मकारों का गूढ़ार्थ उपस्थित करने लगता है (५।१०७-११२)—मूलाघार से ब्रह्मरन्ध में पहुँचने पर कुण्डलिनी—शिक्त एवं बुद्ध (चित्, शिव) के रूप में चन्द्र के सम्मिलन का आनन्द उमरता है; मस्तक के कमल से स्रवित एवं बुद्ध (चित्, शिव) के रूप में चन्द्र के सम्मिलन का आनन्द उमरता है; अन्य व्यक्ति मात्र होने वाले अमृत के स्वाद पर ध्यान देने वाला व्यक्ति सुधा (अमृत, मद्य) पीता है; अन्य व्यक्ति मात्र

मद पीते हैं। जब योग का अभ्यासी ७७ ज्ञान की तलवार से अच्छा या बुरा कर्म करने वाले पशु (अहं) को काटता हुआ अपने मन को परम (तत्त्व) में लगा देता है तो वह पल (सर्वोच्च, मांस) का खाने वाला कहा जाता है। योगी, जो अपने मन से अपनी कतिपय इन्द्रियों को संयमित करता हुआ, उन्हें आत्मा में केन्द्रित कर देता है, 'मत्स्याशी' हो जाता है ७८, अन्य सब केवल प्राणियों के हन्ता कहे जाते हैं। (वर्ग के) व्यक्ति की शक्ति (साधक से सम्बन्धित नारी) अप्रबुद्ध होती है; किन्तु कौलिक की शक्ति प्रबुद्ध होती है; जो ऐसी शक्ति को सम्मानित करता है वह वास्तविक रूप में शक्तिपूजक है। जब व्यक्ति परा-शक्ति (सर्वोच्च शक्ति) एवं आत्मा (शिव) के सम्मिलन से उत्पन्न आनन्द से परिपूर्ण हो जाता है तो वही मैयुन कहलाता है; अन्य व्यक्ति मात्र स्त्रीनिषेवक हैं।

लोकमर्यादाविरुद्ध तान्त्रिक आचारों के समर्थक अपेक्षाकृत अधिक या कम कुलार्णव की माँति ही पंचमकारों के विषय में व्याख्याएँ एवं तर्क उपस्थित करते हैं। उदाहरणार्थ, अपने ग्रन्थ 'प्रिसिपुल्स ऑव तन्त्र' (भाग २) की मूमिका में आर्थर एवालोन (सर जॉन वुड़ौफ) ने पारानन्दसूत्र (पृ० १७) में प्रयुक्त 'पीने' की अलौकिक अर्थ (गुप्त या गृढ़ अर्थ) में व्याख्या की है—'बार-बार पीने पर, पृथिवी पर गिर जाने पर पुनः उठ कर पी लेने पर पुनर्जन्म नहीं होता' १९। उन्होंने व्याख्या की है—'इस प्रकार जग जाने पर कुण्डिलिनी मुक्ति के बृहद् मार्ग में प्रवेश करती है, वह मार्ग सुषुम्ना स्नायु है और सभी केन्द्रों को एक के उपरान्त एक बेघती सहस्रार में पहुँच जाती है और पुन: उसी मार्ग से मूलाघार चक्र को लौट आती है। इस प्रकार के सम्मिलन से अमृत घार का प्रवाह होता है। साघक उसे पीता है और परम सुख प्राप्त करता है। यही कुलामृत नामक मद्य है जिसे आध्यात्मिक स्तर वाला साधक पीता है...।' आध्यात्मिक वर्गं के सावक के विषय में तन्त्र का कथन है- 'पीत्वा पीत्वा. . विद्यते'। षट्-चक-साघना की प्रथम अवस्था में साधक बहुत देर तक अपनी साँस रोक कर शक्ति के प्रत्येक केन्द्र में घारणा एवं ध्यान का अभ्यास नहीं कर पाता। वह कुण्डलिनी को सुषुम्ना में अपने कुम्मक की शक्ति से अधिक देर तक नहीं रख सकता। अतः परिणामतः उसे स्वींगक अमृत का पान करने के उपरान्त पृथिवी पर अर्थात् उस मुलाघार पर उतर

. ७७. जामूलाघारमाब्रह्मरन्ध्रं गत्वा पुनः पुनः। चिच्चन्द्र कृष्डली शक्तिसामरस्य सुखोदयः ॥ व्योमपंकज-निस्यन्दसुघापानरतोनरः। सुघापानिमदं प्रोक्तमितरे मद्यपायिनः॥ पुण्यापुण्य-पशुं हत्वा ज्ञानखङ्गेन योगवित्। परे-लयं नयेन्वित्तं पलाशी स निगद्यते ॥ मनसा चेन्द्रियगणं संयम्यात्मिन योजयेत् । मत्स्याशी स भवेद्देवि शेषाः स्युः प्राणिहिसकाः ॥ अप्रबुद्धा पशोः शक्तिः प्रबुद्धा कौलिकस्यं च । शक्तिं तां सेवयद्यस्तु स भवेच्छक्ति सेवकः ॥ परा-इक्त्यात्मिमियुनसंयोगानन्दिनर्भरः । य आस्ते मैथुनं तत् स्यादपरे स्त्रीनिषेवकाः ॥ कुलार्णव० (४।१०७-११२) । चौया तत्त्व मुद्रा है, किन्तु यह शब्द बहुधा साधक से सम्बन्धित शक्ति के लिए प्रयुक्त होता है।

७८. पलाशी का अर्थ है 'पल को खाने वाल.' या 'पल का आनन्द लेने वाला'। पल अर्थ है 'मांस'। 'पल' 'पर' (सर्वोच्च) के लिए भी प्रयुक्त होता है क्योंकि 'र' एवं 'ल' उच्चारण-स्थान से एक ही हैं और 'अश्' धातु, का अर्थ 'पहुँचना' एवं 'लाना' दोनों होता है। 'मत्स्याशी' का शाब्दिक अर्थ है 'मत्स्य' को लाने वाला', किन्तु अलौ-किक व्याख्या में 'मत्स्य' 'मनस्' (मन) + 'स्य' के लिए है जो 'संयम' का प्रतिनिधित्व करता है।

७६. जीवन्मुक्तः पिबरेवमन्यथा पतितो भवेबिति। पुनः पीत्वा पुनः पीत्वा पतित्वा घरणी तले। उत्थाय च पुनः पीरवा पुनर्जन्म न विद्यते।। पारानन्दसूत्र (पृ० १७, सूत्र ८१-८२)।

पड़ना होता है जो कि पृथिवी तत्त्व का केन्द्र है। साघक को इसका अभ्यास वार-वार करना होता है और लगातार अभ्यास से ही पुनर्जन्म का कारण अर्थात् वासना (इच्छा) दूर होती है।" यह व्याख्या अति गम्भीर एवं उत्कृष्ट रूप से मानसिक है। किन्तु किसी प्रकार भी प्रतीति में बैठने वाली नहीं है।

प्रस्तुत लेखक यह जानना चाहता है कि कितने तन्त्र-लेखकों एवं कितने तान्त्रिकों ने ऊर्घ्वायन के सिद्धान्त को, जो 'तन्त्रज ऐज ए वे ऑव रीयलिजेशन' (आत्मज्ञान के लिए तन्त्र-विधि, कल्चरल हेरिटेज ऑव इण्डिया, जिल्द ४, पृ० २३३-२३४) में उल्लिखित है, पंचमकारों के आलम्बन की व्यास्या करके अनुभव किया है। प्रथम प्रश्न यह है—'एक अति गम्भीर एवं उच्च आनन्द की अवस्था के वर्णन के लिए अश्लील माषा का प्रयोग क्यों आवश्यक था ? मान लिया जाय कि वुड़ौफ ने मद्य की जो व्याख्या की है वह ठीक है, तो मत्स्य एवं मांस की क्या व्याख्या होगी ? समर्थकों ने जो गूढ़ार्थ 'मत्स्याशी' एवं 'मांसाशी' के विषय में दिया है वह मूलभूलैया मात्र है, उससे कुछ अर्थ स्पष्ट नहीं हो पाता। कुलार्णव०, पारानन्द-सूत्र तथा कतिपय अन्य ग्रन्थों ने सदैव साघारण अर्थ में ही मद्य, मांस एवं मत्स्य ऐसे शब्दों का प्रयोग किया है। कुलाणंव० (२।१२६) ने मनु (६।६३: सुरा वै मलमन्नानां आदि) को उद्धृत किया है। तीन प्रकार की सुरा बनाने की विधि बतायी है (४।१४-२१) और कहता है कि मदों में सुरा १२वाँ प्रकार है और अन्य ११ प्रकार के मद (मद्य) पनस, अंगुर, खजूर, गन्ना आदि से बनते हैं (४।२६)। कुलार्णव ने कौल आचार में मद्य पीने के ढंग पर प्रकाश डाला है (११।२२-३५)। इसने मांस के तीन प्रकार बताये हैं--नभचर जीवों (पक्षियों) के, जलचर के एवं स्थल-चर के। स्वच्छन्दतन्त्र (कश्मीरी शैवागम पर एक महान् प्रामाणिक ग्रन्थ)में आया है कि मौति-मौति की मछिलयौ एवं मांस तथा ऐसे भोजन जो चूसे जाते हैं एवं पिये जाते हैं, शिव की प्रतिमा पर चढ़ाये जाने चाहिए और इस विषय में कंजूसी नहीं की जानी चाहिए। पारानन्दसूत्र के उद्धरण यह भली भांति प्रकट करते हैं कि मद्य, मांस एवं मैथुन साधारण अर्थ में ही प्रयुक्त हुये हैं। पारानन्दसूत्र (पृ० ८०-८३) ने साधक द्वारा किये जाने वाले मैथुन का ऐसा अश्लील वर्णन किया है कि यहाँ उसका उद्घाटन करना असम्भव है। देवी-पूजा सिवस्तार होती थी, सोलह उपचार किये जाते थे। तो ऐसी स्थिति में मद्य, मांस एवं मैथुन को देवी-पूजा के लिए अनिवार्य क्यों माना गया ? कुलार्णव एवं अन्य तन्त्रों ने वेद की प्रशंसा की है, वैदिक मन्त्रों का प्रयोग किया है तथा उपनिषदों एवं गीता के वचन उद्धृत किये हैं। तब भी दुःस की बात है कि उन्होंने इस बात का घ्यान नहीं रखा कि सामान्य जनता पर उनके कथनों एवं आचारों का क्या प्रमाव पड़ सकता है। मध्यकाल के कुछ ऐसे कौल-सम्प्रदाय-सम्बन्धी ग्रन्थ हैं, जो मद्य पीने मांस खाने एवं मैथुन करने का वर्णन अश्लील ढंग से करते हैं और देवी-पूजा के लिए आवश्यक मानते हैं और वलपूर्वक कहते हैं कि इससे मुनित मिलती है। कौलरहस्य (जिसमें १०० क्लोक हैं) के दो क्लोकों से पता चल जायेगा कि सामान्य लोग पंच मकारों के विषय में क्या घारणा रखते थे "।

प्तः निधाय धारां वदने सुघायाः श्रीचकमस्यर्च्यं कुलकमेण । आस्वाद्य मद्यं पितितं मृगाक्षीमार्लिग्य मौक्ष युधियो लभन्ते ।। आस्वादयन्तः पिशितस्य खण्डम कण्डपूर्णं च मुघां पिबन्तः । मृगेक्षणासङ्गतमाचरन्तो भुक्तिं च मुक्तिं च वयं व्रजामः ॥ कौलरहस्य (इलोक ४ एवं ७; डकन कालेज पाण्डुलिपि, संस्था ६४६, १८८४-८७; संबत् १७६० = १७३४ ई० में प्रतिलिपि बनी)। यह नीलपटदर्शन के सिद्धान्त से मिलाया जा सकता है। देखिये पाद-टिप्पणी संख्या ६०। भण्डारकर ओरिएण्टल रीसचं इंस्टीच्यूट (पूना) में एक पाण्डुलिपि (डकन कालेज, संख्या

प्रो॰ इनिरिख जिम्मर ने अपनी पुस्तक 'आर्ट आव इण्डियन एशिया' (जिल्द १, पृ० १२६-१३०) में कुछ वक्तव्य दिये हैं जो विचारणीय हैं। उन्होंने जो कुछ कहा है वह कला-विशेषज्ञ एवं भारतीयकला के इतिहासकार के रूप में कहा है। उनकी घारणाएँ उड़ीसा के पुरी एवं अन्य मन्दिरों तथा भारत के अन्य स्थानों में पाये जाने वाले मन्दिरों पर तक्षित तन्त्र सम्बन्धी प्रतिमाओं पर आधारित हैं। उनका कहना है कि भारतीय कला के पीछे भारतीय घार्मिक एवं दार्शनिक जीवन है। भारतीय कलाकारों ने भौतिक जीवन की स्थूल आवश्यकताओं पर भी घ्यान दिया है। भारतीयों ने न केवल योग पर घ्यान दिया है, प्रत्युत उन्होंने भोग एवं प्रेम की पूर्ण अनुमूति को मी स्थान दिया है। हिन्दू एवं बौद्ध परम्पराओं में जो प्रतीक प्राप्त होते हैं उनसे यह व्यक्त होता है कि योग एवं मोग में कोई मौलिक आन्तरिक विरोध नहीं है। योग के कठोर अनुशासनों में आध्यात्मिक शिक्षक एवं पथ प्रदर्शक के रूप में गुरु का जो कर्म था वह भक्तों एवं कामुक सहकीं मयों द्वारा भोग के उपक्रमों में ग्रहण कर लिया गया। दीक्षित एवं अभिमन्त्रित नारी शक्ति के रूप में प्रकट होती है और दीक्षित एवं अभिमन्त्रित पुरुष शिव के रूप में, और दोनों देवी एवं देव के एकशरीर या एकमूर्ति के रूप में अपने भीतर परम महत्ता की अनुमूति ग्रहण करते हैं। हमने यह पहले ही कह दिया है कि प्रो॰ जिम्मर की यह धारणा त्रुटिपूर्ण है कि तान्त्रिक कृत्यों को योग के भारतीय साम्प्रदायिकों ने वाममार्ग के रूप में विधिवत् अवमानना (अवज्ञा) दी। प्रो॰ जिम्मर, यह कहते हुए भी त्रुटिपूर्ण हैं कि प्रथम शती भर तान्त्रिक कृत्य भारतीय सहज अनुभूति के आधार थे। इस कथन की पुष्टि के लिए कोई प्रमाण नहीं है। स्वयं तान्त्रिकों ने पूजा में पंचमकारों का प्रयोग वामाचार कहा है।

अब हम तान्त्रिकों की दो-एक विलक्षण घारणाओं एवं आचारों का उल्लेख करेंगे। 'आं, ह्रीं, कों' नामक तीन बीजों के पाठ तथा 'ओं आनन्द भैरवाय नमः' एवं 'ओं आनन्द भैरव्ये नमः' के जप से मद्य. मांस एवं मद्रा के द्रव्य की शुद्धि की जाती थी भा महानिर्वाण एवं तन्त्रराजतन्त्र में आया है कि विना शुद्धि 2

६६४, १८६१-१८६५) है जिसका नाम है पंचमकारशोधनिवधि, जिसमें वैदिक मन्त्रों से महानिर्वाणतन्त्र की भाँति ही पंचमकारों की शृद्धि का उल्लेख है।

दश्याद्ध बिना मद्यपानं केवलं विषमक्षणम् । चिररोगी भवेन्मन्त्री स्वल्पायुोम्प्रयतेऽचिरात् । । महानिर्वाण० (६।१३)। सर जॉन बुड़ौफ एक विचित्र व्याख्या उपस्थित करते हैं कि विना भोजन के मद्य अधिक हानि या कष्ट उत्पन्न करता है तथा मन्त्र-जप एवं अन्य कृत्यों का सम्पादन, साधकों के विश्वास के अनुसार, मद्य से उत्पन्न शाप को दूर करता है और साधक देवी एवं शिव के सम्मिलन का ध्यान मद्य में करता है, क्योंकि मद्य स्वयं एक देवता है। सत्यत्रेताद्वापरेषु यथा मद्यादिसेवनम्। कलाविप तथा कुर्यात् कुलवर्त्मानुसारतः।। कुलमार्गेण तत्त्वानि शोधि-तानि च योगिने। ये दद्युः सत्यवचसे निह तान् बाधते किलः। महानिर्वाण० (४।५६-६०)।

दर. कुलाणंव० (१७।२४) ने 'वीर' की परिमाषा यों की है: 'वीतरागमदक्लेशकोपमात्सर्यमोहतः। रज-स्तमोविदुरत्वाद्वीर इत्यिभिघीयते।। इन उत्कृष्ट गुणों की आवश्यक के रहते हुए भी रुद्रयामल (२८।३१-३६) में आया है कि बीर को दूसरे की सुन्दर पत्नी (या अपनी) का सम्मान करना चाहिए, जो आभूषणयुक्त हो, जिसकी देह कामुक रागों से व्याप्त हो और जो मद्य से उत्कुल्ल हो उठी हो- अथ वीरो यजेत्कान्तां परकीयामथापि वा। महानिर्वाण (१।५७) ने साधकों की तीन श्रेणियाँ बतायी हैं-पशु, बीर एवं दिव्य, अन्तिम की परिभाषा यों है-दिव्यश्च देवताप्रायः शुद्धान्तःकरण सदा । द्वन्द्वा- के मद्य-सेवन, विष-सेवन के सदृश है, जो व्यक्ति ऐसा करता है वह बहुत दिनों तक रूगण रहेगा और आयु के पूर्व ही शीघ्र मर जायेगा । मद्य-सेवन वह भी कर सकता है जिसे कुछ पूर्णता प्राप्त हो चुकी है और वह देवी के ध्यान में डूवकर अलौकिक आनन्द की अनुमूति कर लेता है, जब वह उस स्थिति के ऊपर अधिक पीता है तो वह पापी हो जाता है (और देखिए कुलार्णव० ७। ६७-६८, जहाँ पर अन्तिम बात की ओर संकेत है)।

आडम्बरहीन लोगों के दृष्टिकोण से एक अत्यन्त विद्रोहपूर्ण कृत्य है चक्र-पूजा (घेरे में होने वाली पूजा)। वरावर संख्या में पुरुष एवं नारी, विना जाति-मेद के, यहाँ तक कि सिन्नकट रक्त सम्बन्धी जन भी गुप्त रूप से रात्रि में मिलते हैं और एक वृत्त में बैठते हैं (देखिए कुलावलीनिर्णय, ८।७६)। एक यन्त्र (चित्र) के रूप में देवी चित्रित होती हैं। चक्र का एक नेता होता है। नियम ऐसे थे कि केवल बीर स्थिति में कुशल व्यक्ति ही सम्मिलत किये जाते थे <sup>3</sup> और पशु माव वाले (साधारण जन लोग जो अपने पशुत्व पर विजय नहीं पा सके हैं) सर्वथा त्याज्य थे। यह कैसे विश्वास किया जा सकता था कि 'चक्र' के नेता में वे उत्तम गुण विद्यमान हैं जो ऊपर उल्लिखत हैं और वह नेता उन गुणों से युक्त लोगों को ही सम्मिलित करेगा? उपस्थित स्त्रियों में सभी अपनी-अपनी कंचुकी को एक पात्र (या आधार या स्थान) में रख देती थीं और उपस्थित पुरुषों में प्रत्येक उनमें से किसी एक को उस रात्रि के लिए चुन लेता था (अर्थात् पात्र में से कंचुकी को उठाकर उसकी मालकिन को चुन लेता था)। इस चक्र के आचार ने तान्त्रिकों को अवश्य मर्त्सना एवं निन्दा का पात्र बनाया होगा। इसी से कुलाणवि विश्व ते अपनी सम्मित दी है कि चक्रपूजा गुप्त रीति से होनी चाहिए। 'श्री चक्र में जो कुछ मला या बुरा होता है, उसे जनता में कमी

तीतो वीतरागः सर्वभूतसमः क्षमी।। (वही १।५५)। इन तीन भावों के विषय में तन्त्र विभिन्न मत रखते हैं। कालीविलासतन्त्र में आया है कि दिव्य प्रकार के लोग केवल सत्ययुग एवं त्रेतायुग में होते थे, वीर प्रकार के लोग केवल त्रेतायुग एवं द्वापर युग में पाये जाते थे, ये दोनों कलियुग में नहीं होते हैं, केवल पशु-भाव कलियुग में बचा रह गया है (६।१० एवं २१)।

दर्श देखिए 'शक्ति एवं शाक्त' (पृ० ३५४); फर्कुहर का ग्रन्थ 'आउटलाइंस आव दि रिलिजियस लिटरेचर आव इण्डिया (पृ० २०३); महानिर्वाणतन्त्र द।२०४-२१६। श्रीचक वृत्तातं शुभं वा यदि वाशुभम्। कदाचित्रंव वक्तव्यिमत्याज्ञा परमेश्वरि।। कुल्घमीदिकं सर्वं सर्वावस्थासु सर्वदा। गोपयेच्च प्रयत्नेन जननीजारगभंवत्। वेदशास्त्रपुराणानि स्पष्टानि गणिका इव। इयं तु शाम्भवी विद्या गुप्ता कुलवधूरिव।। कुलाणंव० (११।७६, द४, द४)। किन्तु महानिर्वाण० (४।७६-८०) में शिव द्वारा कहलाया गया है कि कौलिक साधना खुले रूप में होनी चाहिए और उन्होंने अन्य तन्त्रों में जो यह कहा है कि कौलिक धमं को गोपनीय रखना दोषयुक्त नहीं है, वह अब, जब कि कलियुग प्रबल हो गया है, ठीक नहीं है।

द४. शेषतत्त्वं महेशानि निर्वीयं प्रबले कलौ। स्वकीया केवला श्रेया सर्वदोषविवर्जिता।। अथवात्र स्वय-म्भ्यादि कुसुमं प्राणवल्लभे । कथितं तत्प्रतिनिधौ कुसीदं परिकीतितम ॥ महानिर्वाण० (६।१४-१५) 'अत्र' का अर्थ है 'शेष तत्व के निवेदन अर्थात् हव्य में', शेषतत्त्व का अर्थ है पाँचवौ तत्त्व अर्थात् मेंयुन। टीकाकार ने व्याख्या दी है 'कुसीदं रक्तचन्दनम्'। शक्ति होने वाली स्त्रियाँ तीन वर्गों में विभाजित हैं, यथा—स्वीया (अपनी पत्नी), परकीया (दूसरे की पत्नी) एवं साधारणी (वह स्त्री जो वेश्या हो)।

नहीं कहना चाहिए; यह (परमात्मा का) अनुशासन है; चक्र-पूजां की घटना का उल्लेख कमी मी नहीं होना गहा गहा नाहर, ने (१९०० मा) है है कि कि कि कि सुधारवादी महानिर्वाणतन्त्र का कथन है कि कि कि सुधारवादी सामर्थ्य-हीन होते हैं और पापमय युग का प्रमाव अधिक होता है) में पाँचवें तत्त्व (मैथुन) के लिए अपनी पत्नी ही शक्ति हो सकती है, क्योंकि उस स्थिति में कोई अपराध नहीं हो सकता, या उसके स्थान पर लालचन्दन लेप का प्रयोग हो सकता है। श्री अच्युतराय मोदक कृत 'अवैदिकिघिक्कृति' (अवैदिक प्रयोगों एवं आचारों की मत्संना) में पंचमकारों के सम्प्रदाय की कटु आलोचना की गयी है। देखिए तारापोरेवाला कमेमोरेशन, वाल्यूम (डकन कालेज रिसर्च इंस्टीच्यूट, पृ० २१४–२२०) जहाँ अच्युतराय मोदक पर निबन्घ है । उनका ग्रन्थ १८१५ ई॰ में प्रणीत हुआ था।

स्वभावत: सामान्य लोगों ने, जो शक्ति, नाद, बिन्दु आदि के गहन एवं सूक्ष्म दर्शन को न तो पसन्द करते थे और न समझ सकते थे, कौतूहल एवं अतिस्पृहा के साथ तन्त्रों द्वारा व्याख्यायित पंचमकारों एवं मन्त्रों, बीजों, चक्रों आदि द्वारा की जाने वाली शक्ति-पूजा के सरल मार्ग को अपना लिया, और कुछ लोग गुरुओं,

शाक्तों एवं तान्त्रिकों का रूप घारण करके कालान्तर में अति गहित हो गये।

तन्त्रों का मार्ग, अपने उच्चतर स्तर पर, उपासना या भिक्त का था, किन्तु यह बहुघा जादूगरी एवं अनैतिकता के गर्त में गिर जाया करता था। पूजित होने वाली देवी, परमेश्वरी, उपासक के लिए तीन रूपों वाली थी, यथा-स्यूल, सूक्म एवं परा। प्रथम रूप में देवी हाथों-पैरों आदिवाली होती थी और भवत लोग उसकी पूजा हाथों एवं आँखों से करते थे; दूसरे रूप में अच्छे गुरु से प्राप्त मन्त्र होते थे जो श्रवण एवं वाणी की इन्द्रियों द्वारा ग्रहण किये जाते थे; तीसरे (परा) रूप में देवी को साधक मन द्वारा समझता था और वह विम् चेतना आदि के रूप में विणत होती थी (देखिए नित्याषोडशिका, ६।४६-५०)।

कुछ आधुनिक लेखकों ने सम्पूर्ण तान्त्रिक साहित्य के प्रति अन्याय किया है और उसे अभिचार आदि का जादू या अश्लीलतापूर्ण कहा है। प्रस्तुत लेखक उन लोगों के समान नहीं है जो किसी बात को न समझ पाने पर उसे त्रुटिपूर्ण , असत्य या व्यर्थ समझते हैं। प्रस्तुत लेखक इस बात में विश्वास करता है कि कुछ उच्चतर मन:स्थिति वाले तान्त्रिकों तथा कुछ तन्त्र-प्रन्थों का उद्देश्य था योग-क्रियाओं द्वारा आध्यात्मिक शिवतयों की प्राप्ति करना, परम तत्त्व का ज्ञान प्राप्त करना (जिसे ब्रह्मा, विष्णु, शिव या देवी के नाम से पुकारा जाता है) तथा मोक्ष की प्राप्ति करना। प्रस्तुत लेखक यह जानता है कि उपर्युक्त बहुत-सी बातों का आधार तथा कुछ तन्त्र-प्रन्थों में उल्लिखित जादू-टोना का आरम्भ या स्रोत, बहुत कम मात्रा में ही, ऋग्वेद, अथवंवेद, साम-विघान ब्राह्मण एवं अन्य वैदिक ग्रन्थों में पाया जाता है। मले ही प्रस्तुत लेखक को, जिसने वहुत-से तन्त्रों एवं पतंजिल के योगसूत्र को माष्य एवं टीकाओं के साथ गम्भीरता एवं सावधानी के साथ पढ़ा है, कोई रहस्य-बादी अनुभूति नहीं हुई है, किन्तु यह छेखक यह मानने को सन्नद्ध नहीं है कि पैगम्बरों, सन्तों, कवियों आदि को रहस्यवादी दर्शन एवं अनुभव नहीं प्राप्त हुए थे। मानव की मानस शिक्तियाँ विशद् एवं अज्ञात हैं। यह बात ठीक है कि कुछ तान्त्रिक ग्रन्थों ने सामान्य सामाजिक जीवन के नियमों एवं परम्पराओं (समाजघर्म) में अन्तर प्रकट किया है, किन्तु तान्त्रिक पूजा के विचित्र स्वरूपों में, जिनमें जब तक वह चलती रहती है, जाति एवं लिंग का विमेद नहीं खड़ा किया जाता । यह बात भी ठीक है कि तन्त्र-प्रन्थों ने स्त्रियों को पुरुषों के समान माना और उन्हें उच्च स्थिति प्रदान की; इतना ही नहीं, उन्होंने सभी के लिए देवी की पूजा को प्रतिष्ठित कर बैष्णवों , शैवों एवं अन्य लोगों को एक-दूसरे के विरोध में जाने एवं विवाद से बचाने के लिए एक ही मञ्च स्थापित किया। किन्तु इस विषय में अधिक सफलता नहीं प्राप्त हो सकी और वैष्णव

एवं शैव आपस में लड़ते-झगड़ते चले गये और स्वयं तान्त्रिक पाँच वगाँ में वट गये, यथा—शैव, शाक्त, वैष्णव, सौर एवं गाणपत्य। आगे चलकर स्वयं तान्त्रिकों के बीच कादिमत, हादिमत आदि सिद्धान्त परस्पर विरोधी रूप पकड़ते गये।

जिन बातों में तान्त्रिक ग्रन्थ संस्कृत के अन्य धार्मिक ग्रन्थों से मिन्न हैं वे ये हैं:—अलौकिक अथवा अद्मृत शक्तियों की उपलब्धियों का प्रतिवचन ८ , तान्त्रिक साधना द्वारा बहुत ही शीघ्र परम तत्त्व की अनुमृति प्राप्त करना (देखिए प्रिंसिपृल्स आव तन्त्र, मूमिका, पृ० १४), बाञ्छित फलों की प्राप्ति के लिए पंचमकारों द्वारा देवी की पूजा पर बल देना (महानिर्वाण० ४।२४, 'पंचतत्त्व विहीनायां पूजायां न फलोद्भव' एवं मन्त्रों, बीजों (ऐसे अक्षर जिनका अर्थ सामान्य लोग नहीं समझते), न्यासों, मुद्राओं, चक्रों, यन्त्रों तथा अन्य ऐसी वातों को, लक्ष्य की प्राप्ति के लिए, महत्ता देना । तन्त्रवाद की मत्सेना के मूल में है उसका मद्य, मांस, मैंथुन आदि पर बल देना, जिनके द्वारा देवी की पूजा अति प्रमावशाली मानी जाती है; उसकी मत्सेना का अन्य कारण है वह सिद्धान्त कि केवल मन्त्र या मन्त्रों के पाठ से मद्य, मांस तथा अन्य तत्त्व शुद्ध हो जाते हैं, देवी को समर्पित कर देने से तथा उन पर घ्यान करने से वे ग्रहण करने योग्य हो जाते हैं, जबिक उसी साँस में यह बात मी कही जाती है कि मद्य एवं मांस का ग्रहण बिना इस कृत्य के पापमय है। ये बातें उन लोगों को जोकील नहीं हैं, विरोध में खड़ा करती हैं। बहुधा लोग यह समझते हैं कि तन्त्र की शिक्षा सामान्य लोगों को म्रष्ट कर देने वाली है और उसमें कपट एवं छल की वास (गन्ध) आती है।

कुछ तन्त्रों ने ऐसी बातें कहीं हैं जो अतान्त्रिकों को उच्छृ खलतापूर्ण जैनती हैं। कौलाविलिनिर्णय (४११५) में आया है—'शाक्तों के हित में सुख एवं मोक्ष के लिए पाँचवें तत्व (मैथुन) से बढ़कर कोई अन्य तत्त्व नहीं है; केवल पाँचवें तत्त्व (के अभ्यास) से साधक सिद्ध हो जाता है। यदि वह केवल पहले (अर्थात् मद्य) का सेवन करता है तो वह भैरव होता है, यदि वह दूसरे (अर्थात् मांस) का सेवन करता है तो बहुग होता है, तीसरे (मत्स्य) से महाभैरव होता है, चौथे (मुद्रा) से वह साधकों में अंक होता है'। इसी तन्त्र ने, आगे पुनः कहा है—'सभी स्त्रियाँ (शाक्त) साधक के संमोग के योग्य होती हैं, केवल गुरु की पत्नी एवं उन शाक्तों की, जो वीर अवस्था को प्राप्त हो गये रहते हैं, पत्नियों को छोड़ कर;—किन्तु जो लोग

दर्श. सर जॉन वुड़ौफ (प्रिंसिपुल्स आव तन्त्र, भाग २, भूमिका, पृ० १२-१४) का कथन है कि तान्त्रिक प्रत्य अन्य धार्मिक प्रन्यों से एक विषय में विभिन्न हैं और वह है इसके कृत्य के विभिन्न अंग, यथा—मन्त्र, बीज, मुद्राएँ, यन्त्र, भूतशुद्धि, और केवल इन्हों बातों के कारण किसी प्रन्य को तान्त्रिक प्रन्य कहा गया । और देखिए ई० ए० पेयने कृत 'शाक्तज' (पृ० १३७) जहां ऐसा ही मत प्रकाशित किया गया है। सर जॉन वृड़ौफ ने पेयने के प्रन्य की समीक्षा (जे० आर० ए० एस्०, १६३४, पृ० ३८७) करते हुए स्वयं माना है कि शाक्त कृत्य की विशेषता है इसका मन्त्र, इन्द्र-जाल सम्बन्धी इसके अंश और इसका वह माग जो गृप्त रहता है; सामान्यतः जहां योग होता है वहां भोग नहीं होता, किन्तु शाक्त सिद्धान्त में व्यक्ति योग एवं भोग दोनों की उपलब्धि कर सकता है और यही उस सिद्धान्त की स्पष्ट एवं गहन विशेषता है। यहां तक कि बौद्ध वच्चयान तन्त्रों ने बोधि (वेखिये गुह्यसमाज०, पृ० १४४, साधनमाला, १, पृ० २२५ एवं २, पृ० ४२१ एवं ज्ञानसिद्धि १।४ : ये तु सत्त्वा: सर्वसंकल्पर्वाजता:। ते स्पृशन्ति परां बोधि जन्मनीहैव साधका:।) की प्राप्ति को परम उद्देश्य माना समाकदा: सर्वसंकल्पर्वाजता:। ते स्पृशन्ति परां बोधि जन्मनीहैव साधका:।) की प्राप्ति को परम उद्देश्य माना

अद्वैतावस्था को पहुँचे रहते हैं उनके लिए कोई नियन्त्रण नहीं है और न कोई व्यवस्था है। पवित्र के लिए सभी कुछ पवित्र है। केवल वासना ही दूषण के योग्य है ८६। इसी संदर्भ में उस ग्रन्य ने नियम विरुद्ध एवं कदा-चारमय संमोग के विषय में कुछ ऐसे तुच्छ एवं अश्लील तर्क उपस्थित किये हैं जिन्हें हम यहाँ नहीं लिख सकते। इस प्रकार के वक्तव्यों के लिए अन्य तन्त्र भी कुल्यात हैं। उदाहरणार्थ, कालीविलासतन्त्र (१०१२०-२१) ने शाक्त मक्त को परनारी के साथ संभोग की अनुमित दी है, किन्तु ऐसी व्यवस्था दी है कि वीर्यपात न होने पाये; उसने दृढ़ता के साथ यह कहा है कि यदि साधक ऐसा कर पाता है तो वह सर्वसिद्धीक्वर हो जाता है। बड़े आक्चर्य की बात तो यह है कि इस ग्रन्थ के लेखक ने ऐसी लज्जास्पद बात शंकर द्वारा पार्वती से कह-लायी है। मद्य के विषय में उस ग्रन्थ में आया है—'जिस प्रकार वैदिक यज्ञों में ब्राह्मणों के लिए सोमपान का विधान है, उसी प्रकार, (कौल धर्म के आचार के अनुसार) उचित कालों में मद्य सेवन करना चाहिए। क्योंकि इससे मोग एवं मोक्ष दोनों प्राप्त होते हैं; केवल उनके लिए मद्य-सेवन निषिद्ध है जो फलार्थी एवं अहंकारी हैं, किन्तु जो अहंकार रहित हैं उनके लिए न तो निषेध और न विधि । जो लोग मरेपाश निर्मुक्त (अन्तर करने के पाश से रहित) हैं उन्हें मन्त्रार्थ के स्मरण एवं मन को स्थिर रखने के लिए मद्यपान करना चाहिए, किन्तु जो व्यक्ति केवल सुख के लिए मद्य तथा अन्य तत्त्वों का सेवन करता है वह पातकी है'। इस प्रकार के वक्तव्यों से समाज अवस्य दूषित हो गया होगा और यदि तन्त्रों के विरोध में वातें कही जाती रही हैं तो वे ठीक ही थीं। यदि कभी किसी एक व्यक्ति ने अलौकिक शक्तियाँ प्राप्त भी कर लीं और आच्यात्मिक रूप से पर्याप्त ऊपर उठ गया तो सैकड़ों ऐसे पथम्रष्ट, छली, कपटी, कदाचारी एवं व्यभिचारी. व्यक्ति रहे होंगे जिन्होंने अबोध लोगों, विशेषतः नारियों को पथम्रष्ट कर दिया होगा।

बहुत थोड़े-से पुराणों, यथा—देवीपुराण, कालिका, देवीमहात्म्य (मार्कण्डेयपुराण में ) ने ही देवी-पूजा में मख, मांस एवं मत्स्य ऐसे कृत्सित मकारों के प्रयोग की चर्चा की है। छठी एवं सातवीं शती के उपरान्त पूराणों ने शाक्तों एवं तान्त्रिकों की विशिष्ट कृत्य-संस्कार-सम्बन्धी विशेषताओं का समावेश करना आरम्भ कर दिया । अपराकं ने देवीपुराण <sup>८७</sup> से उद्धरण देकर स्थापक (जो देवी प्रतिष्ठा सम्पादन करता है)

 व्यातः संप्रवक्ष्यामि पञ्चतत्त्वविनिर्णयम्। पञ्चमात्तु परं नास्ति शाक्तानां सुखमोक्षयोः। केवलैः पञ्चमैरेव सिद्धो भवति साधकः। केवलेनाद्ययोगेन साधको भैरवो भवेत्। आदि-आदि, कौलावलीनिर्णय ४।१५-१६; गुरुवीरवयूस्त्यक्त्वा रम्याः सर्वाश्च योषितः। एता वर्ष्याः प्रयत्नेन सन्दिग्धानां च सर्वदा ।। अद्वैतानां च कुत्रापि निषेघो नैव विद्यते।...अत एव पदा यस्य वासना कुत्सिता भवेत्। तदा दोषाय भवति नान्यथा दूषणं क्वचित्।। कौलावलीनिर्णय मा२२१-२२२, २२६; पवित्रं सकलं चैव वासना कृत्सिता भवेत्। वही, (१७।१७०)। वीक्षितः परनारीषु यदि मैथुनमाचरेत। न विन्दोः पातनं कार्य कृते च ब्रह्महा भवेत्। यदि न प्रपतेद् विन्दुः परनारीषु पार्वति। सर्वसिद्धीश्वरो भूत्वा विहरेद् भूमिमण्डले।। कालीविलासतन्त्र (१०।२०-२१)।

द्र७. यदिप देवीपुराणे—वामदक्षिणवेत्ता यो मातृवेदार्थपारगः। ¡स भवेत्स्थापकः श्रेष्ठो देवीनां-मातरा (तृका?) सु च। पञ्चरान्नार्थकुशलो मातृतन्त्रविशारदः। आदि—अपरार्कः (पृ०१६); इसके उपरान्त पुनः मत्स्य (२६४।१-४) से स्थापक के गुणों के विषय में उद्धरण आया है जिसमें वाम, दक्षिण एवं तन्त्र की ओर कोई संकेत नहीं है। यह सब भागवत से लिये गये अन्य उद्धरण यह बताते हैं कि मत्स्य का प्रणयन देवीपुराण एवं भागवतपुराण से कई शतियों पूर्व हो चुका था।

की अर्हताओं का उल्लेख किया है, यथा—उसे देवी एवं माताओं की प्रतिमाओं का सर्वश्रेष्ठ स्थापक होना चाहिए, उसे पूजा के वाम (विरोधी) एवं दक्षिणमार्गों का ज्ञान होना चाहिए, उसे मातृमम्बन्धी वेद का पूर्ण ज्ञान होना चाहिए, उसे पंचरात्रार्थों में प्रवीण होना चाहिए और मातृ-तन्त्रों का विशारद होना चाहिए। कालिकापुराण के कई अध्यायों (५४) में मन्त्रों, कवचों, मुद्राओं, न्यासों आदि का उल्लेख है। मागवतपुराण एवं अन्निक (३७२१३४) ८८ में स्पष्टत: आया है कि देवताओं एवं विष्णु की पूजा तीन प्रकार की होती है—वैदिकी तान्त्रिकी एवं मिश्र, जिनमें प्रथम एवं तृतीय तीन उच्च वर्णों के लिए एवं द्वितीय शूदों के लिए है। मागवतपुराण (१११३१४७ एवं ४६) ने तन्त्रों में उल्लिखित केशव-पूजा को उसके लिए व्यवस्थित माना है जो हृदय की ग्रन्थ (गाँठ या क्लेश) दूर कर देना चाहता है ८९। इसने भी वैदिकी एवं तान्त्रिकी दीक्षा (१११११३७) का उल्लेख किया है और तान्त्रिक विवियों यथा—विष्णु के अंगों, उपांगों, आयुघों एवं अलंकरणों की ओर निर्देश किया है और तान्त्रिक विवियों यथा—विष्णु के अंगों, उपांगों, आयुघों एवं अलंकरणों की ओर निर्देश किया है ९०। कुछ पुराणों एवं मध्यकालीन निबन्धों ने तान्त्रिकों के मंत्रों, जप, न्यास, मण्डल, चक्र, यन्त्र तथा अन्य समान वातों का उपयोग किया है। उदाहरणों द्वारा इसे हम आगे उल्लिखित करेंगे। १६ उपचारों ऐसे सरल एवं सामान्य विषय में वर्षक्रियाकौमुदी (पृ० १४६) एवं एकादशीतत्त्व ने प्रपंचसारतन्त्र (६।४१–४२) से उद्धरण लिया है।

पुराणों एवं कुछ स्मृतियों ने सभी उद्देश्यों की पूर्ति के लिए ४, ६, ८, १२, १३ एवं अधिक अक्षरों के मन्त्रों की व्यवस्था की है। कुछ मन्त्र नीचे पादिटप्पणी में दिये जा रहे हैं ९१। मेघातिथि या

ददः वैदिकस्तान्त्रिको मिश्रो विष्णोर्वे त्रिविघो मलः । त्रयाणामीप्सितेनैकविधिना हरिमर्चयेत् । अग्नि० (३७२।३४) ।

दक्षे. य आशु हृवयग्रन्थिं निर्जिहीर्बुः परात्मनः। विधिनोपचरेव् देवं तन्त्रोक्तेन च केशवम्।। लब्धानुग्रह् आचार्यात्तेन सर्न्विश्वतागमः। पिण्डं विशोध्य संन्यासकृतरक्षोचयद्भित्।। भागवत (११।३।४७ एवं ४६)। यहाँ पर 'पिण्डशोधन' महानिर्वाणतन्त्र (५।६३-१०५) ऐसे तन्त्रों में व्यवस्थित 'भूतशुद्धि' की ओर निर्देश करता है जो पूजाप्रकाश (पृ० १२६-१३३) ऐसे पश्चात्कालीन मध्यकालीन में भी आ गया है। न्यास भी बुख्टता से रक्षा करने के लिए उल्लिखित है।

 तान्त्रिकाः परिचर्यायां केवलस्य श्रियः पतेः । अंगोपांगायुधाकल्पं कल्पयन्ति यथैव हि । भागवत (१२।-११।२) ।

दृश. बेखिये शारदातिलक (११७३) जहां ४ या इससे अधिक अक्षरों के मन्त्रों का उल्लेख है। एक पञ्चाक्षर मन्त्र है 'नमः शिवाय' (लिंगपुराण ११८४); यही छह अक्षरों वाला मन्त्र हो जाता है जब 'ओम्' पहले लगा विया है। छह अक्षरों वाले अन्य मन्त्र हैं 'ओं नमो विष्णवे (वृद्धहारीतस्मृति ६१२१३), ओं नमो हराय (हेमाद्रि, वत, भाग १, पृ० २२७), श्रीरामरामरामेति। 'खखोल्काय ममः' आदित्य का मन्त्र है (हेमाद्रि द्वारा भविष्यपुराण से उद्घृत, बेखिये वत, २, पृ० ४२१)। कल्यतर (वत, ६ एवं १६६) ने भी इसको उद्घृत किया है और पृ० १६६ पर निम्बसप्तमी में इसे मूलमन्त्र कहा है, जिसका वर्णन भविष्य, ब्राह्मपवं (अध्याय २१४ एवं २१६) से लिया गया है। आठ अक्षरों वाले मन्त्र ये हैं—ओं नमो नारायणाय (नारदपुराण १११६।३८-३६, ब्रह्मपुराण ६०।२४, वराहपु० १२०।७), ओं नमो वासुवेवाय (वैखानसस्मातंसूत्र ४।१२, नर्रासहपु० ६३।६, अपराकं द्वारा उद्घृत, भत्त्य पु० १०२।४, स्मृतिचन्द्रिका द्वारा मूलमन्त्र के रूप में उद्घृत, १, पृ० १८२); १२ अक्षरों वाला एक मन्त्र

मनुका कयन है कि 'मन्त्र' शब्द का प्रमुख अर्थ है ऋग्वेद, यजुर्वेद एवं सामवेद का कोई अंश, जिसे वे लोग; जिन्होंने वेदाध्ययन कर लिया है, वैसा मानते हैं और 'अग्नये स्वाहा' ऐसी अभिव्यक्तियाँ, जो 'वैश्वदेव' आदि कृत्य में होती हैं, केवल गौण अर्थ में, मन्त्र के रूप में, स्तुति के लिए प्रयुक्त होती हैं (मेघातिथि, मनु ३।१२१) । वैदिक घारणा ऐसी रही है कि मन्त्र में महान् शक्ति होती है और उसका पाठ वांछित फल के लिए शुद्ध रूप में ही होना चाहिए। जब मन्त्र का पाठ अशुद्ध होता है अर्थात् जब उच्चारण एवं अक्षर अशुद्ध होता है या उसका उपयोग अयुक्त होता है तो वह शब्द के रूप में वज्र हो जाता है और यजमान को नष्ट कर देता है (तै॰ सं॰ २।४।१२।१ एवं शतपथन्ना॰ १।६।३।८-१६) । वैदिक मन्त्र चार प्रकार के हैं, यथा ऋक् (जो मात्रिक होता है), यजुष् (जो मात्रिक नहीं भी हो सकता है, किन्तु वाक्य अवश्य होता है), साम (जो गाया जाता है) एवं निगद (अर्थात् प्रैष जिसका अर्थ है ऐसे शब्द जो एक व्यक्ति द्वारा दूसरे को कोई कमें करने के लिए सम्बोधित होते हैं, यथा 'स्रुच: सम्मृद्धि , प्रोक्षनीरासादय' )। निगद स्वरूप से यजुः हीं होते हैं। किन्तु उनमें मूल यजुः से अन्तर यह होता है कि वे उच्च स्वर से पढ़े जाते हैं, किन्तु यजुः सामान्यतः धीमे स्वर से कहे जाते हैं। सबसे अधिक पवित्र मन्त्र है गायत्री (ऋ० ३।६२।१०)। अथर्ववेद ने इसे वेदमाता (१६।७१।१) कहा है। वृहदारण्यकोपनिषद् (४।१४) में गायत्री की वड़ी सुन्दर प्रशस्ति गायी गयी है । 'ओं' पवित्र अक्षर है, ब्रह्म का प्रतीक है और तन्त्र भाषा में बीज कहा जा सकता है। 'ओ', 'फट्' एवं 'वषट्' ऐसे थोडे-से वैदिक अक्षर हैं जिनका कोई अर्थ नहीं है किन्तु वे तन्त्र-माष् में बीज-मन्त्र हैं। एक बीज निघण्ट (बीज मन्त्रों का कोश) है, जो 'तान्त्रिक टेक्ट्स' (जिल्द १, पृ० २८-२६) में मुद्रित है, और जिसमें 'ह्रीं, श्रीं, कीं, हुं, फट्' ऐसे बीज दिये हुए हैं और उनके प्रतीकों का उल्लेख है। ऐतरेयब्राह्मण (३।५)) में यह लगभग बारह बार कहा गया है, यथा—"जब यह रूपसमृद्ध (रूप में परिपूर्ण) होता है तो यज्ञ की पूर्णता है अर्थात् जब सम्पादित होते हुए यज्ञ की ओर ऋक् मन्त्र सीघे ढंग से संकेत करता है (एतद्वे यज्ञस्य समृद्धं यदूप-समृद्धं यत्कर्मं कियमाण मृगमिवदित)। निरुक्त (१।१५-१६) ने कौत्स के इस मत पर कि मन्त्रों का कोई अर्थ नहीं है (अर्थात् वे उद्देश्यहीन हैं, उनका कोई उपयोग नहीं है), एक लम्बा निरूपण उपस्थित किया है। इसी प्रकार का एक लम्बा विवाद पूर्वमीमांसासूत्र (१। २।३१) में भी है। जैमिनी का कथन है कि वेद में प्रयुक्त शब्दों के अर्थ एवं लोगों द्वारा प्रयुक्त शब्दों के अर्थ में कोई अन्तर नहीं है और शबर ने अपने माष्य (पू॰ मी॰ सू॰ १।२।३२) में इतना जोड़ दिया है कि मन्त्रों का यज्ञों में प्रयोग केवल अर्थ को प्रकट करने के लिए ही होता है। वैदिक मन्त्र क्या हैं, यह बताना कठिन है, और जैसा कि शबर ने कहा है, यह सामान्यतः समझा जाता है कि वे श्लोक या वचन मन्त्र हैं जिन्हें विद्वान् लोग वैसा मानते हैं। सम्पूर्ण वेद पाँच वर्गों में विमक्त है-विधि (आज्ञा देने वाले वचन, यथा-- अग्निहोत्रं जुहुयात्'), मन्त्र, नामधेय (नाम, यथा-'उद्मिदा यजते' में 'उद्मिद्' एवं 'विश्वजिता यजते' में 'विश्वजित्' ऐसे नाम), निषेष (यथा-'नानृतं वदेत्' अर्थात् झूठ नहीं बोलना चाहिए) एवं अर्थवाद (व्याख्यात्मक या प्रशंसात्मक वचन, यथा-वायु एक देवता हैं, जो सबसे अधिक तेज चलते हैं) । निरुक्त (१।२०) में प्राचीन मत का उल्लेख है कि ऋषियों

यह है---ओं नमो भगवते वासुदेवाय (नारदपु० १।१६।३६-३६, नर्रासहपु० ७।४३); तेरह अक्षरों का एक मन्त्र यह है—'श्रीरामजयरामजयजयरामेति', १६ अक्षरों का एक मन्त्र ये है—'गोपीजनवल्लभचरणं शरणं प्रपद्ये' (नारव पु०२।४६।४४) एवं 'ह्रीं गौरि रुद्रदियते योगेश्वरि हुं फट् स्वाहा' (शारदातिलक दीन्द्रे)।

को धर्म का प्रज्ञात्मक प्रत्यक्षीकरण था और उन लोगों ने अपने पश्चात् आने वालों को जिन्हें धर्म की प्रज्ञात्मक अनुभूति नहीं थी उन मन्त्रों का प्रेषण मौखिक शिक्षा द्वारा किया। ऋग्वेदीय काल में भी ऐसा समझा जाता था कि मन्त्रों एवं स्तोत्रों से आहूत होकर देवता यज्ञों में आयेंगे और मन्त्रों एवं स्तोत्रों के पाठकों को रक्षा, वीरपुत्र, पशु, धन-सम्पत्ति , विजय एवं सभी प्रकार की वस्तुएँ प्रदान करेंगे (देखिए ऋ० १।१०२।१-५, २।२४-१५-१६, २।२४।२, ३।३१।१४, ६।२०।७, ६।७२।६, १०।७८।८, १०।१०५।१)। हमने यह बात बहुत पहले देख ली है कि पुराणों ने बहुत-से धार्मिक ऋत्यों के लिए स्वयं अपने मन्त्र प्रणीत किये थे जो महत्त्व-पूर्ण हैं और निरर्थंक नहीं हैं।

मन्त्र तम्त्रशास्त्र के हृदय एवं अन्तर्भाग कहे जाते हैं, इसी से कभी-कभी तन्त्रशास्त्र को मन्त्रशास्त्र भी कहा जाता है। प्रपंचसार एवं शारदातिलक ऐसे तान्त्रिक ग्रन्थों में जो सिद्धान्त है, उसे संक्षेप में इस प्रकार रखा जा सकता है:--मानव शरीर में दस नाडियां हैं, जिनमें प्रमुख तीन हैं, यथा-इडा (वायीं ओर, वायें अण्डकोष से लेकर बायीं नासिका तक), सुबुम्ना (शरीर के मध्य में रीढ की नाडी में) एवं पिंगला (दाहिनी बोर, दाहिने अण्डकोष से लेकर दाहिनी नासिका तक)। कुण्डलिनी सर्प की मांति कुण्डली मार कर मूलाधार-चक में सोती रहती है। यह शब्दब्रह्म का रूप है। देवी (शक्ति) कुण्डलिनी का रूप घारण करती है, सभी देवता देवी में निवास करते हैं और सभी मन्त्र उसके रूप हैं (शारदातिलक १।५५-५७)। यह हमने देख लिया है कि ज्योति के सम्पर्क में आ जाने पर किस प्रकार शक्ति चेतन हो उठती है और उसमें सृष्टि या रचना करने की इच्छा उत्पन्न होती है और तब वह घनीमूत हो जाती है और बिन्दु के रूप में प्रकट होतीं है। काल के कारणत्व के द्वारा बिन्दु तीन भाग में बँट जाता है, यथा-बीज, सूक्ष्म (अर्थात् नाद, जो बीज बिन्दु है) एवं पर (अर्थात् वह बिन्दु जो किया बिन्दु है)। यह अन्तिम, अव्यक्त स्वर के स्वभाव वाला है और ऋषियों द्वारा शब्दब्रह्म कहा जाता है (शारदातिलक १।११-१२, प्रपंचसार १।४१)। शब्दब्रह्म समी पदार्थों में चेतना के रूप में विद्यमान रहता है; यह कुण्डलिनी के रूप में सभी जीवित मानवों की देह में स्थित रहता है और तब गद्य-पद्य आदि के अक्षरों के रूप में प्रकट होता है और वायु द्वारा कण्ठ, तालु, दन्तों आदि में पहुँचता है। इस प्रकार से उत्पन्न स्वर अझर कहे जाते हैं और जब वे लिखे जाते हैं तो वर्ण (वर्णमाला के अक्षर, मातृका, जो अ से लेकर क्ष तक ५० हैं) कहे जाते हैं। मूलाघारचक्र से उठते हुए स्वर की उत्पत्ति की उत्तेजना 'परा' (वाक्) कही जाती है, और जब यह स्वाधिष्ठानचक में पहुँचती है तो पश्यन्ती, हृदय में पहुँचती है तो मध्यमा तथा मुख में पहुँचती है तो वैखरी कही जाती है। अक्षर एवं वर्ण दोनों कुण्डलिनी ही हैं जो क्रम से वाणी में स्फुट एवं लिखावट में दृश्य या चक्षुग्राह्य होते हैं। समी मन्त्र (कुछ लोगों के मत से वे ६ करोड़ हैं) वर्णमाला के वर्णों से विकसित हुए हैं और तान्त्रिक लोग वणों को जीवित (चेतन) स्वर-शक्तियाँ मानते हैं। हीं, श्रीं, कीं के समान बीजमन्त्र ही देवता के रूप को दृश्य बनाते हैं (महानिर्वाणतन्त्र ४।१८-१६)। मन्त्रों को मात्र अक्षर या शब्द या भाषा समझना अनुचित है। वे विभिन्न रूप घारण करते हैं, यथा—बीजमन्त्र, कवच , हृदय आदि । हीं (त्रिमुवनेश्वरी या माया का प्रतिनिधित्व करने वाला)। श्रीं (लक्ष्मी का प्रतिनिधित्व करने वाला), कीं (काली का प्रतिनिधित्व करने वाला) के समान बीजमन्त्र सम्भवतः भाषा नहीं कहे जा सकते, क्योंकि उनसे लोगों के समक्ष कोई अर्थ नहीं प्रकट हो पाता। ये देवता (साधक या पूजक के इष्टदेवता) हैं, जो गुणी गुरु द्वारा दीक्षा के समय साधक को दिये जाते हैं। केवल पुस्तकों से उन्हें पढ़ लेने से कोई लाम नहीं होता। तन्त्र-प्रत्यों के अनुसार मन्त्र-शक्त की स्वर-देह है जो मन्त्र के मूल तान्त्रिक द्रष्टा की व्यक्तिता से निःसृत स्वर-स्कुरणों से विद्व होती है और तान्त्रिक

ऋषि द्वारा प्रदत्त-शक्ति के अमोघ मण्डार से युक्त होती है। शिष्य में उस शक्ति को जगाने एवं मन्त्र के पूण प्रमाव न्द्राप द्वारा प्रवास का स्पर्श एवं साधक (शिष्य) की कल्पना और उसकी इच्छा-शक्ति की संलग्नता आवश्यक है। अक्षरों द्वारा उत्पन्न स्वर शिवशक्ति अर्थात् शब्दब्रह्म के रूप हैं। इसी अन्तिम से सम्पूर्ण विश्व स्वरों (शब्द) एवं पदार्थों (अर्थ) के रूप में, जिसे स्वर या शब्द बोघित करते हैं, अग्रसर होता है। देवता, मन्त्र एवं गुरु साघना के लिए (वह विधि, जो सिद्धि की ओर ले जाती है, जैसा कि तान्त्रिक ग्रन्थों में उल्लिखित हैं) आवश्यक हैं; साधक (शिष्य) को अपने मन में यही विचारते रहना होता है कि ये तीनों अभिन्न हैं। मन्त्र स्तुति या प्रार्थना नहीं है। प्रार्थना में व्यक्ति किन्हीं शब्दों का प्रयोग कर सकता है, किन्तु मन्त्र में निश्चित अक्षरों का विघान होता है, इन्हीं अक्षरों द्वारा शक्ति साधक के समक्ष अपनी अभिव्यक्ति करती है। मन्त्र ऐसे शब्दों के रूप में हो सकता है जिनका स्पष्ट अर्थ होता है या ऐसे अक्षरों से बना हो सकता है जो एक कम में व्यवस्थित होते हैं और अदीक्षित व्यक्ति के समक्ष कुछ भी अर्थ नहीं रखते। इस शास्त्र के कुछ ग्रन्थों में यह स्वीकार किया गया है कि विचार में सर्जना शक्ति है और प्रत्येक व्यक्ति शिव है और अपने को वह जितना ही शिव के अनुरूप पाता जाता है उतना ही वह उच्चतर स्तरों में पहुँचता जाता है। विचार वास्तविक हैं, उदार विचार अपना कल्याण करेंगे और उनका भी मला करेंगे जो हमारे चतुर्दिक् रहते हैं, अन्य लोगों के दुष्ट विचार एवं कांक्षाएँ हमें क्लेश में डाल सकती हैं।

ताल्त्रिक ग्रन्थों के अपने मन्त्र हैं और वे वैदिक मन्त्रों का भी प्रयोग करते हैं। उदाहरणार्थ, 'जातवेदसे सुनवाम' (ऋ॰ १।६६।१) जो अग्नि को सम्बोधित है, दुर्गा के आह्वान के लिए प्रयुक्त हुआ है; 'त्रियम्बकं यजा-महे' (ऋ 0 ७।५६।१२) जो रुद्र को सम्बोधित है, तन्त्र-प्रन्थों में मृत्युंजयमन्त्र या मृत-संजीविनीमन्त्र है और मन को शुद्ध करने के लिए महानिर्वाण (८।२४३) में व्यवस्थित है। इसी प्रकार गायत्री मन्त्र (ऋ० ३।६२।१०) को तान्त्रिकों ने अपना लिया है। देखिए शारदातिलक (२१।१-८ एवं १६), प्रपञ्चसार (जिसका ३० वाँ अध्याय 'बों', 'व्याहृतियों' तथा गायत्री एवं गायत्री-साधन के शब्दों की व्याख्या से ही भरा पड़ा है)। महानिर्वाण ने व्यवस्था दी है कि वैदिकी सन्ध्या के सम्पादन के उपरान्त तान्त्रिकी सन्ध्या की जानी चाहिए। तान्त्रिकी गायत्री यह है-बाद्यानीविद्यहे, परमेश्वर्ये घीमहि, तन्तः काली प्रचोदयात्। (महानिर्वाण ४।६२-६३)। शूद्र तान्त्रिक भी इसे प्रयोग में ला सकते थे, किन्तु वैदिक गायत्री का प्रयोग कम से 'ओं' 'श्रीं' एवं 'ऐं' के साथ तीनों वर्णों के लोग करते थे। गुरु, मन्त्र एवं देवता की महत्ता यों उल्लिखित है—'जो गुरु को केवल मनुष्य मानता है, मन्त्र को मात्र अक्षर समझता है तथा प्रतिमा को केवल पत्थर समझता है वह नरक में पड़ता है १२। रुद्रयामल में आया है---'यदि शिव कुद्ध हो जाते हैं तो, गुरु (शिष्य की) रक्षा करता है, किन्तु जब गुरु कुद्ध हो जाता है, कोई नहीं (शिष्य को) बचाता।'

परशुरामकल्पसूत्र, ज्ञानाणंवतन्त्र, शारदातिलक तथा अधिकांशत: सभी तन्त्र-ग्रन्थों का कथन है कि मन्त्रों में आश्चर्यंजनक एवं अलौकिक शक्तियाँ होती हैं। तन्त्रानुयायी अपने गुरु की शाखा के परम्परागत आचारों को विश्वास के साथ मानता है तो उसे सभी शक्तियाँ प्राप्त हो जाती हैं। मन्त्रों के द्वारा वाञ्छित फलों की प्राप्ति हो जाती है। तन्त्रशास्त्र की प्रामाणिकता प्रमुखतया शास्त्रानुयायियों के विश्वास पर निर्मर रहती है। साघक को ऐसा अनुभव

द्देश गुरीमनुष्य बृद्धि च मन्त्रे चाक्षरबृद्धिकम् । प्रतिमासु शिलाबृद्धि कुर्वाणो नरकं व्रजते । । कुलार्णव० (१२।-४४), कौलावलीनिर्णय (१०।१२-१३); रुव्रयामल (२।६४)में आया है—'गुरुः पिता गुरुर्माता गुरुर्देवो गुरुर्गितः। शिवे बच्टे गुरुस्त्राता गुरी बच्टे न कश्चन ।।' और देखिये कुलाणंव० (१२।४६, यहाँ 'गुरुदेवो महेश्वरः' पाठ आया है)। करना चाहिए कि गुरु, मन्त्र, देवता, उसकी आत्मा, मन एवं प्राणोच्छ्वास समी एक हैं, तभी वह परमात्मा का ज्ञान प्राप्त कर सकेगा । कुछ तान्त्रिक ग्रन्थों में मन्त्रों की प्रशंसा अतिशयोक्तिपूर्ण ढंग से की गयी है, विशेषतः श्रीविद्यामन्त्र की प्रमूत महत्ता गायी गयी है, यथा, ज्ञानार्णव का कथन है—'करोड़ों वाजपेय एवं सहस्रों अश्वमेघ फल में श्रीविद्या के उच्चारण मात्र के बराबर नहीं हो सकते, इसी प्रकार करोड़ों कपिला गायों का दान भी श्रीविद्या के एक उच्चारण के समान नहीं है (२४ वाँ पटल, श्लोक ७४–७६) । देखिए अग्नि-पुराण (१२५।५१-५५) जहाँ शत्रु को मारने के लिए मन्त्रों के प्रयोग की बात है, अध्याय १३४ एवं १३५में त्रैलोक्यविजयविद्या एवं संग्रामविजयविद्या का उल्लेख है।

तन्त्रों में असंख्य मन्त्रों का उल्लेख है जो एक मन्त्र के विभिन्न रूपों को विभिन्न ढंगों से व्यवस्थित करके बनाये गये हैं। देखिए महानिर्वाण० (४।१०-१३), जहाँ 'हीं श्रीं कीं परमेश्वरि स्वाहा' नामक १० अक्षरों के मन्त्र को कुछ शब्दों के मेल तथा 'कालिके' लगा कर १२ मन्त्रों के रूप में रख दिया गया है। इस ग्रन्थ में ऐसा उल्लेख हुआ है कि करोड़ों मन्त्र हैं और तन्त्रों में जितने मन्त्र हैं वे सभी महादेवी के मन्त्र हैं (महानिर्वाण० ५।१८-१६)।

'मन्त्र' शब्द 'मन्' (सोचना) एवं 'त्रै' या 'त्रा' से निष्पन्न हुआ है। यास्क के निरुक्त (७।१२) में यह केवल 'मन्' से निकला कहा गया है। कुलार्णव का कथन है कि मन्त्र इसीलिए पुकारा जाता है क्योंकि यह सभी प्रकार के मयों से बचाता है, साघक इसके द्वारा अपरिमित ज्योति वाले एवं एक मात्र तत्त्व परमात्मा पर ध्यान लगा पाता है (१७।५४)। इसी प्रकार की व्युत्पत्ति रामपूर्वतापनीयोपनिषद (१।१२), प्रपञ्चसार (४।२) एवं अन्य तन्त्रों में दी हुई है। तान्त्रिक ग्रन्थों में मन्त्रों के विभिन्न प्रकार, यथा—कवच, हृदय, उपहृदय, नेत्र, अस्त्र, रक्षा आदि दिये हुए हैं। स्थानामाव के कारण हम इनके उदाहरण यहाँ नहीं दे सकेंगे। देखिए ब्रह्माण्डपुराण (२।३३), महानिर्वाणतन्त्र (७।५६-६५), नारदपु० (२।५६, ४८-५०)।

शारदातिलक ने मन्त्रों को पुरुष, स्त्री एवं नपुसंक रूप में बाँट दिया है। पुरुषवाची मन्त्रों का अन्त 'हुं' एवं 'फट्' से होता है, स्त्रीवाची मन्त्रों का 'स्वाहा' से तथा नपुंसक का 'नमः' से। 'ऋ', 'ऋ', 'लू' 'ऋ' नामक स्वर नपुंसक हैं, शेष स्वर नपुंसक नहीं हैं बिल्क लघु एवं गुरु हैं (शारदातिलक, ६।३ एवं राघवमट्ट की टीका)। शारदा तिलक ने १७ अध्यायों (अध्याय ७ से २३ तक) में सरस्वती, लक्ष्मी, मुवनेश्वरी, त्वरिता एवं अन्य—दुर्गा, त्रिपुरा, गणपति, चन्द्रमा के मन्त्रों का उल्लेख किया है। बहुत-से मन्त्रों का पाठ सहस्रों या लाखों बार किया जाता था, जिससे कि पूर्ण फल की प्राप्ति हो (शारदातिलक १०।१०५-१०७)। यद्यपि शारदातिलक गम्मीर ग्रन्थ है और इसमें वाममार्गी संमोग आदि का उल्लेख नहीं है तथापि इसमें कुछ मन्त्र जादूगरी के एवं स्त्रियों को वश में करने के हैं (≗।१७३-१०४, १०।७६), यहाँ तक कि मन्त्रों द्वारा शत्रु-मृत्यु का भी उल्लेख है (११।६०-१२४, रशाह्य, रराश)।

मन्त्रों की शक्ति के विषय में बौद्धतन्त्र हिन्दूतन्त्र से पीछे नहीं थे। साधनमाला (पृ॰ ५७५) में ऐसा आया है कि उचित विधि अपनायी जाय तो मन्त्र द्वारा सभी कुछ सम्पन्न हो सकता है ९३ । उदाहरणार्य, इसमें

देरे किमस्त्यसाघ्यं मन्त्राणां योजितानां यथाविधि । साधनमाला (पृ० १७१): जो जाः हीं हुं हुं हुः अयं मन्त्रराजो बुद्धत्वं बदाति कि पुनरन्याः सिद्धयः। वही (पृ० २७०); यातु कि बहु बचनीयं परमित दुर्समं नुदत्वमपि तेषां पाणितलावलीनबदरकफलिवाबितळिति । बही (पृ० ६२) । ओम् चलचल चिलिचिलि चुलुचुलु कुलुकु मुलुमुल हुंहुंहुंहं फ्ट्फट्फट्फट् पद्महस्ते स्वाहा दिने दिने पञ्चवारान् त्रिसन्धमुख्वारयेत्। पर्वमोपि प्रन्य-शतत्रयं गृहणाति । वही (पृ० ८७) । सद्धमंपुष्टरीकसूत्र (अध्याय २१, विक्रियोचेका इच्छिका सीरीव, डा॰ निस-

बाया है कि एक मन्त्र, जो मन्त्रों का राजा है, बुद्धत्व देता है, अन्य सिद्धियों के विषय में कहने की आवश्यकता बाया हाक एक करन, जा नाना है। कि कि कि समान है, एक अन्य मन्त्र (जो ही क्या है? दूसरे मन्त्र से अति दुर्लम बुद्धत्व हाथ के तल में पड़े बदरीफल के समान है, एक अन्य मन्त्र (जो हा क्या हु : दूसर नार स जास उत्तर पूर्व कहा जाय और दिन में तीन बार (प्रातः, दोपहर एवं सन्ध्या) तो एक ानरथक राज्या वार्या है। पार्ट को जानकार हो जाय। बौद्धतन्त्र मी मन्त्रों के लाख बार के पाठ की व्यवस्था गदहा अर्थात् मूर्ख भी तीन सौ ग्रन्थों का जानकार हो जाय। बौद्धतन्त्र मी मन्त्रों के लाख बार के पाठ की व्यवस्था के सिद्धान्त 'ओं, फट्, स्वाहा' के साथ पाये जाते हैं, यथा-ओं शून्यता ज्ञानवज्रस्वमावात्मकोऽहम्' (साधनमाला, जिल्द १, पृ० ६२)। प्रपञ्चसार में, जो अहैती गुरु शंकराचार्य द्वारा लिखित कहा जाता है, जिसपर पद्मपाद की

नाक्ष दत्त द्वारा सम्पादित, १६५२) में भी बहुत-सी धारणियां हैं (तिलस्मी वाक्य, कवच या रक्षा-सम्बन्धी तिलस्म), जिनमें एक यह है (पू० २६७)—'अय खलु बोधिसत्त्वो . . इमानि घारणीमन्त्रपदानि भाषते स्म । तद्यया । ज्वले महाज्वले उक्के तुक्के मुक्के अडे अडाविति नृत्ये ...इद्टिन विद्टिन . . नृत्यावित स्वाहा'।

£४. ऑ मणितारे हुं। लक्षजापेनार्या अग्रत उपतिष्ठति । यदिच्छति तत्सवं ददाति । विना मण्डलकस्नानो-पवासेन केवलं जापमात्रेण सिष्यित सर्व कार्यं च साधयित। साधनमाला (जिल्व १, पू० २२१)। यहाँ आर्या का अर्थ है देवी तारा। बौद्धों में अत्यन्त प्रसिद्ध मन्त्र है 'ओं मणियचे हुं', जहाँ पर 'मणिपचे' सम्बोधन में है और सम्भवतः तारा देवी की ओर, जिसके पास कमल रत्न है, संकेत है। देखिये डा० एफ० डब्ल्यू० टॉमस (जे० आर० ए० एस०, १६०६, प० ४६४)। कभी-कभी इसका अर्थ यों लगाया जाता है हि मणिपच (जिसके पास कमल रत्न हो) आप को मनस्कार'। जब ये पुष्ठ प्रेस में मुद्रित हो रहे ये तो लेखक को एक ग्रन्थ प्राप्त हुआ, जो लामा अंगारिक गोविन्द द्वारा लिखित है और जिसका नाम है 'काउण्डेशंस आव तिबेटन मिस्टिसिज्म' (राइडर एण्ड कम्पनी, लम्बन, १६५६)। यह प्रत्य 'ओं मणिपचे हुं' नामक महान् मन्त्र की गूढ (गुप्त या अलौकिक) शिक्षा पर आचारित है। इस पाद-पिटप्पणी में इस प्रन्य की समीक्षा सम्भव नहीं है। लेखक का कथन है कि मन्त्र 'ओं' मणिपचे हुं अवलोकितेश्वर को सर्मापत है (मुखपुष्ठ पर अवलोकितेश्वर का एक चित्र भी है)। मन्त्र की जो व्याख्या इस ग्रन्थ में दी हुई है उसे केवल तिब्बती बौद्ध विद्वान् या साधु ही स्वीकार कर सकता है। पू० २७ पर लिखा हुआ है कि तिब्बत में मन्त्र 'ओं मणि पेमे हुं' कहा जाता है, और पूरा मन्त्र यों है-- 'ओं... हुं, ह्वीः' (प्० २३०)। लेखक इस बात का उपहास करता है कि तन्त्रवाद हिन्दूवादी प्रतिक्रिया है, जिसे आगे चल कर बौद्ध सम्प्रदायों ने प्रहण किया। लेसक महोदय मन्त्र के शब्दों का अलौकिक अर्थ बताते हैं। पू० १३० रप वे लिखते हैं - 'ओं सार्वभौमिकता की ओर समुत्यान है, हुं सार्वभौमिकता (अभिव्यापित्व)की स्थितियों का मानव के हृदय की गहराई में अवरोह (उतार) है'। पू० १३१ पर आया है—'ओं अनन्त है, किन्तु हुं अन्त में अनन्त है (नियत में अनियत है), अणिक में नित्य (शास्त्रत) है' आदि-आदि। पू० २३० में आया है—'ओं में हम धर्मकाय एवं सवंगत (सावंछीकिक) देह के रहस्य की अनुभूति पाते हैं, मणि में सम्भोगकाय की, पद्म में निर्माणकाय की अनुभूति पाते हैं, हुं में हम तीन रहस्यों के अत्युत्तम देह के संयोग के रूप में वद्यकाय की अनुभूति करते हैं। हीः में हम अपने परिवर्तित व्यक्तित्व की सम्पूर्णता को अभिताम (बुद्ध) की सेवा में समर्पित कर देते हैं । पूर् २४६ में आया है-दिस प्रकार ओं...हूँ अपने में मुक्ति, प्रेम (सबके प्रति) एवं अन्तिम आत्मज्ञान की मुन्दर वार्ताएँ समाहित रसता है'। प्रस्तुत लेसक को बलात् कहना ही पड़ता है कि इस प्रकार की व्यास्थाओं से किसी, भी मन्त्र के शब्दों से हम समान अर्थ निकाल सकते हैं।

तथोक्त टीका है, त्रैलोक्यमोहन नामक एक मन्त्र है 44, जिसके द्वारा ६ कूर ऐन्द्रजालिक कमें किये जाते हैं और उसमें एक यन्त्र है जिसकी पूजा द्वारा साधक किसी नारी को अपनी ओर खींच ला सकता है। इस ग्रन्थ में व्याकरण-सम्बन्धी कुछ दोष भी हैं जिससे गम्भीर सन्देह उत्पन्न होता है कि यह कदाचित् ही महान् विद्वान् शंकराचार्य द्वारा प्रणीत हुआ हो। इसमें सन्देह नहीं कि विद्वान् राधवमट्ट ने शारदातिलक की टीका में महान् आचार्य शंकर को ही प्रपंचसार का लेखक माना है, जैसा कि कुछ अन्य परचात्कालीन लेखकों ने किया है। किन्तु यह जानना चाहिए कि लगभग ४०० ग्रन्थ अद्वेत आचार्य द्वारा प्रणीत कहे गये हैं और राधवमट्ट आचार्य से ७ शतियों के उपरान्त हुए, अतः उनका कथन विना अधिक मारी साक्ष्य के पूर्ण विश्वास के साथ ग्रहण नहीं किया जा सकता।

तान्त्रिक प्रकार के मन्त्रों की शक्ति के सिद्धान्त से कितपय पुराण भी प्रमावित हुए हैं। गरुडपुराण (११७, एवं १०) ने कुछ एकाक्षरात्मक एवं निर्धिक मन्त्रों का प्रयोग किया है, यथा—हां, क्षीम, हीं, हुं, हुं, श्रीं, हीं और उसमें (११२३) आया है कि 'ओं खखोल्काय सूर्यमूर्तये नमः'। सूर्य का मूलमन्त्र है और यह एक आरिम्मक निबन्ध, यथा—कृत्यकल्पतरु (व्रत पृ० ६) में सूर्य-पूजा के लिए प्रयुक्त हुआ है। और देखिए इसी बात के लिए, 'मविष्यपुराण' (ब्राह्मपर्व २१५१४)। मिष्य (ब्राह्म० २६१६-१५) में आया है कि 'गं स्वाहा' गणपित-पूजन का मूलमन्त्र है, उसमें हुवय, शिखा, कवच आदि के लिए मन्त्रों की व्यवस्था है और गणपित की गायत्री भी है। गरुडपु० (११३८) में चामुण्डा के लिए एक लम्बा गद्य-मन्त्र है। और देखिए अग्निपु० (१२१११५-१७), अध्याय १३३-१३५ एवं ३०७ विष

महाश्वेता नामक एक मन्त्र का उल्लेख भविष्यपुराण में हुआ है जिसका वर्णन कृत्यकल्पतक (व्रत, पृ० ६) एवं एकादशीतत्त्व (पृ० ४०) में है और वह मन्त्र यह है-'ह्रां ह्रीं सः' जिसका जप यदि उपवास के साथ रविवार को किया जाय तो वाञ्छित फल की प्राप्त होती है।

पश्चात्कालीन निवन्धों ने शारदातिलक (२३।७१-७६) में दिये हुए प्राणप्रतिष्ठा-मन्त्र का प्रयोग किया है। देवप्रतिष्ठातत्त्व (पृ० ५०६-५०७), दिव्यतत्त्व (पृ० ६०६-६१०), व्यवहारमयूस, (पृ० ८६), निर्णयसिन्धु (पृ० ३४६-३५०) आदि ने शारदातिलक से उद्घरण लिया है। शारदातिलक ने सम्मवतः अपने पूर्व के ग्रन्थों, यथा जयास्यसंहिता (पटल २०) एवं प्रपंचसारतन्त्र (३४।१-६) का अनुसरण किया है ।

६४. मारणोज्जाटनद्वेषस्तम्भाकेषणकांक्षिणः। भजेयुः सर्वमैवैनं मन्त्रं त्रैलोक्यमोहनम् ॥ प्रपंचसार (२३।-४)। देखिये शक्तिसंगमतन्त्र (६।१०२-१०४) एवं जयास्यसंहिता (२६ वा पटल, श्लोक २४), अग्निपु० (अध्याय १३८) में भी ६ कूर कर्मों का उल्लेख है।

६६. गं स्वाहा मूलमन्त्रीयं प्रणवेन समन्वितः। गां नमो हृदयं सेयं गीं शिरः परिकीर्तितम्। शिक्षां च गूं नमो गेयं गें नमः कवचं स्मृतम्। गौं नमो नेत्रमृद्धिदं गः फट् कामास्त्रमुच्यते। अविष्य (ब्राह्म २६।६)। गायत्री यह है—'महाकर्णाय विद्याहे वक्ष्रपुण्डाय घीमहि। तस्रो दन्तिः प्रचोदयात्॥ वही (२६।१४)। पायिवे चाष्ट्रहाँकारं यह है—'महाकर्णाय विद्याहे वक्ष्रपुण्डाय घीमहि। तस्रो दन्तिः प्रचोदयात्॥ वही (२६।१४)। शत्रवो मध्ये नाम च दिक्ष च। हीं पुटं पायिवे दिक्ष हीं दिक्ष लिखेडसून्। गोरोचना-कृंकुमेन भूवें वस्त्रे गले घृतम्।। शत्रवो वश्मायान्ति, मन्त्रेणानेन ,निश्चितम्। अग्निपु० (१२१।१४-१७)।

६७. तेनायं मन्त्रः। आं हीं क्रों यं रं लं शं वं सं हों हंसः अमृष्य प्राणा इह प्राणाः। अमृष्य जीव इह स्थितः। अमृष्य सर्वेन्द्रियाणि। अमृष्य वाडमनश्चक्षः श्रोत्रधाणप्राणा इहागत्य युक्तं चिरं तिष्ठन्तु स्वाहा। वेवप्रतिष्ठातत्त्व अमृष्य सर्वेन्द्रियाणि। अमृष्य वाडमनश्चक्षः श्रोत्रधाणप्राणा इहागत्य युक्तं चिरं तिष्ठन्तु स्वाहा। वेवप्रतिष्ठातत्त्व अमृष्य सर्वेन्द्रियाणि। अमृष्य प्रतिमा वाले वेवता के लिए आया है (यवि किसी वेवी की प्रतिमा बंठायी जाती है तो (पृ० ५०६-५०७)। 'अमृष्य' प्रतिमा वाले वेवता के लिए आया है

मध्यकाल के निबन्धों द्वारा तान्त्रिक मन्त्रों के प्रयोग के विषय में यहाँ अब स्थानामाव के कारण अधिक नहीं लिसा जा सकता। वैदिक मन्त्रों एवं तान्त्रिक मन्त्रों की अन्तर सम्बन्धी एक बात यहाँ दी जा रही है। जैमिनि नहा किसा जा पन्या। पार्य महत्त्वपूर्ण होता है, किन्तु तन्त्रों ने ऐसे मन्त्रों के जप की बात चलायी है जो (रारारर) के नत प्राप्त कि नहीं वे उलटे भी पढ़े जा सकते हैं, यथा 'ओं दुर्गे' को 'गेंदु ओं' पढ़ा जा सकता है। उदा-हरणार्थं, कालीवलीतन्त्र (२२।२१) में आया है: 'गेंदु ओं व्यक्षरं मन्त्रं सर्वकामफलप्रदम्'। महायान बौद्धधर्मं के ग्रन्य सदमं पुण्डरीक (कर्न एवं बुन्यीम् नेत्रीम्, १६१२, सै० बु० ई०, जिल्द २१, पृ० ३७०-३७५) में घारणी-पदानि नामक मन्त्र हैं। ऐसा नहीं समझना चाहिए कि मन्त्र केवल हिन्दुओं एवं बौद्धों की ही विशेषता है। प्राचीन काल में बहुत-से लोग ऐसा विश्वास करते थे कि शब्दों एवं अक्षरों में ऐन्द्रजालिक शक्ति होती है और इस विश्वास ने आगे वढ़कर ऐसा विश्वास उत्पन्न किया कि निरर्थंक शब्दों एवं अक्षरों में भी वही बात पायी जा सकती है। प्राचीन अंग्रेजों, जर्मनों एवं केल्टवासियों में भी ऐसी वात पायी जाती थी (ई० जे० थॉमस, हिस्ट्री आब् बुद्धिस्ट घाँट, १६५३, पृ० १८६)।

वैदिक एवं तान्त्रिक मन्त्रों का जप पुरक्चरण कहलाता है। पुरक्चरण का शाब्दिक अर्थ है पहले से सम्पादन १८। महानिर्वाणतन्त्र (७।७६-८५) में पुरक्चरण (संक्षिप्त या विस्तृत) के कई ढंग प्रदर्शित हैं। एक ढंग के अनुसार कृष्ण पक्ष की चतुर्दशी या मंगल या शनि को पाँचों तत्त्वों को एकत्र करना होता है, इसके उपरान्त देवी की पूजा होती है और महानिशा (अर्थरात्रि)में एकाग्र होकर १० सहस्र बार मन्त्र का पाठ करना होता है। इसके उपरान्त पूजा करने वाले को ब्रह्ममक्तों के लिए मोजन की व्यवस्था करनी होती है और तब वह पुरुवरण का सम्पादक कहा जाता है। दूसरा ढंग यह है कि व्यक्ति को मंगल से आरम्भ कर प्रतिदिन मन्त्र को एक सहस्र बार जपना पड़ता है और यह कम उसे आगामी मंगलवार तक चलाना होता है और इस प्रकार उसे बाठ सहस्र बार मन्त्र-जप करने पर पुरश्चरण का सम्पादक कहा जाता है। कमी-कमी ऐसी व्यवस्था की जाती है कि 'शिवाय नमः' या 'ओं शिवाय नमः' ऐसे मन्त्र २४ लाख बार कहे जाने चाहिए और साधक को अग्नि में पायस की २४ सहस्र आहुतियां देनी होती हैं, तभी मन्त्र पूर्ण होता है और साधक की अभीप्सित देता है। गायत्री का जप प्रतिदिन १००८ या १०८ या १० बार करना होता है। यह पुराण एवं धर्मशास्त्र-प्रन्यों के अनुसार ही है। नारदपुराण (२।५७।५४) में आया है कि मन्त्र का जप ८, २८ या १०८ बार होना चाहिए। और देखिए एकादशी तत्त्व (पृ०४६)।

राषवमट्ट ने शारदातिलक (१६।५६) के माध्य में सभी मन्त्रों में प्रयुक्त होने वाले पुरश्चरण का उल्लेख किया है। वायवीय संहिता के अनुसार मूलमन्त्र की विधि को ठीक करने को पुरश्चरण कहा जाता है। कुलाणंव में आया है कि पुरस्चरण के पाँच तत्त्व हैं—इष्ट देवता की तीन बार पूजा, जप, तर्पण, होम एवं ब्रह्म-मोज। राषवमट्ट ने भी (शारदा०३१६।४६) इसकी विधि का उल्लेख किया है। कौलावली निर्णय (१४ वाँ

'अमुज्याः' या 'अस्य' शब्द रस दिये जाते हैं। तन्त्रराजतन्त्र (१३।६२-६८) ने प्राणप्रतिष्ठाविद्या के लिए अमुष्य से स्वाहा तक ४० अक्षरों का मन्त्र बनाया है जो तान्त्रिक ग्रन्थों की भाषा के अनुरूप ही है।

हैन. मन्त्र के पुरश्चरण के कई अंग होते हैं, यथा—ध्यान (बेवता की प्रतिमा या आकार का ध्यान करना), पूजा, मन्त्र-जप, होस, तर्पन, अभिषेक एवं बहाओज । संक्षिप्त पुरव्यरण में प्रथम तीन का सम्पादन होता है। तर्पण का अर्थ है देवता एवं पितरों को जल से तृप्त करना।

पटल, क्लोक-७५-२६०) में एक मयंकर साधना का वर्णन है, जिसके द्वारा एक ही रात्रि में साधक को मन्त-ह सिद्धि प्राप्त हो जाती है। रात्रि में एक पहर के उपरान्त इमशान या एकान्त स्थान में जाय, एक चाण्डाल का इाव प्राप्त करे या उसका जो किसी व्यक्ति द्वारा तलवार से मारा गया हो, या साँप द्वारा काट लिया गया हो या रणक्षेत्र में कोई नवयुवक मार डाला गया हो, उसका शव प्राप्त करे। उसे स्वच्छ करे, उसकी पूजा करे, दुर्गा की पूजा करे तथा 'ओं दुर्गे दुर्गे रिक्षणी स्वाहा' का पाठ करे। यदि साधक मयंकर दुक्यों को देख कर डर न जाय और एक लम्बी पद्धति का अनुसरण करे, तो वह मन्त्रसिद्धि प्राप्त कर लेता है। तारामिक्त स्घार्णव (तरंग ६, पृ० ३४५) ने शवसाधनविधि का वर्णन किया है । और देखिए कुलचूड़ामणितन्त्र (तान्त्रिक टेक्ट्स , जिल्द ४,६।१६-२८) ।

राघवमट्ट ने एक वचन उद्भृत करके कहा है कि यदि साघक देवतारूपी अपने गुरु को सन्तुष्ट कर देता है तो उसे बिना पुरश्चरण के भी मन्त्र की सिद्धि प्राप्त हो सकती है, पुरश्चरण मन्त्रों का प्रधान बीज है। जहाँ जप की संख्या न दी हुई हो, वहाँ मन्त्र को ८००० बार कहना चाहिए। राघवमट्ट ने यह भी उद्धृत किया है कि जिस प्रकार रोगग्रस्त व्यक्ति सभी कमों को नहीं कर पाता है उसी प्रकार पुरश्चरण से हीन मन्त्र की बात है।

अग्निपुराण, कुलार्णव ० एवं शारदातिलक ने मन्त्र के पुरक्चरण के स्थानों के विषय में नियमों की व्यवस्था की है। मन्त्रसिद्धि करने वालों के लिए निम्न स्थान, व्यवस्थित हैं—पुण्यक्षेत्र, नदीतीर, गृहा (गुफा), पर्वत-मस्तक, तीर्थस्थान के पास का स्थल, निदयों का संगम, पावन वन एवं उद्यान, बेलवक्ष के तल में, पर्वंत की ढाल, देवतायन (मन्दिर), समुद्र-तट, अपना घर, या ऐसा स्थान जहाँ मन प्रसन्न हो जाय । देखिए कुला-र्णव० (१५।२०-२४), शारदातिलक (२।१३८-१४०) एवं अहिर्बुघ्न्य संहिता (२०।५२-५३) । पुरस्चरण के दिनों में मोजन के विषय में भी नियम बने हैं, यथा—(ब्रह्मचारी एवं यति के लिए) मिक्षा माँग कर, (व्रतों के लिए ) हविष्य मोजन, विहित शाक, फल, दूध, कन्दमूल, यव का सत्तू है। मन्त्रमहोदिध (२५।६६-७१) में शान्ति के समय तथा अन्य कूर किया-संस्कारों के समय के हविष्य मोजन के विषय में नियम दिये हुए हैं। राघवमट्ट (१६।५६) ने अन्य ग्रन्थों से पुरहचरण करने वाले साधक के लिए कुछ और नियम भी संगृहीत किये हैं, यथा मैथुन, मांस, मद्य से दूर रहना, नारियों एवं शूद्रों से न बोलना, असत्य न बोलना, इन्द्रियों को वासना से दूर रखना, प्रातः से दोपहर तक बिना किसी रुकावट के मन्त्र-जाप को करते जाना और प्रतिदिन ऐसा ही करते जाना।

जयाख्यसंहिता (१६वाँ पटल, क्लोक १३-३३) का कथन है कि पुरक्षरण करने में तीन वर्षों तक साधक के समक्त, मौति-मौति की विष्न-बाघाएँ आती हैं, किन्तु यदि उसके मन एवं कर्म पर कोई प्रमाव नहीं पड़ता तो चौथे वर्ष से उसके पास लोग शिष्य बन कर आते हैं। उसकी सेवा करने लगते हैं और अपना सब कुछ समर्पित कर देते हैं, सात वर्षों के उपरान्त उसके पास वमण्डी राजा भी अनुप्रह एवं प्रसाद के लिए पहुँचता है, नी वर्षों के उपरान्त वह अलौकिक अनुमव प्राप्त करने लगता है, यथा—आह्लाद, गम्मीर स्वप्न, मधुर संगीत एवं गन्ध दिक पाठ का अनुमव होने लगता है, वह कम साता है, कम सोता है किन्तु दुवेल नहीं

<sup>£</sup> द. योगसूत्र (३।३६) एवं उसके आध्य में आया है कि सक्तियों के विकतित हो जाने पर योगी वैदी संगीत सुनने लगता है और सुगंधों की अनुभूतियाँ करने लगता है। एफ० योट्स—बाउन (लज्डन, १६३०) ने

होता। ये सब मन्त्रसिद्धि की अवस्था के लक्षण हैं। उसी ग्रन्थ में ऐसा आया है कि साघक को इन लक्षणों का वर्णन गुरु के अतिरिक्त अन्य लोगों से नहीं करना चाहिए, यदि वह अन्य लोगों से सारी बातें कह देता है तो सिद्धियाँ समाप्त हो जाती हैं (१६।३४-३७)। इसी संहिता (१४।१८६-१८८) में ऐसा आया है कि स्वाहा, स्वघा, फट्, हुं एवं नमः का प्रयोग कम से होम, पिण्डदान, नाशकारी कार्यों, मित्रों में विद्वेष उत्पन्न करने एवं मोक्ष प्राप्ति के लिए लिए होता है। सभी तन्त्र-ग्रन्थ इस बात पर बल देकर कहते हैं कि का मन्त्र का ग्रहण गुणी एवं योग्य गुरु से होना चाहिए और मन्त्र की साधना गुरु के निर्देशन में तब तक होनी चाहिए जब तक कि शिष्य सिद्ध न हो जाय । हमने ऊपर देख िलया है कि ऐसा विश्वास किया जाता था कि मन्त्र आध्यात्मिक एवं अलौकिक शक्तियाँ प्रदान करते हैं और साधक के पास सभी वांछित पदार्थ एवं मोक्ष लाते हैं। कुलार्णव॰ (१४।३-४) में आया है—यह शिवसाघन (शिव द्वारा बताये गये सिद्धान्त) में उद्घोषित है कि विना दीक्षा के मोक्ष नहीं प्राप्त हो सकता, बिना आचार्य के दीक्षा नहीं प्राप्त हो सकती तथा मन्त्र तब तक फल नहीं दे सकते जब तक गुरु उनके विषय में शिक्षा न दे दें १००। कुर्लाणव० में पुनः आया है कि दीक्षाविहीन को न तो सिद्धि मिलती है और न सद्गति । अतः व्यक्ति सभी प्रकार के प्रयत्नों से गुरु द्वारा दीक्षित होना चाहिए। दीक्षा संस्कार हो जाने पर जाति सम्बन्धी अन्तर मिट जाता है, जब शूद्र एवं विप्र दीक्षित हो जाते हैं तो शूद्रता एवं विप्रता की समाप्ति हो जाती है। ऐसा कहा गया है कि कोई पुस्तक में लिखित मन्त्र का जप करना आरम्भ कर दे तो उसे सिद्धि नहीं प्राप्त हो सकती और प्रत्येक पद पर हानि मिलेगी १०९।

महानिर्वाण (२।१४-१५एवं २०) में ऐसा आया है कि सत्य एवं अन्य युगों में वैदिक मन्त्रों से वांछित फलों की प्राप्ति होती थी, किन्तु कलियुग में वे विषविहीन सर्प या मृत सर्प के समान हैं, कलियुग में तन्त्रों में घोषित मन्त्र शीघ्र ही फल देते हैं और जप एवं यज्ञों ऐसे सभी कर्मों में उनका प्रयोग विहित है। तन्त्रों में जो मार्ग बताया गया है वह कहीं और नहीं पाया जाता, केवल उसी से मोक्ष प्राप्त होता है या इहलोक या परलोक में सुख मिलता है। महानिर्वाण (३।१४) का कथन है कि 'ओं सिच्चिदेक ब्रह्म' सर्वश्रेष्ठ मन्त्र है, जो परम ब्रह्म की

बंगाल लांसर' नामक प्रन्य (पृ० २४६-२४७) में वर्णन किया है कि किस प्रकार वह कक्ष, जिसमें वे और उनके अमेरिकी मित्र बैठे हुए थे एक योगी द्वारा, जो केवल एक घोती पहने हुये था, कमल के इत्र की महक से परिपूर्ण हो गया, पुनः गुलाब, कस्तूरी, चन्दन-गन्ध से परिपूर्ण हो गया, यह सब केवल एक छोटे से रुई-गुच्छ से निकला जिस पर योगी ने एक आकार बढ़ा देने वाला शीशा रख दिया था। श्वेताश्व० उप० (२।१३) ने योग-क्रिया की प्रभावशीलता के प्रयम लक्षणों पर विस्तार के साथ प्रकाश डाला है—'लघुत्वमारोग्यमलोलुपत्वं वर्णप्रसादः स्वरतीष्ठवं च । गन्यः शुभो मूत्रपुरीवमल्यं योगप्रवृत्ति प्रथमी वदन्ति ।

१००. बिना दोक्षां न मोक्षः स्यासदूक्तं शिवसाधने । सा च न स्याद्विनाचार्यमित्याचार्यपरम्परा ॥ . . . अन्तरेणोयदेष्टारं मन्त्राः स्युनिष्कला यतः । कृष्ठार्णव् (१४।३-४) । देविदीक्षाविहीनस्य न सिद्धिनं च सद्गतिः । तस्मात्सर्वप्रयत्नेन गुरुणा दीक्षितो भवेत् ॥ गतं शूद्रस्य शूद्रत्वं विप्रत्यापि च विप्रता । वीक्षासंस्कारसम्पन्ने जातिभेवो न निद्यते ॥ कुलाणंव० (१४।६७ एवं ६६)

१०१. पुस्तकाल्लिखितो मन्त्रो येन सुन्दरि जप्यते । न तस्य जायते सिद्धिर्हानिरेव पर्वे । राघवभट्ट (शारदातिलक ४।१) द्वारा उद्घृत ।

उपासना करते हैं उन्हें किसी अन्य साधना की आवश्यकता नहीं है, केवल इसी मन्त्र की सिद्धि से आत्मा ब्रह्म में समाहित हो सकता है १०२। स्पष्ट है—मोक्ष कई लक्ष्यों में एक लक्ष्य था। दूसरा लक्ष्य था अलीकिक या रहस्यवादी शक्तियों की प्राप्ति । प्रपञ्चसार ने आठ सिद्धियों की चर्चा की है और कहा है कि आठ सिद्धियों वाला व्यक्ति मुक्त कहा जाता है और उसे योगी की संज्ञा मिली है <sup>९०3</sup>। सिद्धियों का सिद्धान्त प्राचीन है और उसका उल्लेख आपस्तम्ब-धर्म-सूत्र (२।६।२३।६-७) में हुआ है । योगसूत्रमाध्य में आठ सिद्धियों के नाम आये हैं और उनकी व्याख्या हुई है १०४। अणिमा (एक अणु के समान हो जाना), लिंघमा (हलका होकर ऊपर उठ जाना), महिमा (पर्वत के समान विशाल या आकाश के समान हो जाना), प्राप्ति (सभी पदार्थों का सन्निकट हो जाना, यथा अंगुली से चन्द्रमा को छूदेना), प्राकाम्य (कामना का अवरोघ न होना, यथा पृथिवी में समा जाना और बाहर निकल कर ऐसा प्रकट होना मानो जल में प्रवेश हुआ था), बिशत्व (पंच तत्त्वों पर स्वामित्व), ईशित्व (तत्त्वों के निर्माण, समाहित होने या संगठन पर प्रमुत्व) एवं यत्र-कामावसायित्व (अपनी इच्छा के अनुसार वस्तुओं को बना देना, यथा—व्यक्ति यह कामना कर सकता है कि विष का प्रभाव अमृत हो, और वह वैसा हो जायगा) । जिसे ये आठ सिद्धियाँ प्राप्त हो जाती हैं, वह सिद्ध कहलाता है। गीता (१०।२६) में आया है कि कपिल सिद्धों में एक सिद्ध हैं (सिद्धानां कपिलो मुनिः)। योगसूत्र (४।१) में सिद्धियों के पाँच प्रकार कहे गये हैं—जन्म, ओषिघयों, मन्त्रों, तपों एवं समािघ से उत्पन्न होने वाली (जन्मौषघि-मन्त्र-तप:-समाघिजाः सिद्धयः) । मन्त्रों से अन्य बातें भी प्राप्त की जाती थीं, यथा—षट् कूर कर्म तथा नारी को कामासक्त करना। इससे प्रकट है कि केवल तान्त्रिक ही नहीं, प्रत्युत वे लोग भी, जो योगाम्यास में विश्वास करते थे, मन्त्रों में ऐसा विश्वास करते थे कि वे योगियों को अलौकिक शक्ति देते हैं। योगसूत्र में ऐसी व्यवस्था है कि कुछ सिद्धियाँ (यथा—३।३७ में) समाधि में अवरोध उत्पन्न करती हैं और ये सिद्धियाँ केवल उन लोगों के लिए हैं जो तन्मयावस्था से व्युत्यित रहते हैं । याज्ञवल्वयस्मृति (३।२०२-२०३) में आया है कि अन्तर्घान हो जाने, दूसरे के शरीर में प्रवेश कर जाने, थोड़े काल के लिए अपना शरीर छोड़ देने, मनोनुकूल पदार्थ की उत्पत्ति कर देने की शक्ति तथा अन्य शक्तियाँ योग द्वारा सिद्ध-प्राप्ति की परिचायक हैं, जो लोग योग-सिद्धि कर लेते हैं अपने नाशवान् शरीर का त्याग कर ब्रह्म में अमर हो जाते हैं।

१०२. परब्रह्मोपासकानां किन्यैः साधनान्तरैः । मन्त्रप्रहणमात्रेण देही ब्रह्ममयो भवेत् । महानिर्वाणतन्त्र (३।२३-२४) । मन्त्र यों है : 'ओं सन्विदेकं ब्रह्म' जिसके पूर्व विद्या, माया या श्री के लिए कम से ऐं, हीं या श्री लगता है (३।३४-३७)।

१०३. अणिमा महिमा च तथा गरिमा लघिमोशिता वशित्वं च । प्राप्तिः प्राकाम्यं चेत्यंच्टैश्वर्याणि योग-युक्तस्य ।। अब्देश्वर्यसमेतो जीवन्मुक्तः प्रवध्यते योगी । प्रपञ्चसार (१६।६२-६३) । आधुनिक काल में हवा में हलका हो कर उठ जाने के व्यक्तिगत अनुभव के लिए देखिए डा॰ अलेक्जंग्डर कैनन कृत 'दि इनविजिनुल इंफ्लुऐंस' (१४वाँ मुद्रण, १६३४), अध्याय २, पृ० ३६-४१। कल्पतच (मोक्षकाच्ड, पृ० २१६-१७) ने प्राचीन लेखक देवल से एक सम्बा गचवचन उद्धत किया है जिसमें द सिद्धियों या विभूतियों (गरिमा के स्थान पर यत्रकामावसायित्व आया

१०४. विभूतिर्भूतिरैश्वर्यमणिमादिकमध्यषा । अमरकोशः ततोऽणिमादिप्रादुर्भावः कायसम्पद्धमनिभिषातश्च। है) का उल्लेख है। योगसूत्र (२।४४) ; जन्मोषधि-मन्त्र-तपः-समाधिजाः सिद्धयः। योगसूत्र (४।१) । भाष्य में आया है भन्त्रराकाश-गमनाणिमादिसिबिः ।

प्रपञ्चसार (४), शारदातिलक (१३।१२१-१४४) शक्तिसंगमतन्त्र (कालीखण्ड, ८।१०२-१०६), मन्त्र-महोदिष (२४ वीं तरंग) आदि तन्त्र-ग्रन्थों में ६ कठोर िकयाओं का विशद् उल्लेख है। शारदातिलक (२३।१३७-नहायाय (१८ ना सर्प) ने साथ उल्लेख किया है, यथा - ग्रन्थन, विदर्भ, सम्पुट, रोधन, योग एवं पल्लव। हम इनका उल्लेख नहीं करेंगे। किन्तु ऐसा प्रकट होता है कि आरम्भिक पुराण भी जादू-टोना से प्रमावित थे। उदाहरणार्थ, मत्स्यपुराण १०% में आया है— 'विद्वेषण (मित्रों या ऐसे लोगों में जो एक-दूसरे से प्रेम करते हैं) एवं अभिचार में एक त्रिकोण की व्यवस्था होनी चाहिए, उसमें ऐसे पुरोहितों से होम कराना चाहिए जिन्होंने लाल पुष्प घारण किया हो, लाल चन्दन लगाया हो, जनेऊ को निवीत ढंग से घारण किया हो, लाल पगड़ी एवं लाल वस्त्र घारण किया हो, तीन पात्रों में एकत्र किये हुए कौओं के ताजे रक्त से सनी सिमघा होनी चाहिए, जिसे श्येन (बाज) की अस्य (हड्डी) पकड़े हुए बायें हाथ से (कुण्ड में) डालना चाहिए। पुरोहितों को सिर पर बाल खुले रखने चाहिए और रिपु (शत्रु) पर विपत्ति गिरने का घ्यान करना चाहिए, उन्हें 'दुर्मित्र-यास्तस्मै सन्तु नामक यन्त्र तथा 'हीं' एवं 'फट्' का जप करना चाहिए तथा श्येनयाग में प्रयुक्त मन्त्र को छूरे पर पढ़कर उससे शत्रु की प्रतिमूर्ति को टुकड़े-टुकड़े कर देना चाहिए और अग्नि में फेंक देना चाहिए। यह किया केवल इस लोक में फलप्रद होती है, दूसरे लोक में इससे कोई लाम नहीं होता, अतः जो लोग इसे करें उन्हें शान्ति कर लेनी चाहिए।' मत्स्य॰ (६३।१३६-१४८) में नारी को वश में करने एवं उच्चाटन के नियम में भी उल्लेख है। यह सम्भव है कि तान्त्रिकों एवं मत्स्य० दोनों ने ६ प्रकार के जादू की कियाओं को ब्राह्मण-ग्रन्थों एवं श्रौत-सूत्रों में उल्लिखित श्येनयाग से ग्रहण किया हो। और देखिए अग्नि पु॰ (अध्याय १३८)। अहिर्बुध्न्यसंहिता में भी, जो प्रमुखतः पाञ्चरात्र-विषयक ग्रन्थ है, भन्त्रों की गरमार है। देखिए इसके अध्याय ५२ के क्लोक २-५८। इसने मन्त्रों को स्यूल, सूक्ष्म एवं परम माना है (अध्याय ५१)।

यह द्रष्टव्य है कि बौद्ध तन्त्रों ने भी कतिपय उपलब्धियों के लिए मार्ग-दर्शन किया है। प्रेम में सफलता-प्राप्ति से लेकर निर्वाण तक के लिए मन्त्रों के प्रयोग की चर्चा है। बौद्ध तन्त्र-लेखकों ने, विशेषत: वज्रयानियों ने ८४ सिद्धों की बात चलायी है, जिनके नाम नेपाल एवं तिब्बत में आज भी सम्मान के साथ लिये जाते हैं 10 । बौद्धों

१०५. विद्वेषणेऽभिवारे च त्रिकोणं कुण्डमिष्यते । . . होमं कुर्युस्ततो विप्रा रक्तमाल्यानुलेपनाः । निवीत-स्रोहितोष्णीवा लोहिताम्बरघारिणः । नववायसरक्ताद्य पात्रत्रयसमन्विताः । समिघो वामहस्तेन श्येनास्थिबलसंयुताः । होतव्या मुक्तकेशस्तु प्यायिव्भरशिवं रिपौ । दुर्मित्रियास्तस्मै सन्तु तथा हुं फडितीति च । श्येनाभिचारमन्त्रेण भुरं समिममन्त्र्य च । प्रतिक्यं रियोःकृत्वा भुरेण परिकर्तयेत् । रिपुरूपस्य शकलान्यथैवाग्नौ विनिक्षिपेत् । . . . इहैंय फलदं पुंसामेतन्नामुत्र शोभनम् । तस्याच्छान्तिकमेवात्र कर्तव्यं भूतिमिच्छता ।। मत्स्य० ६३।१४६-१५५ । तं० सं० (१।४।४।५) एवं तं० बा० (२।६।६।३) में एक मन्त्र है—'सुमित्रा न आप ओषधयः दुमित्रास्तस्मै भूयासुर्यो-असान् द्वेष्टियं च वयं द्विष्मः ।' श्येन एक अभिचार (जावू) किया का नाम है (देखिए जैमिनि १।४।४ एवं उस पर शबर), और सोमयाग का एक परिष्कृत रूप है और क्येन के विषय में (यथा—क्येनेनाभिचरन् यजेत) ये शब्द आये हैं : 'लोहितोष्णीषा लोहितवसना निवीता ऋत्विजः प्रचरन्ति' (आप॰ श्रौ॰ २२।४।१३ एवं २३) जो शबर द्वारा अमिन (१०।४१) में उद्भृत है। देखिए वर्षविश-बाह्मण (३।८।२ एवं २२) जहाँ ऐसे ही वचन आये हैं। १०६. वेलिए डा॰ बी॰ भट्टाचायं कृत 'इष्ट्रोडक्शन टूं बुद्धिस्ट इसोटेरिज्म' (पू॰ ८४, ६६ एवं १२६), जहां दर्भ सिक्युक्यों की ओर संकेत है तथा 'कल्चरल हेरिटेज आव इच्छिया' (जिल्द ४, पू॰ २७३-२७६), जहां ने भी आठ सिद्धियों की चर्चा की है, किन्तु वे योगसूत्र से मिन्न हैं। सामनमाला (संस्था १७२, पृ० ३५०) में ये ने भा अठि त्या (वह तलवार जिसपर मन्त्र फूँका गया हो, जिसे घारण कर योदा लड़ाई में विजय प्राप्त करता है), नाम ह नाम ह अंजन जिसके प्रयोग से व्यक्ति गुप्त धन देख लेता है), पादलेप (वह लेप जिसे लगने पर व्यक्ति अदृश्य रूप से विचरण कर सकता है), अन्तर्घान (देखते-देखते अदृश्य हो जाना), रसरसायन (साधारण घातु को सोना अदृश्य र पा अमरता के लिए रसायन या तेजोवर्धन प्राप्त करना), सेचर (आकाश में उड़ना), भूचर (पृथिबी पर कहीं शीघाता से चला जाना) तथा पातालसिद्धि (पृथिवी के भीतर डूबना)। बौद्धों के पास धन नहीं होना चाहिए अतः उनके पास धन के पीछे एक लालसा रहा करती थी, अतः कुछ मन्त्रों द्वारा उन्होंने कल्पना की कि कुबेर उन्हें अक्षय सम्पत्ति दे देंगे। उन्होंने ऐसी दुराशा भी की कि मन्त्रों के द्वारा हिन्दू देवता उनके चाकर हो जायेंगे। यथा अप्सराएँ उन्हें घेरे रहेंगी, इन्द्र उनके छत्रवाहक होंगे, ब्रह्मा मन्त्री बनेंगे और हिर प्रतिहारी। बौद्ध, शास्त्रार्थ में लोगों को हराना चाहते थे और मन्त्रों द्वारा बिना पढ़े शास्त्रों का ज्ञान प्राप्त करना चाहते थे (साधन०, संस्था १४१, १५५, २५६) । वे रोगों को अच्छा एवं दूर करना तथा विष का मार्जन करना चाहते थे । उन्होंने ऐसी कल्पना कर रखी थी कि वे मन्त्रों के बल से सर्वज्ञता एवं बुद्धत्व प्राप्त कर लेंगे।

यह हमने देख लिया है कि दीक्षा के उपरान्त गुरु से मन्त्र ग्रहण किया जाता था। अतः दीक्षा के विषय में दो-एक शब्द आवश्यक हैं। दीक्षा के विषय में तान्त्रिकों ने कोई नयी बात नहीं प्रचलित की। प्राचीन वैदिक समय से ही उपनयन से आध्यात्मिक जन्म का आरम्भ माना जाता रहा है और किसी यज्ञ के आरम्भ करने के पूर्व यजमान को पवित्रीकरण की किया करनी पड़ती थी, किन्तु ये दोनों कियाएँ उतनी विशद नहीं थीं जितनी कि तान्त्रिक ग्रन्थों वाली दीक्षा। तै० सं० (६।१।१-३ एवं ७।४।८) में दीक्षा का उल्लेख है तथा ऐत० बा० (१।३) ने वैदिक दीक्षा की मुख्य बातें यों दी हैं—पवित्र जल से जयमान का स्नान, मक्खन से मुख एवं शरीर के बन्य अंगों का लेप, आँखों में अञ्जन, अध्वर्यु द्वारा सात दमों वाले तीन गुच्छों से दो बार यजमान के शरीर को नामि के कपर पवित्र करना और तब नामि के नीचे मन्त्रों से पवित्र करना, उसके उपरान्त विशिष्ट रूप से निर्मित मण्डप में प्रवेश, जिस प्रकार भ्रूण घिरा रहता है उसी प्रकार वस्त्र से शरीर को ढॅकना तथा काले मृग-वर्ग से ऊपरी अंग को ढँकना । शतपथन्नाह्मण (३।२।१।१६ एवं २२) में दीक्षा का विशद उल्लेख है, उसमें यह मी आया है कि यजमान तब तक के लिए एक देवता हो जाता है, मानो दीक्षा यजमान के एक नये जीवन का बोतक है (३।१।२।-१०-२१, ३।१।३-२८) । अथर्ववेद (७।१।१) में आया है—'महान् सत्य, उम्र ऋत, दीक्षा, तप, ब्रह्म, प्रार्थना एवं यज्ञ पृथिवी को घारण करते है 100।

प्रो॰ पी॰ सी॰ बागची ने 'कल्ट आव दि बुद्धिस्ट सिद्धाचार्यंव' (पृ॰ २७४) नामक लेख में तिब्बती परन्रा के आघार पर ८४ सिद्धों के नाम विये हैं। सिद्धों की परम्परा आधुनिक काल तक चली आयी हुई है। देखिए ए॰ बी॰ ओ॰ आर॰ ई॰ (जिल्ब १६, पू॰ ४६-६०) जहाँ पर रत्निगिरि जिले के मुंगारपुर के शिक्योगी नामक बाह्य का वर्णन है जो कोंकण से बंगाल के राघा नामक सिद्ध के पास गया था। बड़ी भक्ति से बहुत दिनों तक उसकी सेवा की और स्वयं सिद्ध बन गया । अपनी जन्मभूमि को लौट आया और एक मठ का निर्माण किया । हठयोगप्रदीयिका (१।४-८) में आदिनाथ (शिव), मत्त्येन्द्रनाथ, गोरक्षनाथ, अल्लमप्रभु आदि से लेकर लगभग ३० महातिदाँ डा उल्लेख है।

१०७. सत्यं बृहवृतमुग्नं बीका तपो ब्रह्म यकः वृष्टियीं धारवन्ति । अवर्षं (१२।१।१) ।

कुछ तन्त्रों में, यथा प्रपंचसार (५ एवं ६), कुलार्णव (१४।३६), शारदातिलक (चौथा पटल), नित्योत्सव (पृ० ४-१०), ज्ञानार्णव (२४ वा पटल), विष्णुसंहिता (१०), महानिर्वाण० (१०।११२-११६) एवं लिंगपुराण (२।२१) में दीक्षा का विशद उल्लेख है। निर्णयसागर प्रेस ने सत्यानन्दनाथ के शिष्य विष्णुमट्ट के ग्रन्थ दीक्षा- प्रकाशिका का प्रकाशन सन् १६३५ में किया जो शक संवत् १७१६ (=१७६७ ई०) में प्रणीत हुआ था। उपर्युक्त सभी ग्रन्थों में 'दीक्षा' को 'दा' (देना) घातु एवं 'क्षि' (नाश करना) से निष्पन्न माना है। कुलार्णव० (१७।५१) में आया है—'सज्जन लोग इसे दीक्षा कहते हैं क्योंकि यह दिव्य माव प्रदान करती है, सभी पापों का क्षय करती है और इस प्रकार संसार के बंधन से मुक्ति देती हैं। शारदातिलक (४।२) में आया है—'क्योंकि यह दिव्यज्ञान देती है और पापों का नाश करती है, अतः तान्त्रिक गुरुओं द्वारा यह दीक्षा कहलाती है'।

शक्तिसंगमतन्त्र (१७।३६-३८) में आया है कि दीक्षा का सर्वोत्तम काल है चन्द्र एवं सूर्य का ग्रहण-काल, किन्तु चन्द्र-ग्रहण-काल सर्वोत्तम है। जब मन्त्र-दीक्षा ग्रहण में दी जाती है तो बार, तिथि, नक्षत्र, मास या योग या करण का विचार नहीं होता । कालीविलासतन्त्र में ऐसा कहा गया है कि यदि माग्य से फाल्गुन के कृष्ण पक्ष की पंचमी को स्वाती नक्षत्र एवं शुक्रवार मिल जाय तो उस दिन की दीक्षा से जो फल प्राप्त होता है वह एक करोड़ सामान्य दीक्षाओं से नहीं प्राप्त होता (६।३-४)। और देखिए निर्णयसिन्धु (पृ० ६७) जिसने ज्ञानाणंव को उद्घृत कर यह कहा है कि मन्त्र-दीक्षा चन्द्र-ग्रहण या उससे सात दिन के मीतर हो जानी चाहिए और मुख्य काल सूर्य-ग्रहण है। उसने कालोत्तर को उद्घृत कर यह कहा है कि यदि दीक्षा के लिए सूर्य-ग्रहण मिल जाय तो मास, तिथि, बार आदि का विचार नहीं करना चाहिए। निर्णयसिन्धु ने योगिनीतन्त्र को उद्घृत कर चन्द्र-ग्रहण में दीक्षा की मत्संना की है। देखिए अन्य बातों के लिए विट्ठलकृत मुहूर्तकल्पद्रम (पृ० ६४, क्लोक ६)।

अग्निपुराण (अध्याय २७, ८१-८६ एवं ३०४) में भी दीक्षा, तान्त्रिक मन्त्रों एवं कियाओं के विषय में उल्लेख है, किन्तु स्थानामाव से हम उसे यहाँ नहीं दे सकेंगे । ज्ञानार्णव० (२४।४५-५३) में आया है कि दीक्षा के समय गुरु को अपने शिष्य को ६ चक्रों (मूलाघार, स्वाधिष्ठान, मणिपूर, अनाहत, विशुद्ध एवं आज्ञा) के साथ प्रत्येक के दलों की संख्या, रंग तथा प्रत्येक के अक्षरों का ज्ञान करा देना चाहिए।

पश्चात्कालीन घर्मशास्त्र-प्रन्थों ने मन्त्र-दीक्षा के लिए तन्त्र-प्रन्थों का सहारा लिया है। दीक्षा एवं उपदेश में अन्तर है, क्योंकि उपदेश में मन्त्र-ज्ञान सूर्य-चन्द्र-प्रहण में, तीर्थस्थान में, सिद्धक्षेत्र या शिवालय में दिया जाता है। देखिए घर्मसिन्धु (पृ० ३२), रघुनन्दन (दीक्षातत्त्व, जिल्द २, पृ० ६४५-६५६)।

महानिर्वाण (१०।२०१-२०२) में आया है कि जब शिष्य शाक्त, शव, वैष्णव, सीर या गाणपत्य हो तो गुरु को उसी सम्प्रदाय का होना चाहिए, किन्तु कौल सभी के लिए अच्छा गुरु है। इस ग्रन्थ (१०।११३) में यह भी आया है कि केवल मद्य पीने से ही कोई कौल नहीं हो जाता, प्रत्युत वह अभिषेक के उपरान्त वैसा होता है। श्लोक ११३-१६३ में अभिषेक का विश्वद उल्लेख है जो ईसाइयों के वपतिस्मा के समान लगता है। सर्वप्रथम अभिषेक के एक दिन पूर्व गणेश-पूजा की जाती है, इसके उपरान्त आठ शक्तियों (ब्राह्मी आदि), लोकपालों एवं उनके हथि-यारों की पूजा होती है। इसके उपरान्त दूसरे दिन (अर्थात् अभिषेक के दिन) स्नान के उपरान्त नवशिष्य पाप दूर करने के लिए तिल एवं सोना का दान करता है और अभिषेक के सम्पादन के लिए प्रार्थना के साथ गुरु के पास जाता है। इसके उपरान्त गुरु वेदी पर सर्वतोमद्र मण्डल की रचना करता है, पाँचों तत्त्वों को शुद्ध करता है, एक शुम घट रखता है और उसे मद्य से या पित्रत्र जल से मरता है। प्रमुख किया है गुरु द्वारा शिष्य पर ब्रह्मा, विष्णु, शिव, मातृकाओं, विभिन्न शक्तियों, अवतारों, देवी के विभिन्न रूपों, दिग्पालों, नवग्रहों, नक्षत्रों, योगों, वारों, करणों, समुद्रों, पित्रत्र नदियों, नागों, पेड़ों आदि का आह्वान करके २१ मन्त्रों के साथ (१०।१६०-१८०) जल का छिड़-

काव। इसके उपरान्त गुरु शिष्य को एक नया नाम देता है जिसका आनन्दनाय से अन्त होता है। शिष्य गुरु एवं अन्य उपस्थित कौलों का सम्मान करता है। यह उत्सव (कृत्य) ६, ७, ४, ३ रातों या एक रात तक चलता है। देखिए तन्त्रराजतन्त्र (२।४८-७२), ज्ञानसिद्ध (१७)। और देखिए 'सेकोद्देशटीका' की मूमिका (मैरियो ई० करेल्ली द्वारा सम्पादित एक बौद्ध तन्त्र-ग्रन्थ), जहाँ ईसाइयों के वपितस्मा से मिलता-जुलता कृत्य विणित है। अहिर्बुघ्न्यसंहिता (अध्याय ३६) में महाभिषेक की विधि वर्णित है। महामिषेक से सभी रोग दूर हो जाते हैं, सभी शत्रु नष्ट हो जाते हैं और सभी कामनाओं की पूर्ति होती है।

दीक्षा के चार प्रकार हैं—कियावती, वर्णमयी, कलावती एवं वेघमयी । वास्तुयाग, मण्डप, कुण्डों एवं स्थिण्डल के निर्माण के विषय में विस्तृत नियम दिये हुए हैं, जिनका उल्लेख यहाँ नहीं किया जा रहा है।

The state of the s

THE REST. OF THE PARTY OF THE P 

THE PROPERTY OF REPORT OF THE PARTY OF THE P

## अध्याय २७

## न्यास, मुद्राएँ, यन्त्र, चक्र, मण्डल आवि

तान्त्रिक इत्यों एवं पूजा के महत्त्वपूर्ण अंगों में एक है न्यास, जिसका तात्पर्य है 'शरीर के कुछ अंगों पर अवस्थित होने के लिए किसी देवता या देवताओं, मन्त्रों का मानसिक रूप से आह्वान करना, जिससे शरीर पिंवत्र हो जाय और पूजा एवं घ्यान करने के योग्य हो जाय।' कुछ ग्रन्थों, यथा—जयाख्यसंहिता (पटल ११), प्रपंचसार (६), कुलार्णव (४।१८) ने न्यास के कई प्रकारों की ओर घ्यान आकृष्ट किया है; शारदातिलक (४।-२६-४१ एवं ४।४-७), महानिर्वाणतन्त्र (३।४१-४३ एवं ४।११३-११८) ने न्यास की कतिपय कोटियों का उल्लेख किया है। रामवमद्ट (भारदातिलक, ४।२६-४१) ने न्यास पर किसी विशाल साहित्य से बहुत-से उद्धरण दे डाले हैं। त्यास के कुछ प्रकार ये हैं - हंसत्यास, प्रणवन्यास, मातृकान्यास, मन्त्रन्यास, करन्यास, अंगन्यास, पीठन्यास। प्रणवन्यास की व्यास्या यों हुई है--'ओं आं ब्रह्मणे नमः', 'ओं आं विष्णवे नमः'; इसी प्रकार अन्य नामों की भी ब्यास्या दी गयी है (राघवमट्ट, शारदा॰ २४।४८)। अंगन्यास यों ब्यास्यायित है—'ओं हृदयाय नमः, ओं शिरसे स्वाहा, ओं शिखायै वषट्, ओं कवचाय हुं, ओं नेत्रत्रयाय (या नेत्रद्वयाय) वाषट्, ओं अस्त्राय फट्'। कतिपय पुराणों में भी न्यास-सम्बन्धी व्यवस्थाएँ पायी जाती हैं। गरुडपुराण (१, अध्याय २६, ३१, ३२) ने अंगन्यास को पूजा, जप एवं होम का अंग माना है। नारदीयपुराण (२।५७।१३-१४), भागवत (६।८, लगमग ४० क्लोक), ब्रह्म० (६०।३५-४०) ने मन्त्रों के न्यास के लिए 'ओं नमो नारायणाय', एवं 'ओं विष्णवेनमः' की व्यवस्था दी है। कालिका-पुराण (अध्याय ७७) ने मातृकान्यास का उल्लेख किया है। स्मृतिमुक्ताफल (आह्निक, पृ० ३२६-३३१) ने कतिपय उदरण दिये हैं, जिनमें शरीर के विभिन्न बंगों पर गायत्री (ऋ० ३।६२।१०) के २४ अक्षरों के न्यास, २४ अक्षरों पर कुछ पुष्पों के रंगों, कुछ देवताओं एवं अवतारों से सम्बन्धित बातों तथा शरीर के अंगों पर गायत्रीपादों के न्यास का वर्णन है। ब्रह्मपुराण (६०।३४-३६) में 'बों नमो नारायणाय' नामक मन्त्र के न्यास का उल्लेख है, जो अंगुलियों एवं सरीर के बन्य अंगों पर अवस्थित किया जाता है; उसमें करन्यास एवं अंगन्यास (२८।२६) का भी उल्लेख है। पप्र॰ (६।७६।१७-३०) ने शरीर में सिर से लेकर पाँव तक के अंगों पर विष्णु के नामों के न्यास का वर्णन किया है। दे उसमें (८४।२६) 'ओं नमो मगवते वासुदेवाय' के मन्त्र के साथ अंगन्यास एवं करन्यास

१. राषवमट्ट ने हंसन्यास को यों समझाया है—'हं पुरुवात्मने नमः, सः प्रकृत्यात्मने नमः, हंसः प्रकृति-पुरुवात्मने नमः' (आरवा॰ ४।२६); आत्मनो देवताभावप्रदानाहेक्तेति च। पदं समस्ततन्त्रेषु विद्वदिभः समुदीरितम्।। ह्वयशिरतोः शिक्षायां कवचास्यस्त्रेषु सह चतुर्वीषु। मत्या हृत्या च ववद् हुं वौषट् फट्पदेः वडङ्गः विधि।। प्रपंच-सार (६।४-६)। मिलाइए आरवा॰ (४।३१-३४) एवं महानिर्वाण॰ (३।१४२), जहां इसी प्रकार की व्यवस्थाएँ वी हुई हैं।

२. पद्म (६।७६।१७-३०) का आरम्भ एवं अन्त निम्नोक्त ढंग से होता है : शिक्तायां श्रीवरं न्यस्यशिकाद्यः श्रीकरं तथा । हुत्तीकेशं तु केशेषु सूच्नि नारायणं परम् ।। एवं न्यासर्विष हत्वा साक्षामारायणो भवेत् । यावस ब्याहरे-रिकवित् ताविद्यमुनयः स्थितः ।।

का उल्लेख है। और देखिए मत्स्यपुराण (२२६।२६) जहाँ 'ओं, के साथ न्यास में मन्त्रों के प्रयोग की बात पायी जाती है। करांगन्यास एवं करन्यास, जो गायत्री से सम्बन्वित है, देवीमागवत (११।१६-७६-६१) में विणत हैं और बहु स्पष्ट रूप से सन्ध्या-पूजा के अंग के रूप में न्यास का नाम आया है। और देखिए देवीमागवत (११।७।२६-३८) एवं कालिकापुराण (५३।३६)। देवीमागवत (७।४०।६-८) ने वसस्यल, मौहों के मव्य के स्थल, सिर के समान शरीरांगों पर कुछ अक्षरों के न्यास का उल्लेख किया है। वृहद्योगियाज्ञवल्क्य (स्मृतिचन्द्रिका, १, पृ० १६८) में दाहिने हाथ की अंगुलियों एवं हथेली पर कम से गोविन्द, महीवर, हृषीकेश, त्रिविकम, विष्णु, माघव के नामों के न्यास का उल्लेख है, जिसे स्मृतिचन्द्रिका ने योगि-याज्ञवल्क्य से उद्वृत किया है और जो आजकल सन्व्या-पूजा में ज्यों-का-त्यों होता है। और देखिए स्मृतिच० (१, पृ० १४४), अपराकं (पृ० १४०), शारदातिलक (४।४-८), राघवमट्ट (शारदा॰ ४।४) तथा महानिर्वाण॰ (४।१७६-१७८)।

उपर्युक्त वचनों से विदित होता है कि न्यास की बात तन्त्र-ग्रन्थों से पुराणों द्वारा योगियाज्ञवल्क्य, अपराक (१२ वीं शती का पूर्वार्घ) एवं स्मृतिचन्द्रिका के कई शतियों पूर्व ग्रहण की गयी थी। वर्षिक्रयाकोमुदी (१६ वीं शती का पूर्वार्घ) से प्रकट है कि इसके बहुत पहले गरुड एवं कालिकापुराणों में न्यास की व्यवस्थाएँ थीं। रघुनन्दन के देवप्रतिष्ठातत्त्व (पृ० ५०५) ने मातृकान्यास एवं तत्त्वन्यास का उल्लेख किया है । वीरिमत्रोदय के पूजाप्रकाश नामक विमाग में मातृकान्यास, अंगन्यास एवं गायत्रीन्यास का क्रम से पृ० १३०, १३१ एवं १३२ पर उल्लेख है। इसी ग्रन्थ के विमाग मिक्तप्रकाश (पृ० ८८-८६) में मातृकान्यास का वर्णन है। आजकल कुछ कट्टर लोग न्यास के दो प्रकारों का प्रयोग करते हैं, यथा-अन्तर्मातृका, जिसमें 'अ' से 'क्ष' तक के अक्षरों का न्यास हायों की अंगुलियों, हाथों की हथे लियों एवं ऊपरी मागों तथा अन्य शरीरांगों, यथा—गला, जननेन्द्रियों, आधार-स्थल, मौहों के मध्य स्थल (जहाँ ६ चक्रों के आसन हैं) पर किया जाता है, तथा बहिर्मात्कान्यास जिसमें सभी अक्षरों (अनु-स्वार के साथ) का न्यास सिर से पाँव तक के शरीरांगों पर अों नमः मूप्ति आदि के रूपों में होता है।

'न्यास' शब्द 'अस्' (स्थापित करना) एवं 'नि' से बना है जिसका अयं है किसी में या किसी पर रखना धन रखा या स्थापित होता है और वह भी ऐसे लोगों के साथ जिनके द्वारा मुरक्षा प्राप्त होती है (अतः वकः-स्थल तथा अन्य शरीरांगों का अंगुलियों के पोरों से तथा दाहिने हाथ की हथेली से मन्त्रों के साथ स्पर्श करने से साधक या पूजक दुष्ट लोगों के बीच में निर्मयतापूर्वक कार्यशील हो सकता है और देवता के समान हो जाता है)। देखिए जयाख्य सहिता (पटल ११, १-३)। सर जॉन बुड़ीफ ने न्यास की तुलना ईसाई घर्म में क्रॉस के चिह्न बनाने से की है (७१-७७)

तान्त्रिक किया का एक अन्य विशिष्ट विषय है मुद्रा । मुद्रा शब्द के कई अर्थ होते हैं जिनमें चार का सम्बन्ध तान्त्रिक प्रयोगों से है। यह योग की कियाओं में एक आसन है, जिसमें सम्पूर्ण शरीर कार्यशील रहता है। यह घामिक पूजा के अंग के रूप में अंगुलियों एवं हाथों का प्रतीकात्मक या रहस्यवादी ढंग है जो एक-दूसरे से

(१७।४६)

३. अंगुष्ठे चैव गोविन्वं तर्जन्यां तु महीघरम् । मध्यमायां हृषीकेशमनामिक्यां त्रिविकमम् । कनिष्ठिक्यां न्यसेद्विष्णुं हस्तमध्ये च माधवम् । स्मृतिच० (१, पृ० १६८) ने इसे योगियाज्ञवल्क्य का माना है । ४. न्यायोपाजितवित्तानामझपेषु विनिवेशनात् । सर्वरक्षाकराद् देवि न्यास इत्यभिषीयते ॥ कुलार्णवं

संयुक्त करने से प्रकट होता है। मुद्रा पंचमकारों में चौथा मकार है और उसका तात्पर्य है विभिन्न प्रकार के अन्न जी मृत से संयुक्त हों या ऐसे अन्न जो मुने हुए हों। मुद्रा का चौथा अर्थ है वह नारी जिससे तान्त्रिक योगी अपने को सम्बन्धित करता है (प्रज्ञोपाय० ४।२४ एवं सेको हेशटीका, पृ० ४६)। कुलार्णथ ने इसे 'मुद' (मोद, प्रसन्नता) से एवं 'द्रावय' ('द्रु' का हेतुक) से निष्पन्न माना है और उसने ऐसा कहा है कि मुद्राओं का प्रदर्शन (पूजा में) होना चाहिए और वे इसीलिए प्रसिद्ध हैं कि उनसे देवता लोग प्रसन्न होते हैं और उनके मन द्रवीमूत हो जाते हैं (वे पूजकों पर कृपा करते हैं) । किन्तु शारदातिलक (२३।१०६) ने इसे 'मुद्' एवं 'रा' (देना)। से व्युत्पन्न माना है और इसके मत से मुद्रा का अर्थ है 'जो देवों को आनन्द देती है' । कुछ अन्य व्युत्पत्तियाँ भी हैं (देखिए जे० ओ० आर०, बड़ौदा, जिल्द ६, पृ० १३)। राघवमट्ट का कथन है कि अँगूठे से कनिष्ठिका तक की अँगुलियाँ पंच तत्त्व के समान हैं अर्थात् वे कम से आकाश, वायु, अग्नि, सलिल एवं पृथिवी हैं, उनके सम्मिलन से देवता प्रसन्न एवं अन्-ग्रह्शील होते हैं, और वे उपस्थित होते हैं, विभिन्न उचित मुद्राओं का प्रयोग पूजा, जर एवं ध्यान में होना चाहिए; मुद्राओं का प्रयोग उन सभी कृत्यों में होना चाहिए जो किसी विशिष्ट उद्देश्य की पूर्ति के लिए किये जाते हैं, क्योंकि उनसे देवता पूजक के पास उपस्थित होते हैं। ऐसा समझा जाता था कि मुद्राओं से पूजा करने वाले का मने येग बढ़ जाता है। सातवीं शती में भी ऐसा विश्वास था कि विष के प्रमाव से मूच्छित व्यक्ति को मुद्राओं से पुनर्जीवित किया जा सकता है, जैसा कि कादम्बरी (उत्तर माग) से प्रकट होता है। वर्वकियाकी मुदी में ऐसा आया है कि जब तक उचित मुद्राएँ न हों जप, प्राणायाम, देव-पूजा, योग, घ्यान एवं आसन फलप्रद नहीं होते।

'मदा' शब्द अगस्त्य की पत्नी के नाम लोपामद्रा में भी आया है, जो ऋग्वेद (१।१७६।४) में उल्लिखित है (लोपामदा ववणं नी रिणाति घीरमधीरा घयति श्वसन्तम् ॥)। 'मुद्रा' शब्द अमरकोश में नहीं आया है।

५. मुदं कुर्वन्ति देवानां मनांसि ब्रावयन्ति च । तस्मान्मुद्रा इति ख्याता दिशतब्याः कु ठेववरि ॥ कुलार्णव० (१७।५७)। मुदं कुर्वन्ति देवानां राक्षसान्द्रावयन्ति च।। विष्णुसंहिता (७।४३); आवाहन्यादिका मुद्राः प्रवक्यामि ययाक्रमम् । याभिवरिचताभिस्तु मादन्ते सर्वदेवताः । शारदा० (२३।१०६) जिस प्रकार राघवभट्ट की टीका है 'रा बाने'.। मुदं राति ददातीति मुद्रेति निवंचनम्।...अत एव दद्दर्शनेन देवताहर्षोत्पत्तिः। स्वाङ क्यो हि पंच-भूतात्मिका अंगुळाद्या आकाशवाय्वाग्निसिललभूरूपास्तासां मियः संयोगरूप संकेतात्कोपि वेवताप्रगुणीभावपूर्वको मोदःसानिष्यकरो भवति । तदुत्तम् । पृथिव्यादीनि भूतानि कनिष्ठाद्या क्रमान्मताः । तेषामन्योन्यसम्भेदप्रकारैस्तत्प्र-पञ्चता ।' योगिनीहृदय (१।५७) ने इस शब्द की ब्युत्पत्ति कुलार्णव के समान की है ।

६. अर्चने जपकाले तु घ्याने काम्ये च कर्मणि । तत्तनमुद्रा प्रयोक्तव्या देवतासंनिधापकाः (पूजाप्रकाश हारा उड़त, पृ० १२३) । राधवभट्ट ने भी शारदा० (२३।३३६) पर उद्धृत किया है-स्नाने चावाहने चैव प्रातिष्ठायां च रक्षणे। नैवेद्ये च तयात्रे च तत्तरक्षमंप्रकाशवे। स्थाने मुद्राः प्रकर्तस्याः स्वलक्षणसंयुताः ॥ तान्त्रिक टेक्ट्स (जिल्द १, पृ० ४६, क्लोक १-३) । मुद्राबन्धाद्ध्यानाद्वा विषप्रसुप्तस्योत्थापने की दृशी युक्तिः। कादम्बरी, उत्तरभाग (चन्द्रापीड की हृदयगित एक जाने पर शुकनास द्वारा तारापीड को सान्त्वना देने बाली वन्तृता) । मिलाइए आर्यमञ्जुश्रीमूलकल्प (पृ० ३६६) : 'निर्विषोपि भवेत्सिप्रं यो जन्तुर्विषमूच्छितः । चत्वारिशति समास्याता मु । श्रेष्ठा महिंधका ॥ वर्षेत्रियाकोमुदी पृ० १५६ 'मुद्रा विना तु यज्जाप्यं प्राणायामः मुरार्चनम् । योगो ध्यानासने चापि निष्फलानि तु भैरव'।। यह श्लोक कालिकापुराण (७०।३५) का है। मेक्तन्त्र (१७।२२) में आया है: मुद्राभिरेवतृष्यन्ति न पुष्पाविक पूजनैः। महापूजा कृतातेन येन मुद्राब्टकं कृतम्।।

बाली द्वीप वासी बौद्ध एवं शैव पुजारी लोगों द्वारा मुद्राओं के प्रयोग के विषय में मिस टीरा डि क्लीन का एक ग्रन्थ है, जिसकी ओर इस महाग्रन्थ के खाउ-२ में लिखा जा चुका है (देखिए अंग्रेजो सहकरण, जिल्द २, पृ० ३२०-३२१)। यहाँ हम थोड़ा विस्तार के साथ उसका उल्लेख करेंगे।

तन्त्र, पुराण एवं योग के ग्रन्थों में मुद्राओं की संख्या, नामों एवं परिमापाओं के विषय में वड़ा मतमेद है। कुछ उदाहरण नीचे दिये जा रहे हैं।

तान्त्रिक टेक्ट्स (जिल्द १, पृ० ४६-४७) में मुद्राओं के नामों एवं परिभाषाओं का एक निघण्टु (शब्दकोश या वर्णन) है जिसमें ऐसा कथित है कि ६ मुद्राएँ (आवाहनी आदि) अधिक प्रचलित हैं (जो किसी भी पूजा में प्रयुक्त की जाने योग्य हैं) और फिर विष्णु-पूजा सम्बन्धी मुद्राओं का उल्लेख है (कुल १६, यथा—शंख, चक्र, गदा, पदा, वेणु, श्रीवत्स, कौत्सुभ, वनमाला, ज्ञान, विद्या, गरुड़, नार्रासही, वाराही, हयग्रीवी, घनुस्, वाण, परशु, जगन्मोहिनी, वाम)। शिव की, दस मुद्राएँ ये हैं—िलंग, योनि, त्रिशूल, अक्षमाला, अमीति अर्थात् अमय, मृग, असिका, खट्वांग (गदा जिसके सिर पर खोपड़ी हो), कपाल, डमरू। सूर्य की एक मुद्रा है—पद्म। गणेश के लिए मुद्राएँ हैं, यया— दन्त, पाश, अंकुश, अविघ्न, पशु, लड्डुक, बीजपूर (जंभीर नीवू या चकोतरा) ।

शारदातिलक (२३।१०६-११४) ने केवल ६ मुद्राओं का उल्लेख किया है और उनकी परिमाषाएँ दी हैं, विष्णुसंहिता (७) के अनुसार मुद्राएँ अगणित हैं (श्लोक ४५) और उसने ३० के नामों एवं परिमाषाओं का उल्लेख किया है तथा ज्ञानार्णव० (४) ने कम-से-कम १६ मुद्राओं का उल्लेख किया है। जयास्यसंहिता (८वाँ पटल) में ५८ मुद्राओं की चर्चा है। तान्त्रिक ग्रन्थों (विष्णुसंहिता, ७।४४-४५; महासंहिता, जिसे राघवमट्ट ने शारदा॰ के श्लोक २३-११४ की टीका में उद्घृत किया है; स्मृतिच०, १, पृ० १४८) में ऐसी व्यवस्था दी हुई है कि मुद्राओं का सम्पादन गुप्त रूप से (वस्त्र के) भीतर होना चाहिए न कि बहुत-से लोगों के समक्ष, उसका उल्लेख किसी और से नहीं करना चाहिए, नहीं तो वे निष्फल हो जाती हैं। पुण्यानन्दकृत कामकलाविलास ने स्पष्ट रूप से त्रिखण्डा-मुद्रा का नाम लिया है और ६ मुद्राओं का उल्लेख किया है। देखिए नित्यापोडशिकाणैन (तीसरा विश्राम) जहाँ १० मुद्राओं की चर्चा है, यथा-विखण्डा, सर्वसंक्षोभकारिणी, सर्वविद्राविणी, आर्काषणी, सर्वविशकरी, उन्मादिनी, महांकुशा, खेचरी, बीजमुद्रा एवं योनिमुद्रा।

ज्ञानार्णवतन्त्र (४।३१-४७ एवं ५१-५६ तथा १५।४७-६८) ने ३० से अधिक मुद्राओं के नाम गिनाये हैं, जिनमें से कतिपय नित्याषोडिशिकार्णव के नामोंवाली हैं, उनकी परिभाषाएँ भी उसी प्रकार हैं और मास्करराय ने नित्याषोडशिकार्णव की टीका में उन्हें उद्घृत भी किया है। हम यहाँ शारदातिलक (२३।१०७-११४) में दी हुई क मुद्राओं का उल्लेख कर रहे हैं -- (१) आवाहनी, जिसमें दोनों हाथ जोड़े जाते हैं, किन्तु बीच में खोखला

७. ये मुद्राएँ, मुद्रालक्षण ग्रन्थ में विणत हैं (डकन कालेज, पाण्डुलिपि संख्या २६१, १८८७-६१)। इनमें से कुछ मुद्राएँ, जो कुछ देवताओं के विषय में हैं, विष्णुसंहिता (७) एवं ज्ञानाणंव० (४) में हैं। मुद्रानिघष्ट ने शक्ति, अग्नि, त्रिपुरा एवं अन्य देवों की मुद्राओं के नाम एवं परिभाषाएँ दी हैं। विष्णु-पूजा में प्रयुक्त होने वाली मुद्राएँ, यथा—शंख, चक्र, गदा, पद्म, कौत्सुम, श्रीवत्स, वनमाला, वेणु आदि नारदतन्त्र नामक पन्य में उल्लिखित हैं जिन्हें वर्षिकयाकी मुदी ने उद्धृत किया है (पृ० १५४-१५६)।

<sup>(</sup>५) सम्यक् सम्पूरितः पुष्पं कराभ्यां कल्पितोऽञ्जलिः । आवाहनी समास्याता मुदा देशिकसत्तमैः ॥ विषोमुक्तो कृता सैव प्रोक्ता स्थापनकर्मणि। आश्लिष्टमुब्दियुगला प्रोन्नताङ गुब्दयुग्मका।। सन्निषाने समृद्दिष्टा मुद्रेयं

होता है जिसमें पुष्प मरे रहते हैं; (२) स्थापनी, इसमें आवाहनी का ही रूप होता है, अन्तर यह होता है कि हाता ह । जसम पुष्प भर एक ह, (र) स्वाराग, इस्त जाताला हा राज्या है। स्वाराग है सम्मुलीकरणी में दोनों बँधी मुध्टिकाएँ (मुट्ठियाँ) उत्तान (ऊपर की ओर) हों; (६) सकलीकृति में देवता की प्रतिमा के अंगों से अपने ६ अंगों के न्यास का नाट्य करना होता है; (७) अवगुण्डनी में अंगुलियाँ सीचे वन्द करके हाय को नीचा करके प्रतिमा के चारों ओर घुमाया जाता है; (८) घेनुमुद्रा (एक जिटल मुद्रा है) में दाहिने हाथ की कनिष्ठिका को दाहिनी अनामिका पर दाहिनी अनामिका में लपेट कर उसे बायीं अनामिका में लपेट देना, वायीं अनामिका को वायी मध्यमा एवं वायें अँगूठे के ऊपर रखना, पुनः दाहिनी मध्यमा से लपेट कर दाहिनी तर्जनी के पास लाना तथा दाहिनी तर्जनी को बायीं मध्यमा से मिलाना; (६) महामुद्रा में दोनों अंगूठों को लपेटा जाता है और अन्य अंगुलियाँ सीघी रहती हैं।

योग सम्बन्धी कुछ ग्रन्थों में कतिपय मुद्राएँ वर्णित हैं, यथा हठयोगप्रदीपिका (३।६-२३) ने दस मुद्राओं एवं घेरण्डसंहिता (३।१-३) ने २५ मुद्राओं का उल्लेख किया है। शिवसंहिता (४।१५-३१) ने १० मुद्राओं को उत्तम कहा है। हठयोग में एक महत्त्वपूर्ण मुद्रा है खेचरीमुद्रा, जो देवीमागवत (११।६६।६२-६५), शिवसंहिता (४।३१-३३), घेरण्डसंहिता (३।२५-२७), हठयोगप्रदीपिका (३।३२-५३) में वर्णित है । किन्तु यह वर्णन ज्ञानार्णव० (१४।६१-६३) एवं नित्याषोडशिकार्णव (३।१५-२३) में उल्लिखित खेचरी के वर्णन से मिन्न है। वज्रोलीमुद्रा (हठयोगप्रदीपिका ३।८२-६६) का वर्णन यहाँ नहीं किया जा सकता, क्योंकि वह अश्लील है, ऐसा कहा हुआ है कि संभोग सम्बन्धी कियाओं के होने पर भी योगी की आयु इस मुद्रा से बढ़ती है।

कुछ पुराणों में मुद्राओं का विशद वर्णन है। कालिकापुराण ने ६६वें अध्याय में अंगन्यास, करन्यास एवं ७०।३६-५६ तया ७८।३-६ में घेनुमुद्रा, योनिमुद्रा, महामुद्रा एवं खेचरी मुद्रा का उल्लेख है। देवीमागवत (११।१६।६८-१०२) ने गायत्री-जप के समय की २४ मुद्राओं का उल्लेख किया है। ब्रह्मपुराण (६१।५५) एवं नारदीयपुराण (२।४७।४४-४६) ने विष्णू-पूजा में आठ मदाओं की व्यवस्था दी है । देखिए अग्निप्राण

तन्त्रवेदिभिः । अंगुष्ठगिभणी सैव सिन्नरोघे समीहिता ॥ उत्तानो द्वौ कृतौ मुष्टी संमुखीकरणी स्मृता । देवताङगे षडङ्गानां न्यासः स्यात्सकलीकृतिः ॥ सव्यह्स्तकृता मुख्टिर्दीर्घाधोमुखतर्जनी । अवगुष्ठनमुद्रेयमभितो भ्रामिता सती ॥ अन्योन्याभिमुखाविलष्टकनिष्ठानामिका पुनः । तथा च तर्जनीमध्या धेनुमुद्रा समीरिता ।। अमृतीकरणं कुर्यात्तया वेशिकसत्तमः। अन्योन्यप्रथिताङगुष्ठा प्रसारित कराङगुली ।। महामुदेयमुदिता परमीकरणे बुधैः । प्रयोजयेदिमा मुद्रा बेबतायागकर्माणि ॥ शारदा० (२३।१०७-११४)

(६) पच शंकश्च श्रीवत्सो गदा गरुड एव च । चक्रंखङ्गरच शाडगँच अच्टी मुद्राः प्रकीतिताः । ब्रह्म (६१।४४), नारदीय (२।४७।४४-४६)। यह अवलोकनीय है कि ये मुद्राएँ तान्त्रिक टेक्ट्स (जिल्द १) में बॉणत १६ विष्णुमुद्राओं में सिम्मिलित हैं। श्रीवत्स को छोड़ कर ये सभी पूजाप्रकाश (पृ० १२४-१२५) में संज्ञापित एवं व्यास्यापित हैं। पूजाप्रकाश (पू॰ १३६) में व्यवस्था दी हुई है कि विष्णु-पूजा में आवाहन 'सहस्रशीवं' (ऋ॰ १०१६०११) नामक मन्त्र के साथ होना चाहिए और १४ मुद्राएँ प्रदक्षित होनी चाहिए, जो ये हैं : 'सहस्रशीर्वेतिमन्त्रेणावाहनं कुर्यात् । तत आवाहनादिचतुर्वशमुद्धाः प्रदर्शयेत् । ताश्च आवाहनी स्थापनी संमुलकरणी सन्निरोधिनी प्रसादमुद्रा अवगुष्ठनमुद्रा अंखचकग्रापयमुसलकक् अनुर्वाणमुद्राः ।'

(अध्याय २६) जहाँ ७ रलोकों में कुछ मुद्राओं की ओर संकेत हैं। कालिकापुराण (७०।३२) में कियत है कि कुल १०८ मुद्राएँ हैं, जिनमें ५५ सामान्य पूजा तथा ५३ विशिष्ट अदसरों, यथा सामग्रियों को एकत्र करने, नाटक,नाटन आदि में प्रयुक्त होती हैं।

ब्रह्माण्डपुराण (ललितोपाख्यान, अघ्याय ४२) के बहुत-से श्लोक मुद्रानिघण्टु (पृ० ४४-४७, श्लोक ११०-११८) में भी पाये जाते हैं, किन्तु नृत्य की अधिकांश मुद्राएँ विष्णुधर्मोत्तर० में पायी जाती हैं। अध्याय ३२ में इसने गद्य में मुद्राहस्त नामक कतिपय रहस्य (गुप्त) मुद्राओं का उल्लेख किया है, अध्याय ३३ (१-१२४) में एक सौ सामान्य मुद्राओं से अधिक की चर्चा की है और अध्याय के अन्त में उन्हें नृत्तशास्त्र-मद्राएँ (नाट्यशास्त्र सम्बन्धी मुद्राएँ) कहा गया है। इससे एक ऐसे विषय का उद्घाटन हो जाता है जिसकी चर्चा यहाँ नहीं हो सकती; यथा-क्या पूजा की रहस्यवादी हस्तमुद्राएँ भरत के नाट्यशास्त्र (अध्याय ४,८ एवं ६) में उल्लिखित करणों, रेचकों एवं ३२ अंगहारों से निष्पन्न हुई हैं। यह द्रष्टव्य है कि नाट्यशास्त्र (४।१७१ एवं १७३) ने नृत्तहस्तों का उल्लेख किया है। " पाणिनि (४।३।११०-१११) को शिलाली एवं कुशाश्व के नटसूत्रों के बारे में ज्ञान था। भरत ने अभिनय (८।६-१०) के चार प्रकार बताये हैं : आंगिक, वाचिक, आहार्य एवं सात्त्विक । नवें अध्याय में हाथों एवं अंगुलियों के लपेट एवं सम्मिलन (संयोग) का उल्लेख है। मुख्टि की परिमाषा मी दी हुई है (এ। খং) मुद्राएँ आंगिक अभिनय के अन्तर्गत आती है; अंगहार करणों पर निर्मर होते हैं तथा करण हाथों एवं पाँवों के विमिन्न संगठनों पर आधारित हैं। यह सम्मव है कि हिन्दू एवं बौद्ध तन्त्र-ग्रन्थों में पायी जाने वाली मुद्राएँ प्राचीन भारतीय नृत्य एवं नाटक में वींणत मुद्राओं एवं शरीर-गतियों पर आघारित हों और उनके ही विकसित रूप हों। उनके अत्यन्त आरम्भिक स्वरूप नाट्य शास्त्र में पाये जाते हैं तथा नाट्य सम्बन्धी मध्यकालीन ग्रन्थों (ने यथा अभिनयदर्पण ११) भी उन पर प्रकाश हाला है।

आर्यमञ्जुश्रीमूलकल्प (पृ० ३८०) ने १०८ मुद्राओं के नाम और अर्थ दिये हैं। पृ० ३७६ में ऐसा आया है कि मुद्राओं एवं मन्त्रों के संयोग से सभी कमों में सफलता मिलेगी और तिथि, नक्षत्र एवं उपवास की कोई आवश्यकता नहीं पड़ेगी। विष्णुवर्मोत्तरपुराण १२ में नृत्य-मुद्राओं की बड़ी प्रशंसा गायी गयी है, यथा-

१०. करणैरिह संयुक्ता अंगहाराः प्रकल्पिताः । एतेषामिह वक्ष्यामि हस्तपावविकल्पनम् । नाट्यशास्त्र (४) ३३-३४ । नाट्यशास्त्र (४।३४-५५) में वर्णित १०८ अंगहारों के चित्र गायकवाड़ ओरिएण्टल सीरीज द्वारा प्रकाशित नाट्यशास्त्र (जिल्द १) में हैं जो दक्षिण भारत के चिवाम्बरम् के नटराज मन्दिर के गीपुरों से लिये गये हैं।

११. देखिए अभिनयदर्पण (डा० मनमोहन घोष द्वारा सम्पादित, १६५७, पू० ४७) जहां पर हाथों की कुछ मुद्राएँ शंख, चक्र, सम्युट, पाश, कूमं, मत्स्य, वराह, गक्ड, सिंहमुख के नाम से पुकारी गयी हैं और मद्रानिघण्टु (तान्त्रिक टेवट्स, एवालोन द्वारा सम्पादित, जिल्द १, पू० ४६, श्लोक ४-७ एवं पू० ४६-४०, क्लोक ३२) में भी वर्णित हैं, जो वंष्णव मुद्राओं की व्यास्या करता है जिनमें से कुछ, यथा गढ़ड, नाट्य-बास्त्र (६।२०१) में भी पायी जाती हैं।

१२- ईश्वराणां विलासं तु चार्तानां बु:खनाशनम् । मूढानाम् पदेशं तत् स्त्रीणां सौभाग्यवर्धनम् । शान्तिकं पौष्टिकं कान्यं वासुदेवेन निर्मितम् । विष्णुधर्मोत्तरः (३।३४।३०-३१) ।

वे धनिकों के विलास हैं, आतें लोगों की चिन्ता की नाशक हैं, मूर्खों के लिए उपदेश हैं, स्त्रियों के सीमाग्य की वर्वक हैं, वे अपशकुनों को दूर करने, समृद्धि को बढ़ाने एवं वाञ्छित पदार्थों की उपलब्धि के लिए

वासुदेव द्वारा निर्मित हैं।

बौद्धों में भी मुद्राओं का प्रयोग था। महायान शाखा के प्रारम्भिक ग्रन्थों में आर्यमञ्जूशीमूलकल्प (३५ वाँ पटल, पृ० ३४५-३८१) में मुद्राओं का उल्लेख है। पृ० ३८० पर १०८ की संख्या दी हुई है। पृष्ठ ३७२ पर अभयमुद्रा एवं वरमुद्रा का उल्लेख है। एल० एच० वैड्डेल ने 'दि बुद्धिज्म आव तिब्बत और लामा-इज्म' (लण्डन, १८६५) में लामाओं द्वारा तिब्बत में प्रयुक्त ६ मुद्राओं का उल्लेख किया है (पृ० ३३६-३३७)।

इण्डियन एण्टीक्वेरी (जिल्द २६,१८६७, पृ० २४-२५) में वर्गेस ने ६ वौद्ध मुद्राओं का उल्लेख किया है ('जो वैड्डेल से मिन्न हैं), यथा-मूमिस्पृश् या भूमिस्पर्श मुद्रा, शाक्य युद्ध की एक मुद्रा जो पृथिवी के साक्ष्य के रूप में उद्योपित है; (२) धर्मचक्र मुद्रा (शिक्षा देने की मुद्रा); (३) अभयमुद्रा (आशीर्वाद देने की मुद्रा) जिसमें वायाँ हाय पत्थी पर खुला रहता है, दायाँ हाथ वक्षस्थल के समक्ष उठा रहता है, अंगुलियाँ एवं अंगुटा आघे फैले रहते हैं और हथेली आगे की ओर रहती है; (४) ज्ञानमुद्रा (ध्यान मुद्रा ?) या पद्मासन-मुद्रा (च्यान करने की मुद्रा); (५) वर या वरदमुद्रा, जिसमें दाहिना हाथ घुटने पर झुका रहता है, हथेली बाहर खुली रहती है मानो दान का प्रतीक हो; (६) लिलतमुद्रा (ऐन्द्रजालिक या मोहक); (७) तर्कमुद्रा (दायां हाथ वक्षस्थल की ओर उठा हुआ और थोड़ा सा आकुंचित); (८) शरणमुद्रा (आश्रय या रक्षा की मुद्रा); (६) उत्तरवोधि मुद्रा (परम ज्ञान की मुद्रा, जो बहुधा धर्भचक मुद्रा की भ्रान्ति उत्पन्न करती き) 1

जैन लोग भी मुद्रा-प्रेमी थे। जे० ओ० आई० (बड़ोदा) के खण्ड ६, (सं० १, पृ० १-३५) में डा० ्रियबल शाह ने दो जैन ग्रन्थों पर एक सुन्दर निबन्घ लिखा है, जिनमें एक है मुद्राविचार, जिसने ७३

मुद्राओं का और दूसरा है मुद्राविधि, जिसने ११४ मुद्राओं का उल्लेख किया है।

'रायल कांक्वेस्ट एण्ड कल्चरल माइग्रेशंस' कलकत्ता, १६५५ नामक पुस्तक में श्री सी॰ शिवराममूर्ति ने 10 ४३ पर लिखा है कि चिदम्बरम के गोपुर में जो हस्तों एवं करणों के रूप मिलते हैं वे जावा में प्रम्बनन के शिव मन्दिर में भी पाये जाते हैं और वहाँ पताका, त्रिपताक, अर्घचन्द्र, शिखर, कर्तरीमुख, शुचि ऐसे करणों तथा अञ्जलि, पुष्पपुट ऐसे हस्तों का अंकन है। 'कण्ट्रीब्यूशंस टु दि हिस्ट्री आव दि इण्डियन ड्रामा' (कलकत्ता, १६५८) में डा॰ मनमोहन घोष ने ऐसा कहा है कि (बेयॉन अंगकोर थॉम) के उमरे हुए निक्षत (नकाशे हुए) चित्रों (आकृतियों) में जो नृत्य एवं नाटक के स्वरूप अभिव्यंजित होते हैं और जो बाज भी कम्बोडिया के राजघराने में नृत्य के भाव आदि देखने को मिलते हैं, वे सभी भारत के नाट्यशास्त्र में वर्णित माव-मुदाओं से मिलते-जुलते हैं, यथा-अञ्जलि, पताका, अर्घचन्द्र , मुप्टि , चन्द्रकला एवं कपोत ( \$ P 0P)

१३वीं शती के आगे के कुछ संस्कृत मध्यकालीन धर्मशास्त्र-ग्रन्थ मुद्राओं पर प्रकाश डालते हैं। हेमाद्रि (व्रत, माग १, प्० २४६-२४७) ने मुकुल, पंकज, निष्ठुर एवं व्योम नामक मुद्राओं का उल्लेख है। स्मृतिच॰ (१३वीं शती का पूर्वार्ध) ने २४ मुद्राओं के नाम एवं परिमाषाएँ दी हैं (१, पृ० १४६-१४७)। ये नाम देनीमागवत (११।१६।६८-१०२) में भी आये हैं। पूजाप्रकाश (वीरिमत्रोदय का एक अंश) ने ३२ मुद्राओं की चर्चा की है जिनमें से आठ, यथा-आवाहनी, स्थापनी, सन्निघापनी, संरोधिनी, प्रसाद, अवगुण्ठन, सम्मुख एवं प्रार्थना, सभी देवों की पूजा में प्रयुक्त होती हैं। कुछ केवल विष्णु-पूजा के लिए कुछ सूर्य, लक्ष्मी एवं दुर्गा की पूजा के लिए हैं और अन्तिम दो, यथा—अञ्जलि एवं संहार, सभी देवों के लिए प्रयुक्त होती हैं। आह्निकप्रकाश (वीरिमित्रोदय का एक अंश) ने २४ मुद्राओं का उल्लेख किया है जो गायत्री-जप के समय प्रदर्शित होती हैं और वे देवीमागवत (११।१६।६८-१०२) में भी पायी जाती हैं, किन्तु वे ब्रह्म से उद्धृत मानी गयी हैं 13 । 'ब्रह्म' शब्द से किस ग्रन्थ की ओर संकेत है, कहना कठिन है। मुद्राओं का प्रचलन सार्वमामिक नहीं था । धर्मसिन्धु एवं संस्कार-रत्नमाला से प्रकट होता है कि न्यास एवं मुद्रा कम-से-कम महाराष्ट्र में अवदिक कहे जाते थे 18 ।

तान्त्रिक पूजा का एक अंग था मण्डल जो मध्य एवं आधुनिक कालों में कट्टर हिन्दुओं द्वारा प्रयुक्त होता रहा है । किन्तु ऐसा नहीं कहा जा सकता कि संस्कृत-छेखकों ने इसे तान्त्रिकों से उधार छिया है। मण्डल शब्द वृत्त या चक्र के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। तै० सं० (४।३।६।२) में वृत्ताकार इंटों (मण्डले-ष्टका) का उल्लेख है; और देखिए शत० ब्रा० (४।१।१।२५) सूर्य का चक्र या मण्डल पहिया (चक्र) कहा गया है (ऋ० ४।२८।२, ४।२६।१०) वृह० उप० (४।४।२) में आया है—'यह आदित्य वह है जिसे सत्य कहा गया है, और सूर्य के मण्डल में पुरुष की ओर संकेत भी किया गया है (तद्यत्सत्यमसी स आदित्यो य एव एतिस्मन्मण्डले पुरुषो पश्चायं दक्षिणेध्सन् पुरुषः) । और देखिए वही, (२।३।३) । आगे चलकर वही बेदी पर खींचा गया चित्र या आकार (सामान्यतः वृत्ताकार) वन गया । आपस्तम्व एवं कात्यायन के शुल्वसूत्रों

१३. वरदाभयमुद्रे च वरदाभयवत् प्रिये । ज्ञानाणंवतन्त्र (४।३६); जयाख्यसंहिता (८।१०४-५) में वर एवं अभय की परिभाया इस प्रकार दी हुई है : सुस्पटं दक्षिणं हस्तं स्वात्मनस्तु पराडमुखम् । पराडमुखं लम्बनानं वामनाणि प्रकल्पयेत् । क्रमाद्वरा भयाख्यं तु इदं मुद्राद्वयं द्विज । विज्ञेयं लोकपालनामिन्द्रादीनां समासतः । देखिए भूनिस्पर्श मुद्रा के लिए ए० कुमारस्वामी कृत 'बुढ़ एण्ड दि गाँस्पेल आव बुढ़' (लण्डन, १६१६, पृ० २६२) जहां १८वीं शती का वित्र है (यह वित्र लंका का है), और देखिए प्रो॰ युनवेडेल कृत 'बुद्धिस्ट आर्ट इन इंग्डियां श्री अग्नेस सी० गिड्बन द्वारा अनूदित, पृ० १७८, चित्र १२६। देशिए घर्मचक मुद्रा के लिए वहीं कुमारस्वामी का ग्रन्थ पृ० ३८ एवं ३३० जहाँ क्रम से गुप्तकाल एवं गन्धार (प्रथम या द्वितीय शती) के वित्र हैं। और देशिए डा॰ बी॰ भट्टाचार्य का ग्रन्थ 'वृद्धिस्ट आइकॉनॉग्राफी' (प्लेट ३८)। देखिए ए० एवालोन कृत 'सर्वेण्ट पावर' (५वां संस्करण, १६५३, पृ० ४८०, ४८८) जहां सिद्धासन में योगीमुद्रा का तथा महामुद्रा का क्रम से अंकन है जो आज भी योगान्यासियों द्वारा प्रयुक्त होती हैं। और देखिये मेम्वायस आव आक्यालॉजिकल सर्वे आव इण्डिया सं० ६६, प्लेट १३ (अभयमुद्रा के लिए) । 'बुद्धिस्ट आर्ट इन इण्डिया (उनर्युक्त) 70 १६२ (मैत्रेय की अभय मुद्रा के लिए जो स्वात से प्राप्त किया गया है) तथा बी ए॰ स्मिय लिखित 'हिस्ट्री आद फाइन आर्ट इन इष्डिया एण्ड सीलोन' (संस्करण १६३०), प्लेट ११३, जहाँ जावा से प्राप्त अभयनुद्रा का चित्र है। और देखिए एन० के० भट्टसिल कृत 'आइक नॉग्राफी आव बुद्धिस्ट एण्ड ब्रह्मीनिकल स्कल्पवर्स इन दि ढाका म्यूजियमं (१६२६), प्लेट ८, जहाँ बुद्ध की भूमिस्पर्शमुद्रा का अंकन है, प्लेट २० एवं २१, जहाँ दाहिने हाथ की वरद मुद्राओं का वित्र है।

१४. संस्काररत्नमाला (जो अपेक्षाकृत एक आधृतिक प्रन्थ है) में कयन है (पृ० २२६) कि न्यास

अवैदिक है : '...एतमेके नेच्छन्ति स ह विधिरवैदिक इति ।'

में मण्डल के वर्गागार स्वरूप की ओर संकेत किया गया है । मत्स्यपुराण में कतिपय वक्तव्यों में मण्डलों की ओर संकेत है, जो पाँच रंगों के चूर्णों से बनते थे (यथा ५८।२२) । इसमें १२ या ८ दलों वाले कमल की ओर मी संकेत है जो पीले या लालचन्दनलेप या विभिन्न रंगों से खचित होते थे (७२।३०; ६२।१५; ६४।१२-१३; ७४।६-६ जहाँ आठ दलों वाले कमल का चित्र है और सूर्य-पूजा के लिए घरेदार गड्ढे का उल्लेख है)। वाराहमिहिर ने बृहत्संहिता (अध्याय ४७) में पुष्पस्नान नामक एक पवित्र किया का उल्लेख किया है जिसमें विभिन्न रंगों वाले चूर्णों से पवित्र मूमि पर मण्डल बनाने की ओर संकेत है, जिसमें देवताओं, ग्रहों, नक्षत्रों आदि के स्थान निर्घारित रहते थे १६। ब्रह्मपुराण (२८।२८) में कमल-चित्र पर सूर्य के आवाहन का उल्लेख है और एक अन्य स्थान (६१।१-३) पर कमल के रूप में मण्डल पर नारायण की पूजा की ओर संकेत हैं, जिसे रघुनन्दन ने पुरुषोत्तम-तत्त्व (पृ० ५६६) में उद्धृत किया है। हर्षचरित (७वीं शती का पूर्वार्ध) में कई रंगों से खिचत एक बड़े मण्डल का उल्लेख है " और देखिए बराहपुराण (६६।६-११) जहाँ मण्डल में लक्ष्मी एवं नारायण की प्रतिमाओं या चित्रालेखनों की पूजा की चर्चा है । अग्निपुराण (अघ्याय ३२०) में आठ मण्डलों, सर्वतोमद्र आदि का उल्लेख है। शारदातिलक (३। ११३-११८, १३१-१३४, १३५-१३६, नवनाम मण्डल), ज्ञानाणंव० (२६।१५-१७) आदि में कई मण्डलों का वर्णन है। अमरकोश (२, पुरवर्ग) के मतानुसार सर्वतोमद्र राजाओं एवं घनिकों के भवन का एक प्रकार है। शारदातिलक (३।१०६-१३०) में सवंतोमद्र के निर्माण का वृहद् उल्लेख है और ऐसा कहा गया है कि यह सभी प्रकार की पूजा में प्रयुक्त होता है (मण्डलं सर्वतोमद्रमेतत्सघारणं स्मृतम् ।) । इसमें (३।१२२-१२४) आया है कि मण्डल का आलेखन पाँच रंगों के चूर्णों से होना चाहिए, यथा—हल्दी के चूर्ण से पीला, चावल के चूर्ण से खेत, कुसुम्म चूर्ण से लाल, अधमुने मोटे अन्नों के चूर्ण से काला, जिस पर दूध छिड़का गया हो, तथा बिल्व की पत्तियों के चूर्ण से हरा रंग। इसी प्रकार प्रपंचसार (४।६४-६४), अग्निपु० (३०।१६-२०) आदि में रंगों का विघान है। रघुनन्दन के वास्तुयागतत्त्व (पृ० ४१६) में शारदातिलक (३।१२३-१२४) का उद्धरण

१५. चतुरश्मं मण्डलं विकीर्षन् मध्यात् कोट्यां निपातयेत् । पाइवंतः परिकृष्यातिशयतृतीयेन सह मण्डलं परिलिखेत् । सा नित्या मण्डलम् । याबद्धीयते तावदागन्तु । मण्डलं चतुरस्रं चिकीर्षन् विष्कम्भं पंचदशभागान् कृत्वा द्वावद्वरेत् । त्रयोदशावशिष्यन्ते सा नित्या चतुरश्रमम् । आपस्तम्बशुल्बसूत्र (३।२-३) । मिलाइए कात्यायन का शुल्बसूत्र जो राघवभट्ट द्वारा (शारदातिलक ३।५७) उद्धत है। देखिए विभूतिभूषण दत्त (कलकत्ता, १६३२) लिखित 'दि साइंस आव दि शुल्ब' (आरम्भिक हिन्दू ज्यामेट्री का एक अध्ययन), पृ० १४०। वैदिक यज्ञों में तीन अग्नि-कुण्ड थे, यया-गाईपत्य, आह्वनीय एवं दक्षिणाग्नि और वे क्रम से वृत्ताकार, वर्गाकार एवं अर्धवृत्ताकार होते थे। और वे सभी क्षेत्रफल में बराबर होते थे। आपस्तम्ब शुल्दसूत्र में क्षेत्रफल निकालने की विधि की ओर संकेत है, क्योंकि वह उन आकारों को बराबर (क्षेत्रफल में) कहता है।

१६. तस्मिन् मण्डलमालिख्य कल्पयेत्तत्र मेदिनीम् । नानारत्नाकरदतीं स्थानानि दिदिधानि च ।...वर्ण-कैविविधैः कृत्वा हृद्यैगंन्घ गुणान्वितैः । ययास्वं पूजयेद्विद्वानगः घमात्यानुलेपनैः । बृहःसिह्ता (४७।२४) । यहा

'तिस्मन' से तात्पर्य है 'भूप्रदेशे'।

१७. महामण्डलेमिबानेकवर्णरागमालिबान्तं . . . शिवबलिमित्र दिक्षु विक्षियन्तं (भैरवाचार्यं . . ) दवर्श । इषंचरित (३)।

है। ज्ञानार्णवतन्त्र (२४।८-१० एवं २६।१४-१७) में ऐसा आया है कि मण्डल एवं चक एक-दूसरे के समानार्थी हैं और मण्डल का आलेखन एक मण्डप में वेदी पर कुंकुम या सिन्दूर रंग के चूर्ण से ६ कोणों में होना चाहिए। और देखिए महानिर्वाणतन्त्र (१०।१३७-१३८)। मण्डल-कियाओं की चार विशेषताएँ हैं—मण्डल, मन्त्र, पूजा एवं मुद्रा।

बौद्ध तन्त्रों में भी मण्डलों का प्रमूत उल्लेख है। मञ्जुश्रीमूलकल्प में मण्डलों के आलेखन की विशिष्ट विधियों एवं रँगने की चर्चा की गयी है। गुह्यसमाजतन्त्र में वीच में चक्र वाले, १६ हाथ के एक मण्डल का उलेख है। देखिए प्रो॰ जी॰ टुस्सी का ग्रन्थ 'इण्डोतिब्बेतिका' (जिल्द ४, माग १, रोम १६४१); जिसमें मण्डलों की तालिकाएँ दी हुई हैं; ए० गेट्टी कृत 'दि गाँड्स आव नार्दर्न बुद्धिज्म' (१६०८), प्लेट १६, जहाँ नौ तत्त्वों का एक मण्डल प्रदर्शित है ; 'ऐक्टा ओरिऐण्टालिया आव दि ओरिऐण्टल मोमाइटीज आव डेनमार्क, नार्वे आदि' में एरिक हाई कृत 'कण्ट्रीब्यूसंस टु दि स्टडी आव मण्डल एण्ड मुद्रा' (पृ० ४७-६१, जिल्द २३, सं० १ एवं २, १६५८), जिसमें अन्त में लगमग १०० मुद्राओं के चित्र दिये गये हैं। बंगाल के राजा रामपाल (१०८४-११३० ई०) के समकालीन अभयंकर गुप्त के.ग्रन्थ निष्पन्नयोगावलि (गायकवाड़ ओरिऐण्टल सीरीज, वड़ोदा) में २६ अध्यायों में २६ मण्डलों का वर्णन है, जहाँ प्रत्येक मण्डल में एक केन्द्रीय देवता रहता है तथा बहुत-सी लघु बौद्ध दिव्यात्माओं का, जो कमी-कमी संख्या में एक सौ मी हो जाती हैं, आले-खन है।

निर्णयसागर प्रेस द्वारा प्रकाशित 'ऋग्वेदब्रह्मकर्मसमुच्चय' (छठा संस्कृरण, वम्बई, १६३६) में जो कृत्यों का एक संकलन है, आरम्भ में ही कतिपय मण्डलों का, यथा—सर्वतोमद्र, चतुलिंगतोमद्र, प्रासाद वास्तु-मण्डल, गृहवास्तुमण्डल, ग्रहदेवतामण्डल, हरिहरमण्डल, एकलिंगतोभद्र के चित्र हैं, जो रंगीन एवं सादे दोनों रूपों में अंकित हैं। स्मृतिकौस्तुम ने द्वादशिलगतोमद्र हरिहर-मण्डल का, जिसके मीतर सर्वतोमद्र भी है, उल्लेख किया है। हम इनका वर्णन यहां नहीं करेंगे। 'सर्वतोभद्र' का शाब्दिक अर्थ है 'सभी प्रकारों से शुम'। यह गुम चित्रकाव्य-शास्त्र के अन्तर्गत भी समाविष्ट् हो गया। कार्ब्यादर्श में दण्डी ने सर्वतोभद्र के रूप में एक क्लोक का उदाहरण दिया है, जो 'चित्र-बन्घों' के लिए प्रयुक्त हुआ है। दण्डी से लगमग एक शती पूर्व के किरातार्जुनीय (१५।२५) में सर्वतोमद्र का उदाहरण आया है। १८

'एक्टा ओरिऐण्टालिया' में दो तिब्बती पाण्डुलिपियों के विषयों की एक सुन्दर व्याख्या उपस्थित की गयी है। एक पाण्डुलिपि में चावल-मण्डल है जिसमें विभिन्न नामों में ३७ तत्त्व प्रकट किये गये हैं और दूसरी में मुद्राओं के १२३ चित्र प्रदर्शित हैं।

तन्त्र-पूजा का एक अन्य विशिष्ट विषय है यन्त्र (ज्यामितीय आकृति), जो कभी-कभी चक्र नाम से भी विख्यात होता है। यन्त्र का उल्लेख कुछ पुराणों में भी हुआ है और यत्र-तत्र आयुनिक प्रयोगों में भी इसकी चर्चा होती है। यह धातु, पत्थर, कागद या किसी अन्य वस्तु पर खोदा हुआ या तक्षित या खींचा हुआ या रंगा हुआ होता है। यह मण्डल से मिलता-जुलता है, अन्तर यह है कि मण्डल का उपयोग किसी देवता की पूजा

१८. प्राष्ट्ररर्थभ्रमं नाम क्लोकार्थभ्रमणं यदि । तदिश्टं सर्वतोभद्रं भ्रमणं यदि सर्वतः ।। काव्यादशं ३। प् । किरातार्जुनीय (सर्ग १४, क्लोक २४) में यों आया है : सर्वतोभद्र:--देवाकानिनिकाबादे वाहिकास्वस्वकाहि वा । काकारेभभरे काका निस्वभव्यव्यभस्वनि ॥

में होता है किन्तु यन्त्र का उपयोग किसी विशिष्ट देवता की पूजा या किसी विशिष्ट उद्देश्य के लिए होता है। कुलागंवतन्त्र में आया है—'यन्त्र का विकास मन्त्र से हुआ है, और इसे मन्त्ररूपी देवता कहा गया है, यन्त्र पर पूजित देवता सहसा प्रसन्न हो जाता है (और अनुग्रह करता है), प्रेम एवं कोघ नामक दोषों से उत्पन्न कलेशों को दूर करता है अतः इसे यन्त्र कहा जाता है। यदि यन्त्रों में परमात्मा पूजित हो तो वह प्रसन्न हो जाता है।' उसी तन्त्र में पुनः आया है कि 'यदि पूजा यन्त्र के विना की जाय तो देवता प्रसन्न नहीं होता।' यहाँ पर 'यन्त्र' शब्द 'यन्त्र' घातु से निकला कहा गया है। एक अन्य स्थान पर इसी तन्त्र में आया है कि 'यन्त्र इसिलए कहा जाता है कि यह सदैव पूजक को यम (मृत्यु के देवता) तथा अन्य मूतादि से बचाता है।' रामपूर्वतापनी उपनिषद् के में आया है—'यन्त्र की व्यवस्था (या निर्माण) देवता का शरीर है जो सुरक्षा प्रदान करता है।' कौलावलीनिर्णय में ऐसा कहा गया है कि विना यन्त्र के देवता की पूजा, विना मांस के तपंण, विना शक्त (पत्नी या कोई अन्य नारी जो साघक से सम्बन्धित हो) के मद्यपान—ये समी निष्फल होते हैं। कुल ग्रन्थों ने यन्त्र-गायत्री की भी कल्पना कर डाली।है। रि

उपर्युक्त वचनों से यह व्यक्त होता है कि यन्त्र वह तत्त्व था जिसके द्वारा कोघ, प्रेम आदि के कारण दोलायमान मन की गतियों पर नियन्त्रण किया जाता था और मन को उस चित्र या आकार पर लगाया जाता था जिसमें देवता को प्रतिष्ठापित किया गया रहता था। इससे मनोयोग होता था, और देवता की मानसिक प्रत्यिमज्ञा होती थी। देवता एवं यन्त्र का अन्तर वही है जो आत्मा एवं देह में होता है।

त्रिपुरातापनी उपनिषद् (२।३), प्रपञ्चसारतन्त्र (पटल २१ एवं ३४), शारदातिलक (७।५३-६३, २४), कामकलाविकास (क्लोक २२, २६, २६, ३० एवं ३३), नित्याषोडशिकाणंव (१।३१-४३), नित्योत्सव (पृ० ६, ६४-६५), तन्त्रराजतन्त्र (२।४४-५१, ८।३०, २३), अहिर्बुघ्न्यसंहिता (अध्याय २३-२६), मन्त्र-महोदिष (२० वीं तरंग), कौलज्ञानिर्णय (१०, जहाँ यन्त्रों को चक्र कहा गया है), कौलावलीनिर्णय (३।

१६. यन्त्रं मन्त्रमयं प्रोक्तं वेवता मन्त्ररूपिणी। मन्त्रे सा पूजिता वेवी सहसैव प्रसीवित। काम-क्रोधादि-वोबोत्य सर्वंदुःक नियन्त्रणात्। यन्त्रमित्याहुरेतिस्मन् वेवः प्रीणाति पूजितः ॥ कुलाणंव० (६।६५-६६), इसका प्रथम अर्थ क्लोक वर्षकियाकौमुवी (पृ० १४७) द्वारा अगस्त्यसंहिता से उद्धत किया गया है: विना यन्त्रेण पूजा चेद् वेवता न प्रसीविति (वही, १०।१०६)। यनभूतावि सर्वेम्यो भयेम्योपि कुलेक्विर। त्रायते स्ततं चेव तस्माचन्त्रमितीरितम्। (वही, १७।६१)। 'यन्त्र' में 'य' यम तथा अन्य लोगों के लिए प्रयुक्त है, 'ब' को 'त्रे' (या 'त्रा') से निष्पन्न माना गया है। विना यन्त्रेण या पूजा विना मांसेन तर्पणम्। विना क्षाक्त्या पु पत्पानं तत्सर्वं निष्पन्नं भवेत्।। कोलावत्मीवर्णव (६।४१-४२)। साभयस्यास्य वेवस्य विग्रहो यन्त्रकल्पना। विना यन्त्रेण चेत्यूजा वेवता न प्रसोविति।। रामपूर्वतापनीयोपनिवव् (१।१२)।

२०. यह अवकोकनीय है कि अन्तिम अधांक उही है जो अन्तिम अधांक कुलाणंव का है (१०।१०६)। देखिए हीन-राइस विम्मर कृत प्रन्य 'मीय्स एण्ड सिम्बल्स इन इण्डियन आर्ट एवं सिविलिजेक्नन' (पृ० १४०-१४६), जहां यन्त्र की चर्चा है। और देखिए अहिर्बुज्यसंहिता (अध्याय ३६), जहां पर सुदर्शनचक्र के निर्माण एषं पूजा का वर्षन है।

२१. बन्त्रगायत्री यह है—'बन्त्रराजाय विष्यहे बरत्रवाय श्रीमहि । तन्त्री यन्त्रं प्रचीवयात् ।। मेक्सन्त

१०५-१३५), मेरुतन्त्र (३३वाँ प्रकाश, ५६२वाँ २लोक), मन्त्रमहाणैवतन्त्र (उत्तरखण्ड, ११वीं तरंग) आदि में यन्त्रों का उल्लेख है। इन तान्त्रिक ग्रन्थों में यन्त्र के विषय में जो कुछ कहा गया है उसका विवरण उपस्थित करना यहाँ सम्मव नहीं है। पद्मपुराण (पातालखण्ड, ७६।१) में आया है कि हरि (विष्णु) की पूजा शाल-ग्राम-शिला पर या रत्न पर या यन्त्र, मण्डल पर या प्रतिपाओं में हो सकती है, केवल मन्दिरों में ही नहीं। अहिर्बुघ्न्य० (३६, क्लोक ५-६६) ने सुदर्शन-यात्र की पूजा की विधि का वर्णन किया है जो राजा द्वारा या किसी अन्य व्यक्ति द्वारा समृद्धि के लिए की जाती है। हम यहाँ पर एक यन्त्र या चक्र का वर्णन कर रहे हैं। सबसे प्रमुख एवं प्रसिद्ध है श्रीचक जो दो श्लोकों (जो नीचे पाद-टिप्पणी में दिये हुए हैं) में वर्णित है और उसकी व्याख्या नित्याषोडशिकाणंव (१।३१-४६) की टीका सेतुबन्घ में हुई है।<sup>२२</sup> एक छोटे से त्रिमुज में एक बिन्दु के साथ चक्र खींचा जाता है। वह बिन्दु शक्ति या मूल प्रकृति का द्योतक है। तन्त्रों पर प्रकाशित ग्रन्थों में श्रीचक रंगों में खींचा गया है (सौन्दर्य लहूरी, गणेश एण्ड कम्पनी, मद्रास, १६५७), किन्तु अन्य तन्त्रों में सादे ढंग से खींचा गया है (कामकलाविलास, ए० एवालोन द्वारा सम्पादित एवं गणेश एण्ड कम्पनी, मद्रास द्वारा प्रकाशित, १६५३)। कुछ ग्रन्थों में श्रीचक के चित्र में द्वार नहीं हैं (ए० एवालोन कृत 'प्रिसिपुल्स आव तन्त्र' का मुखपृष्ठ) किन्तु कहीं-कहीं द्वार दिखाये गये हैं (सौन्दर्यलहरी)। कुल ६ त्रिमुज होते हैं, जिनमें पाँच के शीर्ष कोण नीचे लटके रहते हैं और ये सभी शक्ति के द्योतक हैं, अन्य चार त्रिमुजों (शिव के द्योतक) के शीर्षकोण ऊपर होते हैं। सबसे छोटे त्रिमुज में, जो नीचे की और झुका रहता है, बिन्दु बना हुआ होता है। पुनः दस-दस त्रिमुजों के दो दल होते हैं (कुछ प्रन्यों में नीले एवं लाल रंगों में प्रदर्शित हैं), फिर

२२. बिन्दू-त्रिकोण-वसुकोण-दशारयुग्म-मन्वस्रनागदलसंयुतषोडशारम् । वृत्तत्रयं च घरणीसदनत्रयं च श्रीचकराजमुदितं परदेवतायाः।। आनन्दगिरि के शंकरिवजय द्वारा उद्घृत (पृ० २५५)। नित्यावोडशिका० (१।३१) की टीका सेंतुबन्य एवं यामल (सम्भवतः रहयामल, जो आख शंकराचार्य द्वारा प्रणीत कहा जाता है) एवं 'चतुर्भिः श्रीकण्ठैः शिवयुवतिभिः पञ्चभिरपि प्रभिन्नाभिः शम्भोनंबभिरपि मूल प्रकृतिभिः। त्रयश्चत्वा-रिशह सुबलकलाइम - त्रिवलय-त्रिरेखाभिः सार्घं तव भवनकोणाः परिणताः ॥ सौन्दर्यलहरी (श्लोक ११, गणेश एण्ड कम्पनी, मद्रास, १६५७, लक्ष्मीघरा नामक टीका के साय) में कुछ लोग दूसरे क्लोक में चतुक्चत्वारिक्षत् पढ़ते हैं। वसु का अर्थ है ८, मनु का १४, नाग का ८ एवं कला का १६। इसके वर्णन के वो रूप हैं—(१) विन्दु से आगे (जिसे सृष्टि-कम कहा जाता है) या (२) बाहरी रेखाओं से बिन्दु की ओर (जिसे संहारकम कहा जाता है)। देखिए सर जॉन बुड्रोफ कृत 'शक्ति एण्ड शाक्त' (तीसरा संस्करण, १६२६, गणेश एण्ड कम्पनी, मद्रास द्वारा प्रकाशित), पू० ३६६ पर श्रीचक के चित्र की व्याख्या वी हुई है। देवीरहस्य (बकन कालेज पाण्डु-लिपि, सं० ४६०, १८६१-६८) नामक तान्त्रिक प्रत्य में 'बिन्दुत्रिकोण. . . बेबतायाः' को उद्धत किया है, किन्तु इस चक का एक अन्य ढंग ते अर्थन करने वाले एक दूसरे इलोक को भी उद्धत किया है। विभिन्न प्रन्यों में चकों का वर्णन विभिन्न ढंगों से हुआ है। उदाहरणार्य, डकन कालेज की पान्डुलिप सं० ६६२ (१८८४-१८८७) ने कौलागम के अनुसार दुर्गा-पूजा में प्रयुक्त चक्रभेद को पाँच वक्रों के रूप में माना है, यथा-राजचक, महाचक, देवचक, वीरचक एवं पशुचक ; किन्तु पाच्छुलिपि सं० ६६४ (१००-६१) में कुछ अन्य चक भी विये गये हैं, यथा-अकंडनवक, ऋणधंनशोधनवक, राशिवक, नक्षत्रवक (बैटाँकाँग, जिल्द १६, तन्त्र, 40 5x5) 1

८ दल बाले कमल (कमी-कमी लाल रँग में रँगे) होतें हैं, १६ दल बाले कमल (नीले रँगों में) होते हैं, तब तीन वृत्त होते हैं, तब चार द्वारों वाली तीन सीमा-रेखाएँ होती हैं, जिनमें दो यन्त्र के बाहरी भागों की द्योतक होती हैं और ८ एवं १६ दलों के कमल यन्त्र के भीतरी भाग में होते हैं। कुल मिलाकर ४३ कोण (कुछ ग्रन्थों में ४४) होते हैं। सीमा-रेखाओं के मीतर का चक-माग भूपुर कहलाता है। यन्त्र की पूजा विहर्याग (शक्ति की बाहरी पूजा) कहलाती है। अन्तर्यांग में मूलाघार से आज्ञाचक तक के चकों द्वारा जाग्रत कुण्डलिनी को ले जाना होता है और तब उसे सहस्रार-चक्र में शिव से मिलाना होता है। मूलाघार, स्वाधिष्ठान, मणिपूर, अनाहत, विशुद्ध एवं आज्ञा नामक छह चक्रों को पाँच तत्त्वों एवं मन के अनुरूप माना गया है। यह सीन्दर्य छहरी (श्लोक क्) में बिणत है। बिहर्याग विधि द्वारा शक्ति-पूजक शक्ति-पूजा में कितना आगे बढ़ गये हैं इसकी जानकारी लक्ष्मीघर की टीका के एक वक्तव्य से हो सकती है, क्योंकि लक्ष्मीघर सौन्दर्यलहरी के सबसे अन्तिम टीकाकार हैं और वे कौलिकों की विधियों से मयाकान्त थे।<sup>२3</sup>

नित्यापोडिशकाणंव की टीका सेतुबन्घ ने वड़े बल के साथ कहा है कि त्रिपुरसुन्दरी की पूजा उपासना के प्रकार की है न कि मक्ति के प्रकार की, और यह उपासना दो ढंग की है, एक में देवी के मन्त्र का जप होता है और दूसरे में यन्त्र की पूजा होती है (नित्या० १।१२५)। रुलोक १२६-२०४ में श्रीचक की पूजा के विभिन्न विषयों का उल्लेख है। नित्यापोडशिका० तथा अन्य तन्त्र ग्रन्थों का कहना है कि त्रिपुरसुन्दरी श्रीचक में निवास करती हैं। रे४ शाक्त साधक का महान् ध्येय होता है यन्त्र, मन्त्र, गुरु एवं त्रिपुरादेवी से तादात्म्य स्थापित करना । वर्षिकयाकौमुदी (पु॰ १४७) ने एक श्लोक उद्धृत कर कहा है कि मन्त्रों से यन्त्र-पूजा का सम्पादन होना चाहिए, और ऐसा करने पर साधक अभीष्ट की प्राप्ति कर लेता है।। २५

शारदातिलक जैसे गम्मीर ग्रन्थ ने भी दुष्ट उद्देश्यों की पूर्ति के लिए यन्त्रों के आलेखन की अनुमित दी है। उदाहरणार्थ, ७।५८-५६ में आया है कि शतु-नाश के लिए श्मशान से चिता-वस्त्र लेकर उस पर आग्नेय यन्त्र बना कर शत्रु के घर के पास गाड़ देना चाहिए। और देखिए उसी ग्रन्थ में २४।१७-१८ एवं १६-२१, जहाँ शत्रु-नाश के लिए दो यन्त्रों का उल्लेख है। प्रपंचसार (३४।३३) में भी एक यन्त्र का उल्लेख है, जिसके प्रयोग से स्त्री साधक के पास पहुँच जाती है।

२३. तबाघारे मूले सह समयया लास्यपरया नवात्मानं मन्ये नवरसमहाताण्डव नटम् । उभाभ्यामेता-भ्यामुदयिविधिमुद्दिश्य दयया सनायाभ्यां जज्ञे जनकजननीमज्जगदिदम् ॥ सौन्दर्यलहरी, इलोक ४१ (पृ० १८१, गणेश एण्ड कम्पनी का संस्करण , १६५१)। लक्ष्मीधर की टीका में इस प्रकार आया है: 'अत एव कौलास्त्रिकोणे बिन्दुं नित्यं समर्चयन्ति । ... श्रीचक्रस्थितनवयोनिमध्यगतयोनिं भूजंहेमपट्टवस्त्रपीठा-दो लिलितां पूर्वकोलाः पूजयन्ति । तरुण्याः प्रत्यक्षयोनिमुत्तरकोलाः पूजयन्ति । उभयं योनिद्वयं बाह्यमेव नान्त-रम् । अतस्तेषामाबारचक्रमेव पूज्यम् ।...अत्र बहु वक्तव्यमस्ति तत्तु अवैदिकमार्गत्वात् स्मरणार्हमपि न भवति ।

२४. संस्थितात्र महाचके महात्रिपुरसुन्दरी। नित्यादोडशिका० (१।=२); ज्ञात्ता स्वात्मा भवेज्ज्ञानमध्य-न्नेयं बहिः स्थितम् । श्रीचकपूजनं तेषामेकीकरणमीरितम् ॥ तन्त्रराजतन्त्र (२३५।६); आसीना बिन्दुमये चके सा त्रिपुरसुन्दरीदेवी । कामेश्वरांकनिलया कलया चन्द्रस्य कल्पितोत्तंसा ।। कामकलाविलास (श्लोक ३७)।

२४. सर्वेवामिप मन्त्राणां पूजा यन्त्रे प्रशस्यते। यन्त्रे मन्त्रं समाराध्य यदभीष्टं तदाप्नुयात्।। व० कि० को० (प० १४०)।

तन्त्रराजतन्त्र (पटल ८, श्लोक ३०-३२) में आया है कि सभी वाञ्छित फलों को देने वाले यन्त्रों को सोने, चाँदी, ताम्प्र या वस्त्र या मूर्जपत्र पर चन्दनलेप, कपूर, कस्तूरी या कुंकुम आदि से खचित कर सिर पर या हाथों पर या गले, कमर या कलाई पर बाँघ लेना चाहिए या कहीं रखकर उनकी पूजा करनी चाहिए। देखिए प्रपंचसारतन्त्र (११।४६) जहाँ ऐसी व्यवस्थाएँ दी हुई हैं।

तान्त्रिक सिद्धान्तों एवं आचारों से सम्बन्धित इस अध्याय के अन्त में एक विचित्र वात की चर्ची कर देना आवश्यक है। सायण-माधव माइयों (१४ वीं शती) ने सर्वदर्शनसंग्रह नामक ग्रन्थ में १५ दर्शनों की चर्चा की है। किन्तु आश्चर्य की बात यह है कि इन लोगों ने तन्त्रों के विषय में एक शब्द मी नहीं लिखा है, जब कि उन्होंने चार्वाक-दर्शन एवं बौद्ध तथा जैन सिद्धान्तों पर पर्याप्त लिखा है। ऐसा मानना असम्भव है कि इन विद्वान् दो माइयों को तन्त्र के विषय में ज्ञान नहीं था। यदि कल्पना का सहारा लिया जाय तो ऐसा कहा जा सकता है कि जिन कारणों से बंगाल के राजा बल्लालसेन ने अपने दानसागर में देवी-पुराण को छोड़ दिया था, उन्हीं कारणों से सम्भवत: इन विद्वान् माइयों ने तन्त्रों की चर्चा नहीं की, इतना ही नहीं; तब तक तन्त्र-ग्रन्थ समाज में पर्याप्त रूप से अश्चिकर हो चुके थे और विद्वान् लोग उनका विरोध करने लग गये थे।

The state of the state of the

## गत प्रकरण का परिशिष्ट

Do de la serie

यहाँ कुछ ऐसे प्रकाशित ग्रन्थों का उल्लेख किया जा रहा है, जिन्हें प्रस्तुत लेखक ने तन्त्रों के विषय में लिखने के लिए पढ़ा है। संस्कृत ग्रन्थ संस्कृत वर्णमाला के अनुसार दिये जा रहे हैं। वहुत संक्षेप में लेखकों, तिथियों एवं संस्करणों का उल्लेख किया जा रहा है।

अहयवब्यसंग्रह : लेखक अद्वयवज्य (११ वीं शती); इसमें बौद्ध दर्शन सम्बन्धी छोटे-छोटे २१ ग्रन्थ हैं, एक मूल्यवान् मूमिका के साथ म० म० हरप्रसाद शास्त्री ने इसका सम्पादन किया है। गायकवाड़ ओरिएण्टल

सीरीज ।

आयं-मंजुधीमूलकल्प: (त्रिवेन्द्रम् संस्कृत सीरीज में तीन मागों में प्रकाशित); चौथी शती से नवीं शती के विभिन्न कालों का विवरण। यह बौद्ध ग्रंथ है और तिब्बती कंग्युर में सिम्मिलित है। इसमें अब ४४ अध्याय हैं, किन्तु चीन के १० वीं शती के अनुवाद में केवल २८ अध्याय हैं। डा० बी० मट्टाचार्य ने इसे दूसरी शती का माना है, किन्तु विन्तरित्ज ने असहमित प्रकट की है (इण्डियन हिस्टॉ० क्वार्टली, जिल्द ६, पृ०१)। जायसवाल ने 'इम्पीरियल हिस्ट्री आव इण्डिया' में ४३ पटलिवसर में १००३ इलोकों का माना है, जिनमें ६-३४४ इलोक बुद्ध के निर्वाण तक के जीवन पर प्रकाश डालते हैं और वास्तविक इतिहास ७८ ई० से आठवीं शती का है जो ३४४-६८० इलोकों में है।

ईशानशिवगृरदेवपद्धित: लेखक ईशानशिवगृरदेव मिश्र, चार माग, यथा—सामान्यपाद, मन्त्रपाद, क्रिया-पाद एवं योगपाद; इसमें लगमग १८००० श्लोक हैं और त्रिवेन्द्रम् सं० सी० द्वारा प्रकाशित है। इसमें गौतमीय तन्त्र, प्रपंचसार एवं मोजराज का उल्लेख है; लगमग ११०० ई० के आसपास या कुछ उपरान्त प्रणीत।

कामकलाविलास: लेखक पुण्यानन्दनाय, नटनानन्दनाय की चिद्वल्ली नामक टीका ,के साथ (काश्मीर संस्कृत सीरीज); ११ श्लोक, अनुवाद एवं टिप्पणी आर्थर एवालोन द्वारा (गणेश एण्ड कम्पनी, मद्रास द्वारा प्रकाशित, १६१३), सबंप्रयम तान्त्रिक टेक्ट्स (जिल्द १०) में प्रकाशित।

कालवक्तन्त्र : बोढ, देखिए जे० ए० एस० बी०, पत्र, जिल्द २८, १६५२, पू० ७१-७६; जहाँ विश्व-नाय बन्बोपाञ्याय द्वारा इस ग्रन्थ का विवरण दिया हुआ है।

कालकानिर्णय: प्रो॰ पी॰ सी॰ नागची द्वारा सम्पादित (कलकत्ता सं॰ सी॰; १६३४); हर-प्रसाद बास्त्री ने पाण्डुलिपि को ६ वीं शती की माना है, किन्तु प्रो॰ नागची ने उसे ११ वीं शती के मध्य में माना है।इसके लेखक का नाम मत्स्येन्द्रपाद आया है, जिसे हठयोगप्रदीपिका (१।५-६) ने महासिद्धों में परि-गणित किया है।

कालिबलासतन्त्र : ३५ पटलों में आर्थर एवालोन द्वारा सम्पादित (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द ६, १६१७) । १०१२०-२१ में इसने पारदायं (परमार्यालंघन) की अनुमित दी है बहातें कि मैथुनकर्म पूर्ण न हुआ हो। इसने (२०११ में) कालिकापुराण का उल्लेख किया है तथा (१५११२-१३ में) एक ऐसी आधा में मन्त्र दिया है जो असमी एवं पूर्वी बंगाली से मिलती है। कुलचूड़ामणिमन्त्र: ७ पटलों एवं ४३० श्लोकों में; आर्थर एवालोन द्वारा (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द ४, १६१५) सम्पादित । १।४-१२ में ६४ तन्त्रों के नाम दिये गये हैं।

कुलार्णवतन्त्र: इसमें १७ उल्लास एवं २००० से अधिक क्लोक हैं। यह प्रसिद्ध ग्रन्थ है और इसके उद्धरण पर्याप्त संख्या में लिये गये हैं (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द ५, लन्दन, १६१७ में प्रकाशित) । यह प्राचीन तन्त्र है जो सम्मवत: १००० ई० में प्रणीत हुआ था। अन्त में ऐसा आया है कि यह ऊर्घ्वाम्नाय (५ आम्नायों में पाँचवाँ) तन्त्र है और १ लाख २५ सहस्र क्लोकों का एक अंश है। देखिए ए० बी० ओ० आर० आई०, जिल्द १३, पृ० २०६-२११, जहाँ इस ग्रन्थ, इसके विषय-विस्तार पर प्रो० चिन्ताहरण चक्रवर्ती ने एक निबन्ध दिया है।

कौलावलीनिर्णय : ज्ञानानन्द गिरि द्वारा लिखित; २१ उल्लासों में; ए० एकालोन द्वारा सम्पादित (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द १४); १।२-१४ में अनेक तन्त्रों का उल्लेख है जिनमें यामलों की भी चर्चा हुई है; १।६२-६३ में ६ पूर्ववर्ती गुरुओं के नाम दिये हुए हैं।

गणपिततस्व: प्राचीन जावा की पाण्डुलिपि, डा० (श्रीमती) सुदर्शना देवी सिंहल द्वारा आलोचित, सम्पा-दित, व्याख्यायित एवं अनूदित (इण्टरनेशनल एकेडेमी आव् साइंसेज, नयी दिल्ली, १६४८, द्वारा प्रकाशित); इसमें मूलाघार एवं अन्य चकों का उल्लेख है। चकों की स्थितियों, रंगों, योग के ६ अंगों का (यम, नियम, आसन को छोड़ दिया गया है और तकं को सम्मिलित कर लिया गया है) विवेचन है। इसमें निष्कल से नाद की, नाद से बिन्दु की उत्पत्ति, मन्त्रों, बीजों आदि की चर्चा है।

गुह्यसमाजतत्र या तथागत-गुह्यक (बौद्ध) : यह गायकवाड़ सं० सी० में प्रकाशित है ; डा० बी० मट्टाचार्य ने इसे चौथी शती का माना है (मूमिका, साधनमाला, जिल्द २, पृ० ६५)। किन्तु सम्भवतः यह ५वीं या छठी शती का है।

गोरक्षसिद्धान्तसंग्रह : योग एवं तन्त्र का मिश्रण है। एस० बी० टेक्ट्स (१६२५) में प्रकाशित है। विवृगगनचित्रका : कालिदास द्वारा लिखित माना गया है; त्रिविकम तीर्थ द्वारा सम्पादित (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द २०)।

जयास्यसंहिता : गायकवाड़ सं० सी० में प्रकाशित । यह पाञ्चरात्र ग्रन्य है। डा० बी० मट्टाचार्य ने इसे ४५० ई० का माना है। इसमें यक्षिणी-साधना, चक्रयन्त्रसाधना, स्तम्मन आदि तन्त्र विषय मी हैं।

ज्ञानसिद्धिः लेखक राजा इन्द्रमूति, जो अनंगवद्य के शिष्य एवं गुरु पद्मसम्मव के पिता थे; दो वच्य-यान ग्रन्थ, गायकवाड़ सं० सी० में प्रकाशित; ७१७ ई० में प्रणीत; वच्चयान सिद्धान्तों का निष्कर्ष उपस्थित करता है।

शानाणंबतन्त्र: आनन्दाश्रम प्रेस (पूना) द्वारा प्रकाशित; इसमें २६ पटल एवं लगभग २३०० रलोक हैं। तन्त्रराजतन्त्र: तान्त्रिक टेक्ट्स (जिल्द ८ एवं १२) में सम्पादित (गणेश एण्ड कम्पनी, मद्रास, १८५४), सुमगानन्दनाथ द्वारा मनोरमा टीका; इसमें ३६ अध्याय हैं। इसमें कादि मत की चर्चा है। तन्त्रसार: कृष्णानन्द द्वारा लिखित; चौखम्बा सं० सी० द्वारा प्रकाशित; १७ वीं शती में प्रणीत। तन्त्रसार: अभिनवगुप्त द्वारा लिखित; तन्त्रालोक का एक निष्कर्ष (संक्षिप्त रूप); काश्मीर सं०

सी॰ (१६१८) द्वारा प्रकाशित; लगभग ११वीं शती में प्रणीत ।
तन्त्राभिषान: बीजनिषण्टु एवं मुद्रानिषण्टु के साथ; ए० एवालीन द्वारा तान्त्रिक टेक्ट्स (जिल्द १, १६१३) में सम्पादित।

तन्त्रालोक : अभिनवगुप्त द्वारा लिखित; जयरथ नामक टीका; कई खण्डों।में काश्मीर सं० सी० में

प्रकाशित ; लगभग १००० ई० में प्रणीत।

तारातन्त्र: गिरीशचन्द्र द्वारा सम्पा॰ गौड़ ग्रन्थमाला (सं॰ १, १६१३) द्वारा प्रकाशित ; ६ पटलों एवं १५० क्लोकों में; इसमें आया है कि बुद्ध एवं विसष्ठ प्राचीन तान्त्रिक मुनि हैं। इसमें 'नाथ' से अन्त होने वाले दे गुरुओं के नाम आये हैं; इसने महाचीनास्यतन्त्र का उल्लेख किया है और पुरुष मक्तों से कहा है कि वे तारा को अपना रक्त दें।

ताराभितत्तमुषाण्यः लेखक नर्रासह ठक्कुर, जो काव्यप्रकाश की टीका प्रदीप के लेखक गोविन्द ठक्कुर की पीढ़ी में पाँचवें हैं । १६८० ई० में प्रणीत; पंचानन मट्टाचार्य द्वारा सम्पादित (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द २१, १६४०); ११ तरंगों एवं ४३५ पृष्ठों में तारा की पूजा पर एक विशाल ग्रन्य ; यहाँ तारा बौद्ध देवी 'तारा' नहीं है, प्रत्युत वह शक्ति से सम्बन्धित १० विद्याओं में एक है। ६वीं तरंग में शवसाधना कृत्य का मयंकर वर्णन है (पु० ३४५-३५१)।

तारारहस्य: ब्रह्मानन्द द्वारा लिखित; जीवानन्द (१८६६) द्वारा प्रकाशित; इसमें महाचीन, नीलतन्त्र,

योगिनीतन्त्र एवं रद्रयामल का उल्लेख है।

त्रिपुरास्त्रस्य: लेखक हारीतायन; श्रीनिवास की टीका तात्पर्यदीपिका के साथ; एस० वी० सीरीज में प्रकाशित; यह हारीतायन द्वारा नारद को दिया गया प्रवचन है। इसका ताराखण्ड वाला अंश द्वार्शनिक है।

त्रिपरासारसम्बद्ध : नागमट्ट द्वारा लिखित; गोविन्दाचार्य की टीका; जीवानन्द द्वारा प्रकाशित (2650) 1

दिक्षणामूर्तिसंहिता: यह श्रीविद्योपासना पर है; ६५ पटल एवं १७०० क्लोक हैं; एस० बी० सीरीज में प्रकाशित।

नित्याधोडशिकाणंव: (वामकेश्वरतन्त्र का एक अंश); मास्करराय (१७००-१७५० ई०) की टीका; बानन्दाश्रम प्रेस द्वारा प्रकाशित (१६४४)।

नित्योत्सव: उमानन्दनाय द्वारा लिखित; दीक्षा के पूर्व उमानन्दनाथ का नाम था जगन्नाथ, जो महा-राष्ट्र ब्राह्मण थे और तञ्जीर के मराठा सरदार द्वारा माने-जाने जाते थे; यह परश्रामकल्पसूत्र का एक पूरक ग्रन्य है; उमानन्दनाथ के गुरु थे मासुरानन्दनाथ (दीक्षा के पूर्व मास्करराय); यह ग्रन्थ किल संवत् ४८४६ ( रसार्णव-करि-वेदिमतेषु ) अर्थात् १७४५ ई० में प्रणीत हुआ । यह सम्भव है कि 'अर्णव' शब्द ४ के स्थान पर ७ के लिए प्रयुक्त हुआ हो (अर्थात् ४८७६ = १७७५ हो सकता है); गायकवाड़ सं० सी० (१६२३) में प्रकाशित।

निष्पन्नयोगावली: वंगाल के राजा रामपाल (१०८४-११३० ई०) के समकालीन अभयाकरगुप्त द्वारा प्रणीत । यह बौद्ध ग्रन्य है। इसका लेखक विहार के विक्रमशिला नामक विश्वविद्यालय में प्राध्यापक था; इसने २६ मण्डलों का उल्लेख किया है, प्रत्येक मण्डल में एक केन्द्रीय देवता रहता है और अन्य गौण देवताओं की संस्था अधिक होती है, कहीं कहीं तो १०० से अधिक । पश्चात्कालीन बौद्धधर्म का यह एक मूल्यवान् ग्रन्थ है, क्योंकि इसमें देवताओं एवं कृत्य-विधि का उल्लेख है। गायक० सं० सीरीज में प्रकाशित (१६४६ ई०)।

परशुरामकल्पसूत्र : रामेश्वर की टीका सौभाग्योदय के साथ; गायक । सं० सीरीज (१६२३) में प्रका-शित; १३०० ई० से पूर्व प्रणीत; महादेव के मुख्य शिष्य एवं जमदिन के पुत्र परशुराम द्वारा प्रणीत कहा पादुकापञ्चक : आर्थेर एवालोन द्वारा सम्पादित (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द २, १६१३)।

पारानन्दसूत्र : गायक । सं । सीरीज (१६३१) द्वारा प्रकाशित ; जैसा कि डा॰ बी॰ मट्टाचार्य का कथन है, यह ६०० ई० के पूर्व का नहीं है।

प्रज्ञोपायिविनिश्वय-सिद्धिः तिब्बत में प्रशंसित एवं पूज्य तथा ५४ सिद्धों में एक अनंगवज्य द्वारा प्रणीत । बीद्ध वज्ययान ग्रन्थ; गायक० सं० सी० (१६२६) द्वारा प्रकाशित ; डा० बी० मट्टाचार्य के मतानुसार लगमग ७५० ई० में प्रणीत ।

प्रपत्त्वसार: (शंकराचार्यं द्वारा लिखित माना गया है) पद्मपाद की विवरण नामक टीका के साय; तान्त्रिक टेक्ट्स (जिल्द ३) एवं नया संस्करण (जिल्द १८-१६) सन् १६३६ में। ३६ पटलों में।

प्राणतोषिणी: रामतोपण मट्टाचार्य द्वारा संगृहीत एवं जीवानन्द (कलकत्ता) द्वारा प्रकाशित; यह १०६७ पृष्ठों का एक वृहद् आधुनिक ग्रन्थ है।

बहासंहिता: जीव गोस्वामी की टीका के साथ; वैष्णवों के लिए, तान्त्रिक टेक्ट्स (जिल्द १५) में प्रका-

मन्त्रमहोदिष : महीघर द्वारा प्रणीत ; लेखक की टीका ; वि० सं० १६४५ (=१५८८-८६ ई०) में प्रणीत ; जीवानन्द एवं वेंकटेश्वर प्रेस द्वारा प्रकाशित ।

महानिर्वाणतन्त्र: हरिहरानन्द मारती की टीका के साथ। यह एक महत्वपूर्ण ग्रन्थ है, किन्तु पश्चा-त्कालीन है; इसका प्रकाशन कई बार हुआ है; ए० एवालीन द्वारा सम्पा० (तान्त्रिक टेक्ट्स, जिल्द १३, १४ उल्लासों में)। इस ग्रन्थ में गणेश एण्ड कम्पनी, मद्रास (१६२६) का संस्करण उपयोग में लाया गया है। १६४३ ई० का संस्करण कहीं-कहीं परिवर्तित है।

मातृकाचक्रविवेक: स्वतन्त्रानन्दनाथ द्वारा प्रणीत; शिवानन्द की टीका; एस॰ बी॰ सीरीज (१६३४) में प्रकाशित।

माहेश्वरतात्र: ५१ पटलों एवं २०६० श्लोकों में (ची० सं० सी०); इसमें ६४ तन्त्रों का उल्लेख है (१।१५ एवं २६।११), २५ वैष्णव तन्त्रों के नाम आये हैं (२६।१६-२०); इसमें ऐसा मत प्रकाशित है कि वौद्ध तन्त्र भ्रामक हैं और क्रूर कर्मों के लिए हैं (२६।२१-२२)।

मेरतन्त्र: ३२ अध्यायों एवं ८२१ पृथ्ठों में एक बृहद् ग्रन्य (१६००० क्लोकों में); वेंकटेक्वर प्रेस, बम्बई, १६०८ ई०।

योगिनीतन्त्र : जीवानन्द द्वारा प्रकाशित; एकादशीतत्व (पृ॰ ५८) में रघुनन्दन द्वारा उदृत । योगिनीहृदय: नित्याषोडशिकाणैव के अन्तिम तीन अध्यायों (६-८) को इस नाम से पुकारा जाता है। योगिनीहृदयदोपिका: पुण्यानन्दनाथ के शिष्य, अमृतानन्दनाथ द्वारा लिखित ; एस॰ बी॰ सीरीज़. (१६२३) में प्रकाशित; लगमग १०वीं या ११वीं शती में लिखित ।

रिदर्श में अकाशित; लगमग १०वा या ११वा शता में लिखा । इस अध्यायों एवं ६००० से कृत्यामलतन्त्र : जीवानन्द द्वारा प्रकाशित (द्वितीय संस्करण १८६२) । ६६ अध्यायों एवं ६००० से अधिक श्लोकों में एक बृहद् ग्रन्थ (अनुष्टुप छन्द में); मैरवी द्वारा मैरव (शिव) को सम्बोधित । सवा लाख श्लोकों से परिपूर्ण कहा गया है (डकन कालेज, पाण्डुलिपि सं० ६६७(!), १८६५-१६०२) । घनदापुरक्चरण-श्लोकों से परिपूर्ण कहा गया है (डकन कालेज, पाण्डुलिपि सं० ६६७(!), १८६५-१६०२) । घनदापुरक्चरण-विधि ने कहा है कि यह रुद्रयामल का एक अंश है (इति रुद्रयामल-सपादलक्षग्रन्थों ... किकिणी-तन्त्रोक्त-विधि ने कहा है कि यह रुद्रयामल का एक अंश है (इति रुद्रयामल-सपादलक्षग्रन्थों ... किकिणी-तन्त्रोक्त-विधि ने कहा है कि यह रुद्रयामल का एक अंश है (इति रुद्रयामल-सपादलक्षग्रन्थे) ।

लितासहस्रनाम: बीजापुर मुस्लिम राजा के मंत्री गम्भीरराय के पुत्र मास्करराय की टीका सौमान्य-मास्कर के साय; संवत् १७८५ (=१७२६ ई०) में लिखित; निर्णयसागर प्रेस में प्रकाशित (१६३५)। बरिवस्यारहस्य: मास्करराय (दीक्षा के उपरान्त मासुरानन्दनाय नाम वाले) द्वारा लिखित ; स्वयं सेसक की टीका 'प्रकाश'। १७०० से १७५० ई० तक लेखक का काल है; अद्यार में प्रकाशित, १६३४। विष्णुसंहिता: ३० पटलों में, त्रिवेन्द्रम् सं० सी० से प्रकाशित, १६२५।

विक्नुसहिता: ३० पटला म, १२४-५२५ से सार्व सामित काली, तारा, सुन्दरी एवं छिन्नमस्ता; १५०५-१६०७ के मध्य श्राम्तसंगमतन्त्र: चार मागों में, यया—काली, तारा, सुन्दरी एवं छिन्नमस्ता; १५०५-१६०७ के मध्य प्रणीत। देखिए पूना ओरियण्टलिस्ट, जिल्द २१, पृ० ४७-४६, (१५३०-१७०० ई० के बीच)।

प्रणीत । देखिए पूना ऑरियण्टालस्ट, जिल्द ११, पृ० ३७-३५, (११२० १००० १८२ सूत्र) ११३ सूत्र १६ सूत्रों पर टीका;

टीका ने लेखक का नाम अगस्त्य दिया है; सूत्र में जैमिनि एवं व्यास के नाम आये हैं।

शास्तप्रमोद: (हालं का ग्रन्य), शिवहर के प्रमुख (सरदार) श्री राजदेवनन्दन सिंह द्वारा संकलित; वॅक-टेश्वर प्रेस द्वारा प्रकाशित, १६५१; इसमें १७ तन्त्र हैं, यथा-कालीतन्त्र, षोडशी, भुवनेश्वरी, छिन्नमस्ता, त्रिपुरामैरवी, धूमावती, वगलामुखी, मातंगी, कमलारिमका, कुमारिका, बलिदानक्रम, दुर्गा, शिव, गणेश, सूर्य, विक्या।

शः रदातिलक: लक्ष्मण-देशिकेन्द्र (उत्पल के शिष्य); तन्त्र पर अत्यन्त प्रसिद्ध ग्रन्थों में एक। बीफेन्ट (पृ०६४) ने कई टीकाओं के नाम दिये हैं, जिनमें सर्वोत्तम है राघवमट्टकृत पदार्थादर्श (सं०१४५० = १४६३ - ६४ ई० में प्रणीत)। राघवमट्ट महाराष्ट्री थे और गोदावरी के तट पर जनस्थान (पंचवटी) के निवासी थे। काशी सं० सी० एवं तान्त्रिक टेक्ट्स (जिल्द १६ एवं १७) द्वारा प्रकाशित। शारदातिलक का प्रणयन लगमग ११वीं शती में हुआ। रघुनन्दन ने स्नष्ट रूप से अपने ज्योतिष्तत्त्व (पृ० ५८०) में शारदा- तिलक के टीकाकार राघवमट्ट का नाम लिया है।

भोवकसम्भारतन्त्रः बौद्ध ग्रन्यः तिब्बती पाण्डुलिपि, अंग्रेजी अनुवाद, लामा काजी दवा सन्द्रुप द्वाराः; ए॰ एवालोन द्वारा तान्त्रिक टेक्ट्स (१६१६) में सम्पादित ।

श्रीविद्यारत्नसूत्र: गौड़पाद द्वारा लिखित कहा गया है; १०१ सूत्रों में, विद्यारण्य के शिष्य शंकराचार्य की टीका; एस॰ बी॰ (सरस्वती मवन) टेक्ट्स सीरीज, बनारस (१६२४) में पं॰ गोपीनाथ कविराज द्वारा सम्पादित।

इयाबारहस्य: पूर्णानन्द द्वारा प्रणीत; १६ अध्यायों में; जीवानन्द संस्करग; १६ वीं शती। बद्वकितिक्यण: पूर्णानन्द कृत; ८५ श्लोकों में; तान्त्रिक टेक्ट्स (जिल्द २); शक सं० १४६६ (=१५७७-७८ ई०) में प्रणीत।

सनत्कृतारतन्त्र : सनत्कृतार एवं पुलस्त्य के बीच संवाद; ११ पटलों एवं ३७५ इलोकों में; ज्येष्ठाराम मुकुन्दबी (बंबई) द्वारा १६०५ ई० में प्रकाशित । इसमें योग एवं तान्त्रिक विधि का मिश्रण है और 'क्लों, गौं' बादि तान्त्रिक बीजों में कृष्णपूजा का विवरण भी है ।

सायनवाला: गायकवाड़ सं० सी० द्वारा दो खण्डों में प्रकाशित; डा० बी० मट्टाचार्य द्वारा मूमिका (खण्ड २); ३१२ सायनाएँ हैं, अधिकांश के प्रगताओं के नाम अज्ञात हैं, वे सभी तिब्बती कंग्यूर हैं। डा० बद्दाचार्य का कथन है कि साधनाएँ तीसरी शती से १२ वीं शती तक की हैं। विन्तरनित्ज इस बात को नहीं वानते कि प्रज्ञापारिमतासाधन असंग द्वारा प्रणीत है (इण्डियन हिस्टॉरिकल क्वाटंरली, जिल्द ६, पृ० ५-६)।

साधार्यस्वनीपीठिका: आकाशमेरव-महातन्त्र का एक अंश कहा गया है, तंजीर सरस्वती महल सीरीज इारा प्रकाशित; १३६ अध्यायों में, ३० अध्यायों में मन्त्र, जप, होम का उल्लेख है, ३१ के आगे से अध्याय राज्य के विमागों, राज्यामिषेक, उत्सवों (नववर्ष, रामनवमी, नवरात्र आदि) पर प्रकाश डालते हैं। सेकोहेशटीका : श्री नडपाद कृत बौद्ध प्रन्य; गायकवाड सं० सी० में मिरियो ई० करेल्ली द्वारा सम्पादित एवं अंग्रेजी में अनूदित।

सौन्दर्यलहरी: शब्कराचार्य द्वारा प्रणीत कही गयी है; बहुत-सी टीकाएँ हैं; सर जॉन वुड़ौफ द्वारा सम्पा-दित एवं अद्यार से प्रकाशित (१६३७); १६५७ का संस्करण गणेश एण्ड कम्पनी, मदास द्वारा तीन टीकाओं के साथ प्रकाशित। इसका एक संस्करण १०० क्लोकों में है (ग्रन्य, अंग्रेजी अनुवाद, प्रो० नामंन ब्राउन द्वारा, हावंडं यूनिवर्सिटी प्रेस, १६५८)।

हंसिवलः सः हंसिम उठू द्वारा प्रगीत; गायक वाड़ सं० सी० (१६३७) द्वारा प्रकाशित; लेखक गुजरात में विकम संवत् १७६४ (=१७३८ ई०) में फाल्गुन पूर्णिमा को उत्पन्न हुआ था। यह शुद्ध रूप से तांत्रिक ग्रन्थ नहीं है। तथापि कुलाणेंव० (पृ० ६८-७६), कौलरहस्य (पृ० १०४), योगिनीतन्त्र (पृ० १०३), शारदानिलक (पृ० ८४-८५, १०५) जैसे तान्त्रिक ग्रन्थों का उद्धरण देता है। इसमें कई प्रकार के विषयों का उल्लेख है, यथा—अलंकार शास्त्र, काम शास्त्र सम्बन्धी वार्ते आदि।

हेवजातन्त्र : डा॰ डी॰ एल॰ स्नेलग्रोव द्वारा सम्पादित एवं अनुदित (आक्सफोडं यनि॰ प्रेस. १९५६); दो भागों में। यह पुस्तक इस परिशिष्ट के छपते-छपते प्राप्त हुई है। यह एक मल्यवान तन्त्र-साहित्य है और इसका सम्पादन सुन्दर ढंग से हुआ है। माग-१ (१६५६ में प्रका०) में मूमिका (पृ० १-४६), अंग्रेजी अनुवाद (प्० ४७-११६), विषय (प्० १२१-१२४), चित्र (प्० १२६-१२६), शब्द-माण्डार (प्० १३१-१४१), अनुक्रमणिका (पृ० १४२-१६०); भाग-२ में संस्कृत मूल एवं तिब्बती मूल, जो ने गली पाण्ड-लिपि (प्रो॰ टुच्ची द्वारा प्रदत्त) पर आघृत है; पंडित कान्ह कृत योगरत्नमाला नामक टीका , जो एक प्राचीन बंगाली पाण्डुलिपि से ली गयी है। सम्पादक का कथन है कि हेवज्रतन्त्र ८वीं शती के अन्त में विद्यमान या और अद्वयवज्रसंग्रह एवं सेकोद्देशटीका ने इससे उद्धरण लिया है। सावनमाला सं० २२६ (आर-म्मिक दो क्लोक) हेवज्य (२।८।६-७) ही है। हेवज्यतन्त्र में वज्य का आह्वान है (हे वज्य)। भाग-१ के पु॰ ११ पर सम्पादक ने पूछा है कि योगी लोग अपने को बौद कैसे कहते हैं जब कि वे योगिनी के आलिंगन में सम्बोधि की अनुमृति करते हैं ? माग-१ के पृ० ७० पर जालन्वर, ओड्डियान एवं पौर्णगिरि को पीठ कहा गया है और अन्य उपपीठों, उपक्षेत्रों का उल्लेख है। हेवज्य में 'शक्ति' का उल्लेख नहीं हुआ है, प्रत्युत उसके स्थान पर 'प्रज्ञा' है। माग-२ (क्लोक ११-१४, पृ॰ ६८) में आया है कि किस प्रकार इस तन्त्र के अनुयायी 'मुद्रा' नामक नारियों से मैथुन करते थे और सिद्धि प्राप्त करते थे। भाग-१ के पृ० ५४ में एक कृत्य है, जिसके द्वारा किसी नवयुवती को वश में किया जाता है। माग-२, पू॰ २ में आया है-हिकारेण महाकरणा वद्य प्रज्ञा च अण्यते । प्रज्ञोपायात्मकं तन्त्रं तन्त्रे निगदितं भूणु ।

Carlottena of her of a real of

THE PERSON NAMED IN COLUMN

The leader was the own process properties of the

## तन्त्र सम्बन्धी कुछ महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ एवं निबन्ध

(१) महामहोपाध्याय हरप्रसाद शास्त्री द्वारा उपस्थापित नेपाल की दरवार लाइब्रेरी में ताड़पत्र एवं कागद की पाण्डुलिपियों की नामावली (कैटॉलॉग), १६०५।

(२) तारानाय की 'हिस्ट्री आव बुढिज्म इन इण्डिया'; ए० शीफनर द्वारा जर्मन में अनुवाद (सेण्ट पीटर्सबर्ग, १८६६)। इण्डियन ऐण्टिक्वेरी (जिल्द ४,१०१ एवं ३६१) में इसके कुछ अंश अंग्रेजी में हैं।

(३) एल० ए० वैड्डेल द्वारा 'लामाइज्म' (एलेन एण्ड कम्पनी, लन्दन, १८६४)।

(४) बुस्टोन कृत 'हिस्ट्री आव बुद्धिज्म इन इण्डिया एण्ड तिब्बत', डा॰ ई॰ ओवरमिलर द्वारा अनूदित।

(१) एशियाटिक सोसाइटी आव बंगाल की लाइब्रेरी में पाण्डुलिपियों की वर्णनात्मक नामावली, जिल्द ८, इसमें ८६२ पृष्ठों में ६४८ पाण्डुलिपियों का वर्णन है।

(६) माण्डारकर कृत 'वैष्णविज्म, शैविज्म आदि' (कलेक्टेड वर्कस, जिल्द ४, पृ० २०२-२१०, शाक्तों पर)।

(७) आर्थर एवालोन द्वारा महानिर्वाणतन्त्र का अनुवाद, भूमिका एवं टीका, १६१३।

- (८) तान्त्रिक टेक्ट्स, आर्थर एवालोन द्वारा संपादित, जिल्द १ से लेकर २२ तक, भूमिकाएँ, टिप्पणियाँ, विश्लेषण आदि ।
- (६) सपेंग्ट पावर, ए॰ एवालोन कृत (१६१४); इसमें षट्-चक्र-निरूपण एवं पादुकापञ्चक के अनुवाद हैं; गणेश एण्ड कम्पनी, मद्रास द्वारा, पाँचवाँ संस्करण, १६५३।
- (१०) 'प्रिसिपुल्स आव तन्त्र', ए० एवालोन कृत; दो मागों में (१६१४ एवं १६१६); माग-र में लम्बी मूमिका।
- (११) 'विव आव ब्लिस', आनन्दलहरी (सौन्दर्यलहरी के ४१ श्लोक) का अनुवाद एवं टिप्पणियाँ, सर जॉन वृड्डीफ (आर्थर एवालोन का नया नाम) द्वारा ।
- (१२) 'वेव ऑव ब्यूटी', सौन्दर्यलहरी का अनुवाद (मूल एवं टीकाएँ), गणेश एण्ड कम्पनी, मद्रास, १९५७।

(१३) 'चक्रज' राइट रेवरेण्ड सी॰ डब्लू॰ लेडबीटर, अद्यार, १६२७, प्लेट भी हैं।

(१४) 'शिवसंहिता', श्रीशचन्द्र विद्यार्णव द्वारा अनुवाद ।

(१५) 'यर्टी माइनर उपनिषद्स', के॰ नारायणस्त्रामी ऐय्यर द्वारा अनूदित ।

(१६) 'मिस्टीरिअस कुण्डलिनी', डा॰ बी॰ जी॰ रेले (१६२७) द्वारा ।

(१७) श्वान्त ऑर डिवाइन पावर, डा॰ सुघेन्दु कुमार दास द्वारा (कलकत्ता यूनि०, १६३४)।

(१८) पी॰ सी॰ वागची की मूमिका, कुलाणविनिर्णय (कलकत्ता सं॰ सीरीज, १६३४)।

(१६) 'तिब्बतन योग एण्ड सीकेट डॉबिंट्स', डब्लू॰ वाई॰ इवांस-वेंट्च । आक्सफोर्ड यूनि॰ प्रेस (१६३४) ।

(२०) 'स्टडीज इन तन्त्रज', पी० सी० बागची कृत, कलकत्ता यूनि० (१६३६)।

(२१) डा॰ बी॰ मट्टाचार्यं की मूमिका, साधनमाला, जिल्द २ (गायकवाड़ ओरिएण्टल सीरीज), पृ० ११-७७; इसी विद्वान् की दो मूमिकाएँ: (१) गृह्यसमाजतन्त्र (गायकवाड़ ओरि० सी०) एवं 'बुद्धिस्ट इसोटेरिज्म' (आक्सफोर्ड यूनि० प्रैस, १६३२)।

- (२२) 'फिलॉसफी आव त्रिपुरातन्त्र', म॰ म॰ गोपीनाग्न कविराज, सरस्वती मवन स्टडीज, १६३४, जिल्द ६; पृ॰ ८४-६८।
- (२३) 'सम आस्पेक्ट्स आव दि फिलॉसॅफी आव शाक्त तन्त्र', म० म० गोपीनाथ कविराज, सरस्वती अवन स्टडीज, १६३८, जिल्द १० पृ० २१-२७।
- (२४) 'बुद्धिस्ट तन्त्र लिटरेचर', प्रो॰ एस॰ के॰ दे, न्यू इण्डियन एण्टीक्वेरी, जिल्द १, पृ॰ १-२३।
- (२४) 'इन्प्लुएंस आव तन्त्रज ऑन दि तत्त्वज आव रघुनन्दन', प्रो॰ आर॰ सी॰ हजा (इण्डियन हिस्टॉरिकल क्वार्टरली, जिल्द ६, १६३३, पृ॰ ६७८-७०४।
- (२६) 'इन्पलुएंस आव तन्त्र इन स्मृतिनिबन्चज', प्रो० आर० सी० हजा, ए० बी० ओ० आर० आई०, जिल्द १५, पृ० २२०-२३५ एवं जिल्द १६, पृ० २०३-२११।
- (२७) 'दि तान्त्रिक डाक्ट्रिन आव डिवाइन वाई-यूनिटी', ए० के० कुमारस्वामी, ए० बी० ओ० आर० आई०, जिल्द १६, पृ० १७३-१८३।
- (२८) 'कम्पेरेटिव एण्ड क्रिटिकल स्टडी आव मन्त्रशास्त्र', श्री मोहनलाल मगवानदास झवेरी (१६४४) ।
- (२६) प्रो॰ चिन्ताहरण चक्रवर्ती के निम्नलिखित निवन्ध : 'एण्टीक्वेरो आव तान्त्रिकिजम' (इण्डि॰ हिस्टॉ॰ क्वा॰, जिल्द ६, पृ॰ ११४); 'कण्ट्रोवर्सी रेगाडिंग दि ऑयरिशप आव तन्त्रज', प्रो॰ के॰ बी॰ पाठक कमेमोरेशन वाल्यूम, पृ॰ २१०-२२०; 'ए नोट ऑन दि एज एण्ड ऑयरिशप आव दि तन्त्रज', जर्नल एण्ड प्रोसी-डिंग्स आव दि एशियाटिक सोसायटी आव वेंगाल, न्यू सीरीज, जिल्द २६ (१६३३), सं॰ १, पृ॰ ७१-७६; 'आइडियल्स आव तन्त्र राइट्स', (इण्डि॰ हिस्टॉ॰ क्वा॰, जिल्द १०, पृ० ४६८); 'शाक्त फेस्टिवल्स आव बेंगाल एण्ड देयर एण्टीक्वेरी', (इण्डि॰ हिस्टॉ॰ क्वा॰, जिल्द २७, १६४१, पृ॰ २४४-२६०); 'एप्लिकेशन आव वैदिक मन्त्रज इन तान्त्रिक राइट्स' (जे॰ ए॰ एस॰ बी॰ लेटर्स, जिल्द १८, १६४२, पृ॰ ११३-११४; 'काली वर्शिप इन बेंगाल', आघार लाइब्रेरी बुलेटिन, जिल्द २१, माम ३-४, पृ॰ २६६-३०३।
- (३०) 'तन्त्रज, देयर फिलॉसॅफी एण्ड ऑकल्ट सीकेंट्स', डी॰ एन॰ बोस (कलकत्ता, ओरिएण्टल पब्लिश्चिय कम्पनीं)।
- (३१) 'वज्र एण्ड दि वज्रसत्त्व', डा० एस० बी० दास गुप्त, 'इण्डियन कल्चर', जिल्द ८, पू० २३-३२।
- (३२) 'इण्ट्रोडक्शन टु तान्त्रिक बुढिज्म', डा॰ एस॰ बी॰ दास गुप्त (कलकत्ता, १६५०)।
- (३३) 'फिलॉसॅफीच आव इण्डिया', हेनरिख जिम्मर (१६४१), पू॰ ५६०-६०२।
- (३४) 'दि वेद एण्ड दि तन्त्र', श्री टी॰ वी॰ कपाली शास्त्री (मद्रास, १६४१), पृ॰ १—२४४।
- (३४) 'युगनढ' (जिसका शाब्दिक अर्थ है, विरोधी तत्त्वों के विषय में : 'एक-दूसरे से बँघे हुए या जुते हुए', 'तान्त्रिक व्यू आव लाइफ,' डा॰ हरवर्ट बी॰ गुइन्थर, चौखम्बा संस्कृत सीरीज, बनारस, स्टडीज, जिल्द ३, १६४२।
- (३६) 'कल्चरल हेरिटेज आव इण्डिया', जिल्द ४ में निम्नलिखित लेख—'इवस्यूशन आव दि तन्त्र', डा॰ पी० सी॰ बागची, पू॰ २११-२२६; 'तन्त्र ऐस ए वे आव रीयलिखेशन', स्वामी प्रत्यगात्मानन्द, पू॰ २२७-२४०; 'दि स्पिरिट एण्ड कल्चर आव दि तन्त्रच', पू॰ २४१-२५१, श्री अटलविहारी बोच; 'शक्ति कस्ट इन साउथ इण्डिया', श्री के॰ आर॰ बेंकटरमन, पू॰ २५२-२५६; 'तान्त्रिक कस्चर एमंब

वि बुद्धिस्ट्स', डा॰ बी॰ मट्टाचार्यं, पू॰ २६०-२७२; 'दि कस्ट आव दि बुद्धिस्ट सिद्धाचार्यंज', पू॰

२७३-२७६, श्री पी॰ बी॰ वापट।

(३७) 'लाइट बाँन दि तन्त्र', एम॰ पी॰ पण्डित कृत (गणेश एण्ड कम्पनी, मद्रास १६५७)। यह छोटी पुस्तिका है; १४ पृष्ठों में; १५-७१ पृष्ठ में कुछ टिप्पणियों हैं जिनमें लेखक की अपनी कोई बात नहीं है। इस ग्रन्थ का तीन-चौथाई माग वुड़ौ क (विशेषत: 'शक्ति एवं शाक्त' से), श्री अरविन्द एवं श्री कपाली शास्त्री से उधार लिया गया है। यत्र-यत्र बड़े साहस के साथ कुछ अप्रामाणिक बातें दी हुई हैं, यथा—'तान्त्रिक विचारों एवं कृत्यों के मूल सत्यों के आधार पर आज के हिन्दू समाज का ढौचा खड़ा है' (पू॰ ३६)। प्रस्तुत लेखक ऐसी भ्रामक धारणा का घोर विरोध करता है। यत्र-यत्र लेखक ने तन्त्र की कुछ भ्रान्ति-पूर्ण एवं अनैतिक बातों की मत्सैना भी की है, यथा पृ॰ ३६ एवं २१ में।

(३८) 'हिस्ट्री आव फिलॉसॅफी, ईस्टनं एण्ड वेस्टनं', डा॰ एस॰ राघाकृष्णन द्वारा सम्पादित, जिल्द १, पू॰ ४०१-४२८; 'एक्पोजीशन आव शाक्त बीलीफ्', म॰ म॰ गोपीनाथ कविराज (१६५३)।

(३६) 'योग, इम्मारटैलिटी एण्ड फीडम', मिसिया एलियाडे कृत, विलार्ड ट्रास्क द्वारा फेंच से अनूदित (राउटलेज, केगन, पॉल, लन्दन, १६५८), पृ० २००-२७३, जहाँ 'योग एण्ड तन्त्रिज्म' पर निबन्ध है।

(४०) 'तिबेतन बुक आव दि डेड', डा॰ डब्लू॰ वाई॰ इवांस वेंट्ज द्वारा (तीसरा संस्करण, आवसफोर्ड

यूनि॰ प्रेंस, १६५७)।

(४१) 'तिबेतन योग', बर्नार्ड ब्रोमेज द्वारा (दूसरा संस्करण, १६५६, एक्बैरियम प्रेस) । इसमें तिब्बितयों के जादू एवं धार्मिक आचारों का उल्लेख है और उन मन्त्रों एवं प्रयोगों की चर्चा है जिनसे अलौकिक शक्तियाँ प्राप्त होती हैं।

Supplemental and the supplemen

· 中国 多种的 医中毒 医一种 医中毒 医中毒 医中毒

## अध्याय २८

## मीमांसा एवं धर्मशास्त्र

याज्ञवल्क्यस्मृति में आया है कि विद्या एवं धमं के चौदह मूल (कारण या हेतु) हैं, यथा—पुराण, न्याय, मीमांसा, धमंशास्त्र, अंग (छह) एवं वेद (चार)। कुछ लोग ऐसा ही क्लोक मनु का भी कहते हैं, किन्तु विद्यमान मनुस्मृति में वह नहीं मिलता। यहाँ 'मीमांसा' शब्द के उद्भव एवं अर्थ का ज्ञान आवश्यक है, यह मी जानना अपेक्षित है कि इस शास्त्र के प्रमुख सिद्धान्त क्या हैं, इतना ही नहीं; हमें यह भी जानना चाहिए कि व्याख्या करने के महत्त्वपूर्ण नियम क्या हैं और धमंशास्त्र के विषयों से सम्बन्धित कौन-कौन-सी उक्तियाँ हैं। हम यहाँ इस शास्त्र के कुछ महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों एवं उनकी तिथियों पर भी प्रकाश डालेंगे।

'मीमांसा' शब्द अति प्राचीन है। तै॰ सं॰ (७।५।७।१) में आया है—'ब्रह्मवादी लोग मीमांसा करते हैं (प्रश्न पर विचार करते हैं) कि एक मिति (दिन) त्यागी जाय या नहीं।' यहाँ 'मीमांसन्ते' का क्रिया-रूप किसी सन्देहात्मक वात के विषय में विचार-विमर्श करने या खोजबीन करने के तथा किसी निर्णय पर पहुँच जाने के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। और मी देखिए तै॰ सं॰ (६।२।६।४-५) जहाँ इसी अर्थ में 'मीमांसन्त' एवं 'मीमांसेरन्' का प्रयोग हुआ है। कितिपय स्थानों पर तै॰ सं॰ ने ब्रह्मशदियों द्वारा मीमांसा किये जाने का प्रश्न उठाया है, किन्तु वहाँ 'मीमांसन्ते' या तत्सम्बन्धी शब्द का प्रयोग नहीं हुआ है। देखिए तै॰ सं॰ २।५।३।७ (सान्नाय्य के देवता के बारे में), ५।५।३।२, ६।१।४।५, ६।१।५।३-५। काठकसंहिता (८।१२) ने छानबीन करने के लिए एक सन्देहात्मक

१. पुराणन्यायमीमांसा...च चतुर्वता ।। याज्ञ०१।३ । बृहद्योगियाज्ञवल्क्य में यो बाया है: पुराणतर्क-मीमांसा...चतुर्वता (१२।३) । अपरार्क (पू०६) ने विष्णपुराण (३।६।२७ = वायु०६१।७८) से उद्धृत किया है: 'अंगानि वेदाद्यत्वारो मीमांसा न्यायविस्तरः । पुराणं वर्मजारत्रं च विद्या एताद्वतुर्वत्रः ।।' इसे प्रो०टी० आर० चिन्ता-मणि ने मनु का वचन कहा है (जे० ओ० आर०, मज्ञास, जिल्व ११, पूरक पू०१)। यह भविष्य पुराण (बाह्मपर्व २।६) में भी है। वेक्षिए इस महाप्रन्थ का अंग्रेजी संस्करण, जिल्व १, पू० ११२, पाद-दिप्पणी १६८, जहां १४ विद्याओं के लिए औद्यानस्वर्मजारत्र का उद्घरण है, और वेक्षिए वहीं, जिल्व ३, पू० १०, दिप्पणी १७, जहां अतिरिक्त विद्याओं के नाम हें और वे कुछ १८ कही गयी हैं; याज्ञ० की सूची में आयुर्वेद, चनुर्वेद, गान्धवंवेद एवं अर्थशास्त्र के जोड़ने से १८ विद्याएं हो जाती हैं। काछिदास के पूर्व भी विद्याएं १४ थों, वेक्षिए रघुवंश (४।२१): 'वित्तस्य विद्यापरिसंख्यया मे कोटीश्चतन्नो दश चाहरेति ।'

२. उत्सूज्यां ३ नोत्सृज्या ३ मिति मीमांसन्ते बह्यवादिनस्तद्वाहुक्स्सृज्यमेदेति...। तै० सं० (७।४। ७।१) ; ज्यावृत्ते देवयकने याक्रयेद ध्यावृत्कामं यं पात्रे वा तल्ये वा मीमांसेरन्... नैनं पात्रे न तल्ये मीमांसन्ते। तै० सं० (६।२।६।४-४)। अन्तिम वास्य का अयं है: अन्य लोगों के साथ मोजन करने योग्य है या विवाह से सम्बन्ध स्थापित करने योग्य है, इस विवय में उन्हें कोई सन्देह नहीं है।

बात उमारी है किन्तु 'ब्रह्मवादी कहते हैं' ऐसा नहीं कहकर 'मीमांसन्ते' कहा है। अथवेंवेद (६।१।३) में आया है— 'बहुघा लोगों ने पृथक्-पृथक् मीमांसा करते हुए उसके कर्मों को इस पृथिवी पर निरीक्षित किया।' इस वेद ने पुनः एक स्थान (क्षाइ।२४) पर 'मीमांसित' एवं 'मीमांसमान' शब्दों का प्रयोग किया है। शांखायनब्राह्मण (२।८) में आया है—'वे मीमांसा करते हैं कि सूर्योदय के पश्चात् या पूर्व होम करना चाहिए।' तै० बा० (३।१०।६) ने 'मीमांसा' शब्द का प्रयोग किया है। शतपथब्राह्मण ने भी काण्य के पाठान्तर में ऐसा किया है (सै० बु० ई०, जिल्द २६, पाद-टिप्पणी-१)। छान्दोग्योपनिषद् (५।११।१) में आया है कि पाँच महाश्रोत्रिय लोग, जो महाशाल (बड़े घर वाले या बड़ी सम्पत्ति वाले) थे और प्राचीनशाल औपमन्यव नाम से पुकारे जाते थे, तथा अन्य लोग एकत्र हुए और इस प्रश्न पर मीमांसा करने लगे कि 'हम लोगों का आत्मा क्या है और ब्रह्म क्या है?' तै० उप० (२।८) में आया है-'यही आनन्द की मीमांसा है।' दोनों यचनों में 'मीमांसा' का अर्थ उच्च दार्शनिक विषयों पर 'विचार-विमर्श करना' (विचारण) है।

पाणिनि (३।१।५-६) ने 'सन्' प्रत्यय के साथ सात धातुओं के निर्माण की बात कही है, जिनमें एक है 'मीमांसते' जो 'मान्' से बना है, और काशिका ने इतना जोड़कर कहा है कि इसका अर्थ है 'जानने की इच्छा, अर्थात् छानवीन एवं अन्तिम निष्कर्ष', सम्मवतः उसके कथन के संदर्भ में ये सूत्र रहे हैं, यथा— 'अथातो धर्म-जिज्ञासा'

एवं 'अथातो ब्रह्म-जिज्ञासा'।

उपर्युक्त संक्षिप्त विवेचन से प्रकट हुआ होगा कि उपनिषदों के बहुत पहले से 'मीमांसा' शब्द का अर्थ था-'किसी विवाद के विषय में विचार-विमर्श करना तथा उस विषय में कोई निर्णय करना या निष्कर्ष उपस्थित करना।' वही शब्द एक निश्चित अर्थ में प्रयुक्त होने लगा (यथा उपर्युक्त याञ्च० में), अर्थात् धर्म के विषय में छानवीन तथा व्याख्यान एवं तर्क द्वारा सन्देहात्मक विषयों पर निर्णय करना ।

कुछ धर्मसूत्र शुद्ध रूप से मीमांसा की उक्तियों एवं सिद्धान्तों से सुपरिचय प्रकट करते दृष्टिगोचर होते हैं। उदाहरणार्थं, गौतम (१।४) में आया है—'तुल्यबलयोवि हल्पः', अर्थात् 'जब दो तुल्य प्रमाण वाले ग्रन्थों में विरोध हो तो विकल्प होता है।' केवल आपस्तम्बधमंसूत्र में ही मीमांसा-सम्बन्धी उक्तियों एवं सिद्धान्तों का विरल प्रयोग मिलता है, अन्य धर्मसूत्रों में नहीं। इसमें आया है- आनुमानिक आचार (ऐसे वैदिक वचन पर आधारित, जो अब लुप्त हो चुका हो) से मावात्मक (उपस्थित) वैदिक वचन अपेक्षाकृत अधिक बलवान् होता है।' यह जैमिनि (१।-

३. प्राचीनशाल औपमन्यवः . . ते हैते महाशाला महाश्रोत्रियाः समेत्य मीमांसां चकुः को न आत्मा कि ब्रह्मेति । छा० (४।११।१); सैवानन्दस्य मीमोसा भवति । तै० उप० (२।५) ।

४. तुल्यबलयोविकल्पः । गौतम० (१।५); मिलाइए जैनिनि० (१२।३।१०): एकार्थास्तु विकल्पेरन् समुच्चये ह्यावृत्तिः स्यात्प्रधानस्य; शबर ने व्याख्या की है! ये त्वेकार्था एककार्यास्ते विकल्पेरन् यथा ब्रोहियवी; देखिए शवर: 'तुल्यार्थयोहि तुल्यविषययोविकल्पो भवति न नानार्थयोः।' (जीमिनि १०।६।३३); मिलाइए मनु (२।१४) 'श्रुतिद्वयं तु यत्र स्यात्तत्र धर्माबुभौ स्मृतौ।' श्रुतिहि दलीयस्यानुमानिकादाचारात्। आप ० घ० १।१।४।८; निलाइए 'निरोधे त्वनपेक्षं स्यावसति स्थनुमानम्।' जै० १।३।३; निद्यां प्रत्यनध्यायः भूयते न कर्म-योगे मन्त्राणाम् । आप० घ० १।४।१२।६; मिलाइए जै० १२।३।१६ : 'विद्यां प्रति विधानाद्वा सर्वकालं प्रयोगः स्यात् कर्मार्थत्वात् प्रयोगस्य ।' ; यत्र तु प्रीत्युपलब्धितः प्रवृत्तिनं तत्र शास्त्रनस्ति । आप० घ० १।४।१२।११, मिलाइए जै॰ ४।१।२ : 'यस्मिन् प्रीति: पुरुषस्य तस्य लिप्सार्यलक्षणाऽविभक्तत्वात्।'

३।३) के समान है—'यदि (स्पष्ट वैदिक वचन एवं स्मृति वचन में) विरोध हो, तो स्मृति का त्याग होना चाहिए, यदि विरोध न हो तो अनुमान निकालना चाहिए (कि स्मृतिवचन किसी वैदिक वचन पर आधारित है) ।' आप॰ में आया है—'अनध्याय (वैदिक अध्ययन को पवाँ आदि में बन्द करने) के नियम केवल वैदिक मन्त्रों के अध्ययन तक ही प्रयुक्त होते हैं, यज्ञों में उनके प्रयोग के लिए नहीं।' स्थानामाव से हम आप॰ घ॰ एवं जैमिनि का मिलान यहीं समाप्त करते हैं। उपर्युक्त वातों से यह विदित होता है कि आपस्तम्ब के काल में मीमांसा के सिद्धान्त प्रचलित हो चुके थे और उनका पर्याप्त विकास भी हो चुका था। आपस्तम्ब ने 'न्यायवित्समय' (जो लोग न्याय जानते हैं उनका सिद्धान्त) एवं 'न्यायविदः' शब्दों का प्रयोग किया है, जिससे प्रकट होता है कि उन्होंने किसी मीमांसा-सम्बन्धी प्रन्थ की ओर या किसी ऐसे लेखक की ओर संकेत किया है, जिसने मीमांसा-सूत्र लिखा हो। आप॰ घ॰ एवं पूर्वमीमांसासूत्र के विचारों एवं शब्दों में जो साम्य दीखता है उससे प्रकट होता है कि आपस्तम्ब को या तो मीमांसासूत्र का पता था या उनके समक्ष उसका कोई आरम्मिक पाठान्तर विद्यमान था। ऐसी बात नहीं है कि ये सभी वचन पश्चात्कालीन क्षेपक हैं, क्योंकि उन सभी की व्याख्या हरदत्त ने की है।

कुछ श्रौतसूत्रों में (यथा कात्यायन० में) वैदिक वचनों की व्याख्या से सम्बन्धित नियम हैं जो जैमिनि के सूत्रों से मिळते-जुलते हैं, कहीं-कहीं तो शब्द-व्यवहार ज्यों-के-त्यों हैं। शब्दे उदाहरण यहाँ दिये जा रहे हैं। मिलाइए

प्र. यह ब्रब्टव्य है कि पूर्वमीमांसासूत्र के लेखकों को शंकर ने बहुया 'न्यायविदः' कहा है (वेदान्तसूत्र ४।२२); विश्वरूप आवि ने भी यही संज्ञा वी है। ब्रह्मसूत्र (१।१।१, पृष्ठ ४, चौलम्बा सीरीज) की टीका में भास्कर का कथन है-यच्छव्द आह तदस्माकं प्रमाणमिति हि न्यायिवदः। ये शब्द शबर के हैं (पू॰ मी॰ सू० ३।२।३६ के भाष्य में)। विश्वरूप की बालकीडा ने याज्ञ० (१।४८) की टीका करते हुए कहा है— तथा च नैयायिकाः 'नहि वचनस्यातिभारोस्तीत्याहः।' मिलाइए शबर (जैमिनि २।२।३) : 'किमिव वचनं न कर्यात नास्ति वचनस्यातिभारः।' अतः यहाँ शबर नैयायिक कहे गये हैं। बालकीडा ने यात्र० (१।५३) पर कहा है---'न्यायविदश्च याज्ञिकाः। अपि वा सर्वेघर्मः स्यात् तन्यायत्वाद् विघानस्य।' यह अन्तिम जैमिनि (१।३।१६) हैं। अतः यहाँ जैमिनि को न्यायविद् एवं याजिक कहा गया है। और देखिए बालकीडा (याज्ञ० १।८७)। माघवा-चार्यं के जैमिनि-न्यायमालाविस्तर में आया है कि न्याय धर्म के निर्णायक और जैमिनि द्वारा व्याख्यायित अधिकरण हैं, (जैमिनिप्रोक्तानि धर्मनिर्णायकान्य धिकरणानि न्यायाः)। श्रौतसूत्रों के लेखकों को बालकीडा (याज्ञ० १।३८) ने केवल याजिक कहा है 'तथा च याजिकाः व्यवहार्या भवन्ति इत्याहुः।' यह उद्धरण कात्या-यनथौतसूत्र (२२।४।२७-२८) का है। और भी, 'प्रायश्चित विधानाच्च' नामक सूत्र का० थी० (१।२।१६) एवं पूर्व मीर सूर (६।३।७) दोनों में है और कार और (१।८।६) पूर्व मीर सूर्व (१२।३।१४) ही है; इतना ही नहीं, का० औ० (६।११।१४-१४) में वे ही शब्द हैं जो पू० मी० सू० (३।४।३६-३६) में हैं, किन्तु दोनों के मत भिन्न हैं। मिलाइए पूर्व मीर सूर्व (४१४११६-२१) एवं कात्यार और (४१११२६-३०)। ऋर (शंद्र=।१) एवं (शंद्रद्राद्) में आये हुए 'वैश्वानर' शब्द के अर्थ के विवाद में निकल्त (७।२१-२३) ने 'आचार्यो', प्राचीन 'यातिकों' (जिन्होंने बैश्वानर को आकाश में सूर्य माना है) एवं 'शाकपूणि' (जिन्होंने उसे भूमि की अग्नि माना है) के मतों का प्रकाशन किया है। निश्कत ने यात्रिकों के वृध्दिकोण व्यक्त किये हैं (१। ११, ७।४, जहाँ याजिकों एवं नैदनतों में मतंबय नहीं है; दे।२दे, जहाँ नैदनतों का मत है कि अनुमति एवं राका वेयताओं की पत्नियाँ हैं, और यात्रिकों का मत है कि वे पूर्णमासी के नाम हैं); और वेलिए ११।३१ एवं 58185-83 1

कात्या॰ (१।१।६-१० रयकार के बारे में) एवं जै॰ (६।७।४४); कात्या॰ (१।१।१२-१४) एवं जै॰ (६।१।५१ एवं ६।८।२०-२२); कात्या॰ (१।१।१८-२०) एवं जै॰ (१२।२।१-४); कात्या॰ (१।२।१८-२०) एवं जै॰ (६।-३।२-७, नित्य कमं के विषय में, जो पूर्ण फलदायक होते हैं, मले ही कुछ अंग न सम्पादित हुए हों); कात्या॰ (१।३।१-३) एवं जै॰ (१।१।३५-४०); कात्या॰ (१।३।२८-३०) एवं जै॰ (६।६।३)। कहीं-कहीं कात्यायन ने

पूर्वमीमांसासूत्र का विरोध किया है, किन्तु बहुधा शब्द एक-से आये हैं।

कात्यापन के पाणिनीय वार्तिकों एवं महामाष्य से प्रकट होता है कि मीमांसा की उक्तियाँ एवं सिद्धान्त उनसे बहुत पहले विकसित हो चुके थे। उदाहरणार्थ, वार्तिकों में मीमांसा के ये शब्द आये हैं—'प्रसज्यप्रतिपेध' (वार्तिक ७, पाणिनि १।१।४४; वार्तिक ४, पा० १।२१; वा० २, पा० ७।३।८५), 'पर्युदास' (वा० ३, पा० १।१।-२७), 'शास्त्रातिदेश' (पा० ७।१।६६ पर वा०), 'नियम' एवं 'विधि' में अन्तर (वा १ एवं २, पा० ३।३।१६३), 'प्रकरण' (वा० ४, पा० ६।२।१४३)। पतञ्जलि का महामाष्य पू० मी० सू० से परिपूर्ण है। 'मीमांसक' शब्द आया है (माष्य, पा० २।२।२६)। महामाष्य में 'पाँच पाँच नख वाले' पशु खाये जा सकते हैं' (पञ्च पञ्चनखा मक्याः...) वाला प्रख्यात उदाहरण आया है और कहा गया है कि उन पाँचों के अतिरिक्त अन्यों को नहीं खाना चाहिए। किन्तु पतञ्जलि ने 'परिसंख्या' शब्द का प्रयोग नहीं किया है, जैसा कि मीमांसा ग्रन्थों में आया है। जैमिनि में 'परिसंख्या' आया है (७।३।२२)। महामाष्य ने (पा० ४।१।१४, वार्तिक ५; एवं ४।१।६३, वार्तिक ६) एक मूल्यवान् सूचना दी है, यथा—यदि कोई नारी काशकृत्स्न द्वारा व्याख्यायित मीमांसा पढ़ती है तो वह ब्राह्मण नारी 'काशकृत्स्ना' कही जायेगी। 'काशकृत्स्न हो जाता है कि पर्तजलि के काल में काशकृत्स्न

६. भक्ष्यनियमेनाभक्ष्यप्रतिवेधो गम्यते । पञ्च पञ्चनला भक्ष्या इत्युक्ते गम्यत एतदतोऽन्येऽभक्ष्या इति । महाभाष्य (कीलहानं द्वारा सम्पादित, जिल्द १, पृ० ५) । मिलाइए शबर, जै० (१०।७।२८) : 'किन्तु परिसंख्यया प्रतिवेधः स्यात् । यया पञ्च पञ्चनलाश्चाशत्यक इति शशादीनां पञ्चानां कीर्तनादन्येषां भक्षणं प्रतिविध्यत इत्ययमर्थो वाक्येन गम्यते ।' पाँच पशु ये हैं—शत्यकः श्वादिधो गोधा शशः कूर्मश्च पञ्चमः ॥ रामायण (४।१७।३६); मन् (५।१८, यहां इन पांच पशुओं के साथ खड्ग भी जोड़ दिया गया है) । देखिए याज्ञ० (१।१७७, पाँच के लिए) गौतमध्यमंतूत्र (१७।२७) : 'पञ्चनलाश्च । शत्यकशशश्चाविद्गोधालड्गकच्छपाः' (अमक्याः) ।

७. काशकृत्सिनना प्रोक्ता मीमांसा काशकृत्सनी, काशकृत्सनीमधीते काशकृत्सना ब्राह्मणी। महामाध्य (पा० ४।१।१४)। काशकृत्सिन की मीमांसा में यदि पूर्वमीमांसा का विवेचन था तो यह आश्चर्य है कि पूर्वमीमांसासूत्र के विद्यमान प्रम्थ में इसकी ओर कोई संकेत नहीं है, जब कि उसमें (पूर्वमीमांसासूत्र में) जैमिन के अतिरिक्त के पूर्ववर्तों मीमांसकों के माम आये हैं, यथा—आत्रेय, आलेखन (६।४।१७), आश्मरध्य (६।४।१६), ऐतिशायन, कामुकायन, कार्ब्याजिनि, जादरायण, बादिर एवं लाबुकायन। डा० उमेश मिश्र ने म० म० गंगानाय झा के प्रन्थ 'पूर्वमीमांसा इन इट्स सोसेंज' के अन्त में दी रयी प्रश्यादली में भूल से आश्मरध्य का नाम छोड़ दिया है। पतञ्जिल ने काशकृत्सिन की मीमांसा का उल्लेख किया है, अतः ई० पू० २०० के पूर्व उसे रखना ही होगा। यदि काशकृत्सिन ने पूर्वमीमांसा पर लिखा, जैसा कि अत्यन्त सम्भव है, तो ऐसा सोचना सर्वथा ठीक है कि यदि उपस्थित पूर्वमीमांसा का प्रणयन ई० पू० २०० के उपरान्त एवं छगभग २०० ई० में (जैसा कि क्रेकोबी एवं कीय दोनों महोदयों ने लिखा है) हुआ, तो काशकृत्सिन का नाम पू० मी० सू० में अवश्य आ जाना

नामक एक मीमांसा ग्रन्थ उपस्थित था और उसे ब्राह्मण स्त्रियाँ पढ़ती थीं। यह नहीं ज्ञात हो पाता कि काश-कृत्स्न-मीमांसा की विषयवस्तु क्या थी, वह जैमिनि की पूर्वमीमांसा के समान थी या उत्तरमीमांसा (वेदान्तसूत्र) के समान थी, या उसमें मीमांसा एवं वेदान्त दोनों थे, जिनमें अन्तिम का होना असम्मव नहीं है। वेदान्तसूत्र (१।४।-२२) ने आचार्यं काशकृत्स्न का मत उल्लिखित किया है, जिसे शंकराचार्ये ने अन्तिम निष्कर्षं एवं वेदविहित माना है। काशक्रत्स्न का पुत्र काशक्रत्स्न कहा गया होगा (पाणिनि ४।१।६४)। उन महत्त्वपूर्ण विषयों पर, जिन पर मीमांसा के अपने सिद्धान्त हैं, वार्तिकों एवं पतञ्जलि ने पूर्ण विवेचन उपस्थित किया है। पाणिनि (१।२।६४) के वार्तिक सं० ३५ से ५६ में पदों (शब्दों) के अर्थ (या माव) के प्रश्न पर लम्बा विवेचन है (सरूपाणामेकशेष एकविमक्ती), यथा-यह आकृति है या व्यक्ति है ? वार्तिक सं० ३५ में ऐसा आया है कि वाजप्यायन के मत से आकृति किसी पद का माव है, किन्तु व्याडि के अनुसार (वार्तिक ४५ में -- द्रव्याभिषानं व्याडिः) द्रव्य (या ब्यक्ति) पद का भाव है। महामाष्य ने टिप्पणी की है कि पाणिनि ने कुछ ऐसे सूत्र (यथा-१।२।५८ जात्या-ख्यायाम् आदि ) रचे हैं जिनमें उन्होंने 'जाति' को पदों के अर्थ में लिया है, किन्तु अन्य सूत्रों में (यथा—१।३।-६४, सरूपाणाम् आदि) उन्होंने 'द्रव्य'को शब्दों (पदों) के अर्थ में लिया है। यह द्रष्टव्य है कि जैमिनि (१।३-३३, आकृतिस्तु कियार्थंत्वात्) के मत से 'आकृति' शब्दों (पदों) का माव है। पाणिनि (४।१।६२) के वार्तिक सं० ३ 'सामान्य चोदनास्तु विशेषेषु' पर पतंजिल का कयन है कि कुछ वस्तुओं एवं पदार्थों के सन्दर्भ में सामान्य रूप से घोषित विधियाँ विशेष वस्तुओं एवं पदार्थों से ही सम्बन्ध रखती हैं (अर्थात् उन्हीं के लिए प्रयुक्त होती हैं) और उन्होंने इस विषय में मीमांसा के उदाहरण उपस्थित किये हैं। वार्तिककार एवं पतञ्जलि दोनों ने 'चोदना' का प्रयोग पूर्वमीमांसा वाले अर्थ में किया है और उन्होंने ऐसे उदाहरण दिये हैं जो शाबर माष्य से मिलते-जुलते हैं। व्याकरण के अध्ययन से जिन बहत-से उद्देश्यों की पूर्ति होती है उनमें 'कह' एक है (जो पूर्वमीमांसासूत्र के नवें अध्याय का विषय है)। पाणिनि (१।४।३) पर माध्य करते हुए पतञ्जलि ने मीमांसा की माषा का व्यवहार किया है-- 'अपूर्व इव विधिमंविष्यति न नियमः।'

ऐसा प्रतीत होता है कि संकर्षकाण्ड आरम्मिक कालों से ही उपेक्षित-सा रहा है। इसके प्रणेता के विषय में मतमतान्तर रहा है। वेद्धकटनाय की न्यायपरिशुद्धि का कथन है (इण्डि॰ हि॰ क्वा॰, जिल्द ६, पृ॰ २६६) कि संकर्षकाण्ड के प्रणेता ये काशकृत्सन। शवर के माध्य से प्रकट होता है कि उनके समय में यह काण्ड विद्यमान या और वह उनकी दृष्टि में जैमिनि कृत था। शंकराचार्य ने अपने माध्य (वे॰ सू॰ ३।३।४३, प्रदानवदेव तदुक्तम्) में संकर्ष का उल्लेख किया है और उससे एक सूत्र उद्घृत किया है और कहा है कि वह वेदान्तसूत्र को ज्ञात था और ऐसा प्रकट होता है कि रामानुज ने भी माना है कि जैमिनीय १६ अध्यायों (१२ अध्यायों में पूर्वमीमांसा और चार अध्यायों में संकर्ष) में था। अप्ययदीक्षित के कल्पतरुपरिमल (वे॰ सू॰ ३।३।४३ पर टीका) में ऐसा आया है कि देवताओं पर विचार-विमशं के लिए संकर्षकाण्ड प्रारम्म किया गया और यह १२ अध्यायों वाले पू॰ मी॰ सू॰ का परिशिष्ट है। संकर्षकाण्ड का धर्मशास्त्र पर कोई प्रमाव नहीं गया और यह १२ अध्यायों वाले पू॰ मी॰ सू॰ का परिशिष्ट है। संकर्षकाण्ड का धर्मशास्त्र पर कोई प्रमाव नहीं

चाहिए। किन्तु यदि जैमिनि काशकृतिस्न से पहले के थे या उनके समकालीन थे, तो यह सम्मव है कि पू॰ मी॰ सू॰ में उन्होंने काशकृतिस्न का नाम न लिया हो। अतः यद्यपि मौन रह जाने से ऐसा तकं देना उतना ठीक एवं बलशाली नहीं कहा जा सकता, तथापि यह कहा जा सकता है कि विद्यमान पूर्वभीमांसासूत्र कम-से-कम ई॰ पू॰ २०० के पूर्व ही प्रणीत हुआ होगा।

है, अतः हम इसके विषय में कुछ और नहीं लिखेंगे। इस विषय में देखिए पं॰ वी॰ ए॰ रामस्वामी शास्त्री का निबन्य (इण्डि॰ हि॰ क्वा॰, जिल्द ६, पृ॰ २६०-२६६), जहाँ संकर्षकाण्ड को पू॰ मी॰ सू॰ का परिशिष्ट कहा गया है।

मध्यकाल के पश्चात्कालीन लेखकों ने मीमांसाशास्त्र को विद्यास्थानों में (वेदों के अतिरिक्त) अत्यन्त महत्त्व-पूर्ण कहा है, क्योंकि यह अन्य वैदिक वचनों के अर्थ के विषय में उत्पन्न सन्देहों, भ्रामक धारणाओं एवं अवीवता को दूर करता है तथा अन्य विद्यास्थानों को अपने अर्थ स्पष्ट करने के लिए इसकी आवश्यकता पड़ती है।

कुछ ग्रन्थों में, यथा वेदान्तसूत्र पर रामानुज के माध्य एवं प्रपंचहृदय में, मीमांसाशास्त्र को वीस अध्यायों बाला कहा गया है और सूचित किया गया है कि सम्पूर्ण पर बोघायन द्वारा प्रणीत कृतकोटि नामक एक भाष्य था, आगे चलकर उपवर्ष द्वारा एक छोटी टीका प्रणीत हुई, देव-स्वामी ने १६ अघ्यायों पर एक टीका लिखी और मवदास ने भी जैमिनि पर एक टीका लिखी, किन्तु शवर ने केवल प्रथम १२ अध्यायों पर ही टीका लिखी और संकर्षं पर कुछ नहीं लिखा। राजराज (६६६ ई०) के एक अभिलेख (इडि० हि० क्वा०, जिल्द १५, पृ० २६२-२६३) में आया है कि एक विद्वान् ब्राह्मण को कुछ मूमि इसलिए दी गयी कि वह चार छात्रों के रहने और पढ़ने का प्रवत्व करे, उसमें जिन विषयों के पठन-पाठन का उल्लेख है, उनमें बीस अध्यायों वाली मीमांसा की भी चर्चा है। ये बीस अघ्याय इस प्रकार हैं, १२ अघ्याय (जिनमें तीसरे, छठे एवं दसवें अघ्यायों को छोड़कर प्रत्येक अघ्याय ४ पादों में, तीसरा, छठा एवं दसवाँ अध्याय ८ पादों में विमाजित है, इस प्रकार कुल £×४+३×८=६० पादों में) जैमिनि के हैं, ४ अध्याय संकर्षकाण्ड के हैं और शेष ४ अध्याय वेदान्त सूत्र के हैं। वारह अध्यायों को बहुघा पूर्वमीमांसा कहा जाता है, जो एक बृहद् ग्रन्थ है, जिसमें ६१५ या लगभग एक सहस्र अधिकरण एवं लगभग २७०० सूत्र हैं, जो विमिन्न विषयों ार हैं और ऐसे नियमों का उल्लेख करते हैं जो वैदिक व्याख्या में सहायक होते हैं। याज्ञ० (१।३) ने जिस मीमांसा का उल्लेख किया है, वह सम्भवतः १२ अध्यायों वाला जैमिनि का ग्रन्थ है। बहुत-से लेखकों ने, यया—माघवाचार्य ने ९ पूर्व एवं उत्तर नामक दो मीमांसाओं का उल्लेख किया है, जो १२ अध्यायों में हैं, जैमिनि द्वारा लिखित हैं तथा उनमें वेदान्तसूत्र के चार अध्याय हैं। शंकराचार्य ने विद्यमान पूर्व-मीमांसा को 'द्वादशलक्षणी' (वे॰ सू॰ ३।३।२६), 'प्रथम तन्त्र' (वे॰ सू॰ ३।३।२४, ३।३।४३ एवं ३।४।२७), 'प्रथम काण्ड' (वे० सू० ३।३।१, ३।३।३३, ३।३।४४, ३।३।४०), 'प्रमाणलक्षण' (वे० सू० ३।४।४२) कहा है। एक स्थान (वे॰ सू॰ ३।३।५३) पर उन्होंने पूर्वमीमांसासूत्र के प्रथम पाद को 'शास्त्रप्रमुख इव प्रथमे पादे' कहा है और इससे यही व्यक्त किया है कि वे पू० मी० सू० एवं वेदान्तसूत्र को एक शास्त्र मानते हैं।

दः प्रातिस्विकानेकवाक्यार्थगततत्त्वज्ञानसंशयिवपर्ययस्युदांसेन पारमाथिकार्थसतत्त्वस्वरूपनिणयार्थं समस्तैरप्येभिविद्यास्थानैरम्यर्थ्यमानत्वात्तेभ्योपि भीष्यंसाक्ष्य, विद्यास्थानं गरीयस्तरम् । तथा ट्याहुः—चतुर्दशस् विद्यासु मीमांसैव गरीयसी । जैमिनीयसूत्रार्थमंग्रह (ऋषिपुत्र-परमेश्वर कृत, भाग-१, पृ० २, त्रिवेन्द्रम् संस्कृत सीरीज) ।

दे. ये पूर्वोत्तरमीमांसे ते व्याख्यायातिसंप्रहात् । कृपालुर्माघवाचार्यो वेदार्थं वषतुमुद्यतः ॥ ऋग्वेद की टीका , आरम्भिक इलोक ४ (पूना संस्करण) । कृष्ठ पाष्ट्रिलिपियों में 'माघवाचार्यो' के स्थान पर 'सायणा-चार्यो' लिखा है ।

उपस्थित पूर्वमीमांसासूत्र एवं वेदान्तसूत्र (या ब्रह्मसूत्र) के प्रणेता तथा उनके पारस्परिक सम्बन्ध के विषय में कुछ अति कठिन एवं मत-मतान्तरपूर्ण प्रश्न उठ खड़े हुए हैं। इन सभी प्रश्नों पर यहाँ विचार सम्मव नहीं है। प्रथम द्रष्टव्य बात यह है कि यद्यपि वेदान्तसूत्रों की संख्या पू॰ मी॰ सू॰ की संख्या का १।५ माग मात्र है, तथापि वेदान्तसूत्र में व्यक्तिगत संकेत अधिक (अर्थात् ३२) हैं और पू० मी० सू० में अपेक्षाकृत कम (अर्थात् २७)। दूसरी वात यह है कि वेदान्तसूत्र में जैमिनि का नाम ११ वार और वादरायण का ६ वार आया है तथा पूर मी । सू । ने दोनों का नाम केवल ५ बार लिया है। प्रश्न उठता है— क्या जैमिनि एवं वादरायण समकालीन थे ? यदि नहीं, तो दोनों में क्या सम्बन्ध था ? विद्वान् लोग सामान्यतः यही स्वीकार करते हैं कि दोनों समकालीन नहीं थे। सामविधानब्राह्मण में एक प्राचीन परम्परा की ओर निर्देश है, जिसके अनुसार जैमिनि पाराशर्य व्यास के शिष्य कहे गये हैं। " हमने इस खण्ड के अध्याय २२ में यह पढ़ लिया है कि किस प्रकार पुराणों ने यह घोषित किया है कि व्यास पाराशर्य ने, जो कृष्ण द्वैपायन भी कहे जाते हैं, एक वेद को चार में गठित किया और कम से ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद एवं अथवंवेद को पैल, वैशम्पायन, जैमिनि एवं सुमन्तु को पढ़ाया। महामारत में सुमन्तु, जैिमिनि, वैशम्पायन एवं पैल को शुक (व्यास के पुत्र) के साथ व्यास का शिष्य कहा गया है (देखिए समा० ४।११, ज्ञान्तिपर्व ३२८।२६-२७, ३५०।११-१२)। आश्वलायनगृह्यसूत्र (३।४।४) में तर्पण के सिलसिले में एक मनोरंजक कथन है, यथा—'सुमन्तु-जैमिनि-वैशम्यापन-पैल-सूत्र-भाष्य-भारत-महाभारत-धर्माचार्याः।' इस कथन से यह प्रकट होता है कि ईसा की कई शितयों पूर्व से ही जैमिनि एक आदरणीय नाम था और वह सामवेद से सम्बन्धित था। विद्वानों ने पू॰ मी॰ सु॰ एवं वेदान्तसूत्र में आये हुए जैमिनि एवं बादरायण के नामों एवं संकेतों की जाँच की है। प्रो॰ के॰ ए॰ नीलकण्ठ शास्त्री (इण्डि॰ एण्टी॰, जिल्द ४०, पु॰ १६७-१७४) ने एक चिकत करने वाली स्थापना दी है कि जैमिनि नाम के तीन व्यक्ति थे। टी॰ आर॰ चिन्तामणि (जे॰ ओ॰ आर॰, मद्रास, जिल्द ११, सप्लिमेण्ट, पु० १४) ने शास्त्री से सहमति प्रकट की है। पू० मी० सू० में जैमिनि का नाम पाँच बार आया है (३।१।४, ६।३।४, ८।३।७, ६।२।३६ एवं १२।१।७।) सामान्य ज्ञान तो यही कहता है कि थे पाँच बार आये हुए संकेत केवल एक ही व्यक्ति के विषय में है। यदि पूर्ण मीर सूर द्वारा इसके लेखक के अतिरिक्त दो अन्य जैमिनियों के नाम इन पाँच सूत्रों में लिये गये होते तो स्पष्ट रूप से यह बात कही गयी होती । प्रो॰ शास्त्री का ऐसा कथन है कि ६।३।४ में उल्लिखित जैमिनि अन्य चार सूत्रों में उल्लिखित जैमिनि से मिन्न हैं, क्योंकि शबर ने उसमें जैमिनि के लिए 'आचार्य' उपाधि का प्रयोग नहीं किया है, जैसा कि उन्होंने

१०. सोयं प्राजापत्यो विधिस्तमिमं प्रजापतिवृंहस्पतये बृहस्पतिर्नारदाय नारदो विध्वस्तेनाय विश्वस्तेनाय विश्वस्तेनाय व्यासाय पाराश्चर्याय व्यासाय पाराश्चर्याय व्यासाय पाराश्चर्याय विश्वस्तेनाय व्यासाय पाराश्चर्याय वादरायणस्ताण्डिशाट्यायनिग्यां ताष्डिशाट्यायनिनौ दहुग्यः....आदि । पाराश्चर्यायणो बादरायणाय बादरायणस्ताण्डिशाट्यायनिग्यां ताष्डिशाट्यायनिनौ दहुग्यः....आदि । सामविधान बाह्मण (अन्त में)। न्या० र० ने श्लोकवा० (प्रतिज्ञा-सूत्र, श्लोक २३) पर पूर्वमीमांसा की गृष्ट-सामविधान बाह्मण (अन्त में)। न्या० र० ने श्लोकवा० (प्रतिज्ञा-सूत्र, श्लोक २३) पर पूर्वमीमांसा की गृष्ट-सामविधान बाह्मण के विध्व किया है—ब्रह्मा-प्रजापति—इन्द्र—आदित्य—विस्ट-पराशर—कृष्णद्वैपायन—जैमिनि। युक्ति-परम्परा को यों व्यवत किया है—ब्रह्मा-प्रजापति—इन्द्र—आदित्य—विस्टित किये हैं, जो सामविधान बाल से तथा स्नेहप्रपूरणी (पू० द, चौलम्बा सीरोज) ने दो समान गृष्क्रम उपस्थित किये हैं, जो सामविधान बाल से तथा एक दूसरे से थोड़ा-सा अन्तर रखते हैं। विस्टित तक गृष्टपरम्परा व्यावहारिक रूप से व्ययं-सी है। यह अवलोक-पर्क दूसरे से थोड़ा-सा अन्तर रखते हैं। विस्टित तक गृष्टपरम्परा व्यावहारिक रूप से व्ययं-सी है। यह अवलोक-वीय है कि सामविधान बाह्मण में जैमिनि को व्यास पाराशयं का शिध्य कहा गया है, जब कि जैमिनि एवं बाद-रायण के बीच में दो अन्य नाम आ जाते हैं।

अन्य चार सूत्रों में किया है। इतना ही नहीं, ६।३।४ में जो बात कही गयी है वह पूर्वपक्ष मात्र है और अन्य चार सूत्रों में जैमिनि का दृष्टिकोण मीमांसासूत्र का सिद्धान्त है। जिन सूत्रों में जैमिनि के नाम आये हैं, वे केवल पांच हैं, जिनमें शबर ने केवल चार के लिए 'आचार्य' शब्द का प्रयोग किया है। किन्तु यह एक बहुत ही हलका तर्क है कि चार मूत्रों वाले जैमिनि एवं एक सूत्र वाले जैमिनि में अन्तर है। 'आचार्य' या 'भगवान्' जैसे उपाधि सूचक शब्दों के प्रयोगों के विषय में लेखकों के व्यवहारों में अन्तर है। कुमारिल ने जैमिनि के लिए 'आचार्य' या 'भगवान्' की उपाधि नहीं जोड़ी है और एक स्थान पर तो ऐसा लिख दिया है (तन्त्रवार्तिक, पृ० ८६५) कि जैमिनि

असारमूत सूत्र लिखते हैं।

वेदान्तसूत्र के जिन सूत्रों में जैमिनि के नाम आये हैं (यथा-शाराट, शारावश, शावावश, शाधावट, ३।२।४०, ३।४।२, ३।४।१८, ३।४।४०, ४।३।१२, ४।४।५, ४।४।११) उनमें शंकराचार्य ने 'आचार्य' की उपाधि जोड़ी है (केवल ३।४।४० में ऐसा नहीं हो सका है), यद्यपि जैमिनि के बहुत-से प्रमेय वेदान्तसूत्र के प्रणेता बाद-रायण को एवं स्वयं शंकर को मान्य नहीं हैं। ३।४।४० में शंकराचार्य ने जैमिनि एवं बादरायण दोनों के लिए 'आचार्य' की उपाधि नहीं दी है। इस विषय में ऐसा तो किसी ने नहीं कहा है कि ३।४।४० में 'आचार्य' शब्द न आने से उसमें उल्लिखित बादरायण अन्य सूत्रों में उल्लिखित बादरायण से मिन्न हैं। एक अन्य स्थान (वे॰ सू॰ धाशा पर) में शंकराचार्य का कथन है कि जैमिनि एवं वादरायण दोनों इस बात को स्वीकार करते हैं कि काम्य प्रकार के कुछ कमें ब्रह्मज्ञान की प्राप्ति में किसी प्रकार सहायक नहीं होते। इससे यह प्रकट होता है कि शंकर के मत से जैमिनि ने ब्रह्मविद्या के उदय के विषय में विचार किया है। दुसरे तर्क के विषय में यह कहा जा सकता है कि ६।३।४ में किसी भी प्रकार से पूर्वपक्ष नहीं प्रकट होता। उसी अधिकरण में पूर्वपक्ष प्रथम सूत्र में लिखित है, यया- 'अग्निहोत्र या दर्श-पूर्णमास जैसे कृत्यों को सम्पादित करने का वही अधिकारी है जो उन्हें पूर्णता एवं समग्रता के साथ कर सके। दूसरे सूत्र में सिद्धान्त का दृष्टिकोण व्यक्त है, यथा— 'नित्य कर्मों में यह कोई आवश्यक नहीं है कि सभी कृत्य सम्पादित किये जायें।' एक तीसरा सूत्र ऐसा कहता है कि स्मृति में ऐसा घोषित है कि यदि मुख्य कृत्य सम्पादित न किया जाय तो यह अपराघ है, अतः मुख्य कृत्य अपिरहार्य है और उसे अवस्य करना चाहिए। इसके उपरान्त चौथा सूत्र आता है जिसमें जैमिनि का नाम आया है। इस पर शबर का माष्य बहुत संक्षिप्त और अस्पष्ट है। इन सूत्रों (६।३।१-७) पर टुप्टीका पृथक्-पृथक् माप्य नहीं उपस्थित करती, और व्यास्या में इसने जैमिनि का नाम छोड़ दिया है तथा इस अधिकरण के विषय में जो अन्तिम बात कही गयी है वह प्रस्तुत लेखक द्वारा उपस्थापित चौथे सूत्र की व्याख्या को और वल देती है। इस वात में किसी को कोई सन्देह नहीं है कि १ से लेकर ७ तक के सूत्र सिद्धान्त के दृष्टिकोण का समर्थन करते हैं। इस विवाद में विशेष जाने की कोई आवश्यकता नहीं है। निष्कर्ष यह है कि पू॰ मी॰ सू॰ में पाँच बार उल्लिखित जैमिनि एक ही व्यक्ति है और जिसने पूर्वमीमांसा पर लिखा है वह उपस्थित पूर्व मीर सूर्व के लेखक से मिन्न व्यक्ति है।

स्वयं प्रो॰ शास्त्री यह स्वीकार करते हैं कि पाँच संकेतों में चार में, जहाँ जैमिनि स्पष्ट रूप से अंकित हैं, उनके विचार सिद्धान्त के विचार हैं। पू॰ मी॰ सू॰ के दीरा३ एवं १२।१।४६ सूत्र कुछ विशिष्ट हैं। दोनों विपयों में अधिकरण केवल एक सूत्र का है, जो सिद्धान्ती दृष्टिकोण है और वहाँ जैमिनि स्पष्ट रूप से उल्लिखित हैं। पू॰ मी॰ सू॰ के सूत्र ३।१।४ में जैमिनि बादिर (३।१।३) से मिन्न हैं और अधिकरण को पूर्ण करने के लिए दो और सूत्र जोड़ दिये गये हैं। पू॰ मी॰ सू॰ के टा३।७ में जैमिनि का विचार बादिर के सूत्र ८।३।६ के विचार का विरोधी है, वह सिद्धान्ती दृष्टिकोण है और पू॰ मी॰ सू॰ के लेखक के दृष्टिकोण को व्यक्त करने के लिए कोई पृथक सुत्र भी नहीं है।

वै० सू० (३१४१४०) की व्याख्या में शंकराचार्य ने जो वक्तव्य दिये हैं, उनसे प्रकट होता है कि वे वादरायण को वेदान्तसूत्र का लेखक मानते हैं। वे० सू० (३१२१३८-३६) में सिद्धान्त आया है कि कमों का फल ईश्वर द्वारा दिया जाता है, किन्तु जैमिनि का विचार (दृष्टिकोण) यह है कि कमों का फल धमें होता है (३१२१४०) और सूत्र ३१२१४१ में ऐसा आया है कि वादरायण प्रथम बात मानते हैं, अर्यात् ईश्वर कमों का फल देता है। यहाँ पर वादरायण को स्पष्ट ह्म से सिद्धान्त सूत्र (३१२१३८) का पोषक माना गया है। शंकराचार्य ने वे० सू० के अन्तिम सूत्र (४१४१२२) में जो बातें कहीं हैं उनसे स्पष्ट प्रकट होता है कि वादरायण सम्पूर्ण वेदान्तसूत्र के प्रणेता थे। इस विषय में हमें कोई सन्तोषजनक उत्तर नहीं मिल पाता कि जब १५५ सूत्रों के प्रणेता वादरायण थे तो वेदान्तसूत्र में वादरायण के नाम क्ष्यार वयों आये हैं और जब २७०० सूत्रों के प्रणेता जैमिनि के नाम से विख्यात हैं तो जैमिनि के विचार पाँच वार वयों व्यक्त हैं, जिनमें चार तो ऐसे हैं जो पू० मी० सू० के विख्यात लेखक के विचार से सवया मिलते हैं? इन प्रक्तों के उत्तर में केवल दो सिद्धान्त कहे जा सकते हैं, यथा—एक तो यह कि इसकी व्याख्या नहीं हो सकती और दूसरा यह कि दो जैमिनि एवं दो बादरायण थे।

वेदान्तसूत्र के प्रणेता से सम्बन्धित समस्या विकट है। शंकराचायं के समान मास्कर का कथन है कि वेदान्तसूत्र के प्रणेता बादरायण थे। उन्होंने वे० सू० की टीका का आरम्भ बादरायण को प्रणाम करके किया है, क्योंकि उनके शब्दों में वादरायण ने इस लोक में ब्रह्मसूत्र को मंजा, जो जन्म-बन्धन से लोगों को मुक्त कर देता है। शंकराचार्य के शिष्य पद्मपाद की पञ्चपादिका में बादरायण का अभिवादन किया गया है (आरिम्मक दूसरा कलोक)। रामानुज ने विरोधी वक्तव्य दिये हैं। 'श्रीभाष्य' में रामानुज ने सभी मद्र पुरुषों से कहा है कि उन्हों पराश्य के अमृत-रूपी शब्दों का पान करना चाहिए, किन्तु वे सू० (२।१२।४२) के माध्य में उन्होंने लिखा है कि वादरायण महामारत के प्रणेता थे, जहाँ पर पाञ्चरात्र-शास्त्र एवं वे० सू० का विस्तार के साथ विवेचन किया गया है (शान्तिपवं, अध्याय ३३४-३३६)। किन्तु रामानुज के गुरु के गुरु यामुनाचार्य के मत से वे० सू० के प्रणेता थे बादरायण। शंकराचार्य के कहने पर भी उनके वेदान्त-सूत्र के माध्य की प्रसिद्ध टीका 'मामती' के रचिता वाचस्पति मिश्र ने ब्रह्मसूत्र के लेखक वेदव्यास का अमिवादन किया है। पराशरमाधवीय के दो मत हैं—जिल्द १, माग-१, पृ० ५२, ६७; जिल्द २, माग-२, पृ० ३ एवं २७५ में वे० सू० के प्रणेता वादरायण कहे गये हैं, किन्तु कुछ स्थानों पर वेदान्तसूत्र को वेदव्याससूत्र कहा गया है (जिल्द १, माग-१, पृ० ५६, ११३)। इन विभिन्न मतों से एक महत्त्वपूर्ण प्रश्न यह उठता है कि क्या वादरायण, जो वेदान्तसूत्र के प्रणेता कहे जाते हैं, और वेदव्यास एक ही व्यक्ति हैं या मिन्न ? शंकराचार्य बादरायण, जो वेदान्तसूत्र के प्रणेता कहे जाते हैं, और वेदव्यास एक ही व्यक्ति हैं या मिन्न ? शंकराचार्य वादरायण, जो वेदान्तसूत्र के प्रणेता कहे जाते हैं, और वेदव्यास एक ही व्यक्ति हैं या मिन्न ? शंकराचार्य वादरायण, जो वेदान्तसूत्र के प्रणेता कहे जाते हैं, और वेदव्यास एक ही व्यक्ति हैं या मिन्न ? शंकराचार्य वादरायण से प्रकट है कि वे इन दोतों को मिन्न मानते हैं । ' उदाहरणायं, वे० सू० (१।३।२६।) पर

११. अत एव च नित्यत्वम् । वे० सू० (१।३।२६); भाष्य— 'वेद्य्यासःचैवमेव स्मरति । युगान्तेन्तिहृतान् वेदान्तेतिहासान्महृष्यः । लेभिरे तपसा पूर्वमनुज्ञाताः स्वयम्भवा ॥' इति । यह श्लोक शान्तिपर्व (२१०।१६) में आया है; स्मरन्ति च । वे० सू० (२।३।४७), भाष्य— 'स्मरन्ति च य्यासादयो यया जैवेन दुःक्षेन न परमात्मा आया है; स्मरन्ति च । वे० सू० (२।३।४७), भाष्य— 'स्मरन्ति च य्यासादयो यया जैवेन दुःक्षेन न परमात्मा दुःक्षायत इति । तत्र यः परमात्मा हि स नित्यो निर्गुणः स्मृतः । न लिप्यते फलैश्चापि पर्यपत्रमिवास्मसा ॥ दुःक्षायत इति । तत्र यः परमात्मा हि स नित्यो निर्गुणः स्मृतः । न लिप्यते फलैश्चापि पर्यपत्रमिवास्मसा ॥ दुःक्षायत इति । तत्र यः परमात्मा हि स मित्रवा निर्गुणः स्मृतः । न लिप्यते फलैश्चापि पर्यपत्रमिवास्मसा ॥ दुःक्षायत इति । तत्र यः परमात्मा हि स मन्तदशकेनापि राशिना युष्यते पुनः ॥' इति । ये दोनों शान्ति पर्व में आये हैं (३४२।१४–१४)।

उन्होंने वेदव्यास का श्लोक वेदान्तसूत्र के इस समर्थन में उद्धृत किया है कि वेद नित्य है। वे० सू० (२।३। ४७) पर इसके समर्थन में कि यद्यपि आत्मा परमात्मा का ही अंश है तथापि परमात्मा आत्मा द्वारा पाये जाते हुए कच्ट से दुखी नहीं होता, शंकराचार्य ने महाभारत से दो श्लोक स्मृति के समान उद्धृत किये हैं। इससे यह प्रकट है कि यदि वेदान्तसूत्र के प्रणेता एवं वेदव्यास एक ही व्यक्ति होते तो शंकराचार्य उदाहरण रूप में वेदव्यास के वचन उद्धृत नहीं करते, यदि वे ऐसा करते भी तो यही कहते कि इस लेखक ने ऐसा एक स्थान पर और कहा है, आदि। यही तर्क शंकराचार्य की आलोचनाओं के विषय में भी दिया जा सकता है। यदि महान् आचार्य का यही मत था कि वेदान्तसूत्र के लेखक वे ही महोदय थे जिन्होंने महाभारत एवं गीता का प्रणयन किया है तो वे महाभारत एवं गीता से उद्धरण देकर वे० सू० के तर्क का समर्थन न करते।

यदि यह कहा जाय कि जैमिनि केवल एक ही थे (दो नहीं, तीन की बात तो दूर है) तो एक वड़ी गम्भीर समस्या उठ खड़ी होती है। पू० मी० सू० (जिसमें २७०० सूत्र हैं) के लेखक ने अपने दृष्टिकोणों की ओर अपने नाम से, और वह भी केवल पाँच बार ही, क्यों संकेत किया है? कुछ टीकाकारों ने ऐसा कहा है कि पाणिनि ने अपने पूर्ववर्ती लेखकों के नाम आदर व्यक्त करने के लिए उल्लिखित किये हैं, तो क्या यह समझा जाय कि जैमिनि ने भी ऐसा किया है? यदि वे अपना नाम ही लेना चाहते थे तो केवल पाँच ही बार क्यों लिया ? स्पष्ट है, उन्होंने अपने किसी पूर्ववर्ती व्यक्ति की ओर संकेत किया है, जिनका नाम संयोग से जैमिनि ही था और जिन्होंने अपने मत किसी ग्रन्थ में व्यक्त किये थे।

वेदान्तसूत्र में ११ सूत्र रेसे हैं जिनमें जैमिनि के रृष्टिकोणों की ओर निर्देश किया गया है, यथा— ११२१८ एवं ३१, ११३१३, ११४१८, ३१२१४०, ३१४१२, ३१४१८, ३१४१४०, ४१३११२, ४१४१४, ४१४१११। इनमें ६ संकेत ऐसे हैं (११२१८, ११२१३१, ११४१८, ४१३११२, ४१४१४, ४१४१४), जिनके लिए पू० मी० सू० का कोई अधिकरण या तूत्र नहीं दिखाया जा सकता। किन्तु ३१२१४०, ३१४१२, ३१४१८ नामक सूत्र ऐसे हैं जो पू० मी० सू० के विख्यात सिद्धान्त हैं। वे० सू० ११३१३१ पू० मी० सू० ६१११४ है तथा ३१४१० में जैमिनि वे० सू० से मिलते हैं। बत: ऐसा प्रतीत होता है कि एन जैमिनि ने, जो शुद्ध रूप से वेदान्त-सम्बन्धी विषयों पर अपने मत प्रकाशित करते हैं और जिनके दृष्टिकोण पू० मी० सू० में नहीं पाये जाते, वेदान्त पर कोई ग्रन्थ लिखा था।

वेदान्तमूत्र के ६ सूत्रों में वादरायण के नाम आये हैं, यथा १।३।२६ एवं ३३ (एक ही अधिकरण में वादरायण जैमिनि के विरोध में दो वार उल्लिखित हैं), ३।२।४१, ३।४।१, ३।४।८, ३।४।१६, ४।३।१४, ४।४।७, ४।४।१२। यह अवलोकनीय है कि ४।३।१४ को छोड़कर समी में वादरायण के मत जैमिनि से पृथक् है या थोड़ा अन्तर रखते हैं (४।४।७ एवं ४।४।१२)। प्रो० नीलकण्ठ शास्त्री का विचार है कि वे सभी दृष्टिकोण जो वादरायण के कहे गये हैं, वेदान्त पूत्र के लेखक के ही मत हैं, जिन्होंने अपने लिए प्राचीन लेखकों के समान अन्यपृश्य का प्रयोग किया है (इण्डि० ऐण्टी०, जिल्द पृ० ५०, पृ० १६६)। इस विचार से यह नहीं ज्ञात हो पाता कि वेदान्तसूत्र (जिसमें ४४४ सूत्र हैं) के लेखक की ही स्थिति को दृढ करने के लिए वादरायण का नाम ६ वार लेना क्यों आवश्यक माना गया ? यदि वे० सू० के लेखक एवं ६ वार उल्लिखित वादरायण एक ही व्यक्ति ये तो वादरायण का नाम सामान्यतः अधिकरण के अन्त में आता न कि मध्य में । उदाहरण व्यक्त करते हैं कि यद्यि वादरायण एवं वे० सू० के लेखक का अन्तिम निष्कर्ष एक ही है, किन्तु माषा एवं तर्क मिन्न हैं, वेदान्तसूत्र में उल्लिखित वादरायण प्रस्तुत वेदान्तसूत्र के लेखक से पहले हुए थे और उन्होंने वेदान्त पर कोई ग्रन्थ लिखा था, जिसका समर्थन वेदान्तसूत्र अपने तर्कों से करता है।

पाणिनि के काल में ऐसे मिक्षु होते थे जो 'पाराशर्य के मिक्षुसूत्र' या 'कर्मन्द के मिक्षुसूत्र' का अध्य-यन करते थे और 'पाराशरिणः' एवं 'कर्मन्दिनः' कहे जाते थे। मिक्षु संन्यास मार्ग का द्योतक है। अतः मिक्षु-सूत्र में संन्यास, उसके समय, नियम, अन्तिम लक्ष्य आदि के विष्य अवश्य रहे होंगे। बृहदारण्यकोपनिषद् (३।४१। एवं ४।४।२२) के अनुसार वे लोग जो ब्रह्म की अनुमूर्ति वाले होते हैं, समी इच्छाओं का परित्याग कर देते हैं और मिक्षाटन करते हैं। यही बात गौतमधर्मसूत्र (३।२।१०-१३) में भी है। कर्मन्द के मिक्षु-सत्र के विषय में अभी तक कुछ नहीं ज्ञात हो सका है। किन्तु ऐसा कहना सम्मव है कि पाराश्यें द्वारा घोषित मिक्षुसूत्र आज के ब्रह्मसूत्र या इसके परवर्ती सूत्र ग्रन्थों में किसी के समान रहा होगा। संन्यासाश्रम पर पाराशर्य के सूत्र के विषय में यह आरम्भिकतम संकेत है। पाणिनि की तिथि के विषय में अभी मतैक्य नहीं है। किन्तु कोई मी आधुनिक विद्वान् उन्हें ई० पू० तीसरी शती के उपरान्त का नहीं मानता। प्रस्तुत लेखक उन्हें ई० पू० ५वीं या छठी शती में रखता है। इससे यह सिद्ध होता है कि पाराशर्य का निक्षसूत्र ई॰ पू॰ चौथी एवं ७वीं शती के बीच में कभी प्रणीत हुआ होगा। पाणिनि (४।१।६७) के वार्तिक (१) से प्रकाश मिलता है कि व्यास का 'अपत्य' (पुत्र) 'वैयासिक' (शुक) कहलाता था (जैसा कि महामाप्य से पता चलता है)। पाणिनि (४।१।६६, नडादिम्य: फक्) के अनुसार 'बादरायण' शब्द 'बदर' (जो ७६ शब्दों वाले नडादि-गण का एक शब्द है) से बना है, 'बादरि' वदर का पुत्र है और 'वादरायण' बदर का प्रपीत्र (या अनुवर्ती पुरुष उत्तराधिकारी)। किसी काल में 'व्यास' एवं 'वादरायण' में म्रम हो गया और वह शुक, जो वार्तिक एवं महाभाष्य के मत से व्यास का पुत्र है, 'वादरायणि' (वादरायण का पुत्र) कहलाने लगा, जैसा कि भागवतपुराण (१२।४।८, जहाँ शुक को 'भगवान् वादरायणिः' कहा गया है) में आया है । ऐसा प्रतीत होता है कि ६वीं शती के उपरान्त बादरायण को भ्रमवश व्यास पाराशर्य कहा जाने लगा।

पूर्वमीमांसासूत्र एवं ब्रह्मसूत्र में उद्धृत वादरायण एवं जैमिनि के मतों की परीक्षा आवश्यक है। जैसा कि ऊपर कहा जा चुका है, बादरायण केवल ५ बार पू॰ मी॰ सू॰ में उल्लिखित हुए हैं । (१) पू॰ मी॰ सू० (१।१।५) में लेखक का कथन है कि वे और वादरायण वेद की नित्यता एवं अमोघता में विश्वास करते हैं; (२) पू० मी० सू० (४।२।१७।२०) में नक्षत्रेष्टि पर विवेचन हुआ है। यज्ञ के नमूने में नारिष्ठ नामक होम किये जाते हैं; प्रश्न यह उपस्थित होता है कि नमूने के परिष्कारों में जहाँ कुछ उपहोम किये जाते हैं, वहाँ नारिष्ठ होमों का सम्पादन उपहोमों के पूर्व होना चाहिए या उपरान्त। सिद्धान्त का दृष्टिकोण यह है कि नारिष्ट होम पहले कर दिये जाते हैं। आत्रेय इस मत का विरोध करते हैं, किन्तु बादरायण इसका समर्थन करते हैं। (३) पू० मी० सू० (१।१।८) में बादरायण का मत प्रकाशित है कि केवल पुरुष ही नहीं, प्रत्युत नारियाँ भी ऋतुओं (वैदिक यज्ञों) में भाग ले सकती हैं, यही मत सिद्धान्त का भी है। (४) पू० मी० सू० (१०।८।३५–३६) में एक विशद अधिकरण है जिसमें उस पुरुष के लिए, जिसने अभी तक सोमयज्ञ न किया हो, दर्श-पूर्णमास में आग्नेय एवं ऐन्द्राग्न पुरोडाशों के लिए जो वचन आये हैं उनमें प्रश्न आया है कि क्या वे उसके लिए किसी विधि या केवल अनुवाद की व्यवस्था देते हैं ? इस प्रश्न के उत्तर में कहा गया है कि वादरायण विधि की बात करते हैं और सिद्धान्त अनुवाद की (१०।८।४४)। (४) पू॰ मी॰ सू॰ (११।१। ५४-६७) में एक लम्बा अधिकरण आया है जिसमें इस विषय में एक विवेचन उपस्थित किया गया है कि दर्शपूर्ण-मास में आग्नेय आदि प्रमुख विषयों में आघार जैसे अंगों को दोहराया जा सकता है या केवल एक बार किया जाता है। उपर्युक्त पाँच स्थलों से, जहाँ बादरायण उल्लिखित हैं, तीन बातें स्पष्ट हो उठती हैं पू० मी० सू० का

लेखक बादरायण के दृष्टिकोण से सहमत है, केवल १०।८।४४ में ही असहमित प्रकट की गयी है; पू० मी० सू० (१।१।४) में बादरायण का मत वेदान्तसूत्र (१।३।२८-२६) में प्रकाशित मतों से मिलता है तथा पाँच स्थलों में बार स्थलों के मत यित्रय बातों से सम्बन्धित हैं, जिनके विषय में वेदान्तसूत्र में कुछ भी नहीं है। इससे प्रकट होता है कि विद्यमान पू० मी० सू० के लेखक के समक्ष पूर्व मीमांसा-सम्बन्धी विषयों पर बादरायण द्वारा लिखित कोई ग्रन्थ था और यदि विद्यमान वेदान्तसूत्र के लेखक बादरायण होते तो उनके द्वारा लिखित एक पूर्वमीमांसा-सम्बन्धी ग्रन्थ मी रहा होता, अथवाएक अन्य बादरायण थे जिन्होंने केवल पूर्वमीमांसा पर ही लिखा था। पू० मी० सू० में जैमिनि के प्रति पाँच संकेतों की ओर पहले ही ध्यान आकृष्ट कर दिया गया है और उस सूत्र (६।३।४) की ओर भी संकेत किया जा चुका है जिसके आघार पर प्रो० शास्त्री ने तीन जैमिनियों की बात उठा दी है, किन्तु हमने ऊपर इस बात को स्पष्ट कर दिया है कि इस प्रकार के निष्कर्ष के लिए कोई पुष्ट भूमि नहीं है।

एक अन्य विकल्प उपस्थित किया जा सकता है, यथा यह कहा जा सकता है कि विद्यमान वेदान्तसूत्र एवं पू० मी० सू० के समक्ष जैमिनि एवं बादरायण के ग्रन्थ थे ही नहीं, तथा जैमिनि एवं बादरायण के विषय में जो संकेत मिलते हैं वे जैमिनि एवं बादरायण की शाखाओं अथवा सम्प्रदायों में प्रचलित मतों से सम्बन्धित हैं। किन्तु यह अनुमान सम्भव नहीं जैचता। विद्यमान वेदान्तसूत्र एवं पू० मी० सू० आर्यावर्त में सभी के लिए मान्य थे और यहाँ ऐसा नहीं लगता कि दोनों सम्प्रदायों की मौखिक परम्पराएँ सम्पूर्ण देश में सभी लोगों को ज्ञात होनी ही चाहिए थीं।

बहुत-सी बातों में जहाँ वादरायण का उल्लेख हुआ है, वहाँ वे० सू० में बहुत-सी व्यास्याएँ जोड़ी गयी हैं और अन्य बातों का समावेश हुआ है। यह कहा जा चुका है कि शंकराचार्य, भास्कर एवं यामुन मुनि ने वे० तू० को बादरायण लिखित माना है तथा वाचस्पित आदि ने उसे व्यास पाराशर्य हुत माना है। ६ वीं शती के उपरान्त वेदव्यास को बादरायण क्यों कहा जाने लगा, यह कहना किठन है। कुछ अन्य सम्बन्धित बातों का उल्लेख मी आवश्यक है। गीता में क्षेत्र एवं क्षेत्रज्ञ के विषय में एक श्लोक एक समस्या खड़ी कर देता है। १२ गीता (१३।-

१२. ऋषिभिबंहुषा गीतं छन्दोभिविविषै: पृथक् । ब्रह्मसूत्रपर्दश्चेव हेतुमद्भिविनिश्चितः ॥ गीता १३।४। प्रयम अर्घाली वेदों एवं उपनिषदों के वचनों की ओर संकेत करती है तथा दूसरी ब्रह्मसूत्रपदों की ओर । सभी टीकाकारों के अनुसार 'ब्रह्मसूत्रपर्दश्चेव' का सम्बन्ध 'गीतं' से अवश्य होना चाहिए। प्रस्तुत लेखक का कथन है कि 'ऋषिभिः' को 'छन्दोभिः' से सम्बन्धित रखना आवश्यक है, तो इसमें कोई तक नहीं है कि वह 'ब्रह्म- सूत्रपर्दः' से भी क्यों न सम्बन्धित माना जाय।' प्रथम अर्घाली में दो शब्द करण कारक में हैं, यथा 'ऋषिभिः' एवं 'छन्दोभिः' । यदि हम 'ऋषिभिः' को दूसरी अर्घाली में माने तो हमें 'ऋषिभिः' एवं 'ब्रह्मसूत्रपर्दः' को उसी भाँति रखा हुआ मानना पड़ेगा। प्रथम अर्घाली में वेदों एवं उपनिषदों के वचनों तथा दूसरी अर्घाली के तर्कयुक्त एवं सुनिश्चित वचनों में विरोध भी व्यक्त है। तब तो अर्थ होगा कि ऋषियों ने कई ब्रह्मसूत्रों का प्रणयन किया था। प्रस्तुत लेखक का मत है कि गीता ने अपने समय के कई ब्रह्मसूत्रों की ओर संकेत किया है न कि वेदान्तसूत्र की ओर। यहाँ शंकराचार्य के अतिरिक्त अन्य टीकाकार 'ब्रह्मसूत्र' शब्द से अपने कालों में प्रचलित ग्रन्थों की ओर संकेत करते हैं। लोकमान्य तिलक ने गीतारहस्य (परिशिष्ट भाग-३, १६१४ का संस्करण) में गीता एवं ब्रह्मसूत्र के सम्बन्ध पर विवेचन उपस्थित किया है और अपनी एक तक्तना उपस्थित की है कि उस लेखक ने जिसते

४) में ऐसा आया है—'क्षेत्र एवं क्षेत्रज्ञ का यह वास्तविक स्वरूप ऋषियों द्वारा विभिन्न मन्त्रों (छन्दों) में विभिन्न ढंगों से तथा तर्क-संगत ब्रहसूत्रपदों द्वारा, जो निश्चित निष्कर्षों तक महुँचते हैं, पृथक्-पृथक् गाया गया है।' यहाँ पर गीता ने स्पष्ट रूप से ब्रह्मसूत्र का उल्लेख किया है। यदि कोई ब्रह्मसूत्र (या वेदान्तसूत्र) का अवलोकन करे तो पता चलेगा कि बहुत-से सूत्रों में स्मृति पर निर्मरता प्रकट की गयी है, जिस (स्मृति) को आचार्यों ने गीता ही माना है। उदाहरणार्थ, 'स्मृतेश्च' (वे० सू० १।२।६) पर शंकराचार्य ने स्मृतिवचन के रूप में गीता (१८।६१ एवं १३।२) को उद्घृत किया है। इसी प्रकार 'अपि च स्मयंते' (वे॰ सू॰ १।३।२३) पर शंकराचार्यं ने गीता (१४।६ एवं १२) का निर्देश दिया है। और देखिए वे० सू० (२।३।४५) एवं गीता (१४।७); वे० सू० (४।१।१०) एवं गीता ६।११ तथा वे० सू० (४।२।२१) एवं गीता (८।२४-२५)। अतः यद्यपि ब्रह्मसूत्र में गीता का उल्लेख स्पष्ट रूप से नहीं हुआ है, तथापि आचार्यों ने एक स्वर से यही माना है कि उपर्युक्त सभी सूत्रों में संकेत गीता की ओर ही है, अन्यत्र नहीं। अतः हम इसी निष्कर्षं पर पहुँचते हैं कि गीता ने ब्रह्मसूत्र का उल्लेख किया है जो उससे (गीता से) पहले का है, किन्तु गीता के वचन कुछ वेदान्तसूत्रों के आघार कहे गये हैं अतः गीता वेदान्त-सूत्र से प्राचीन है। यह विरोवामास है। शंकराचार्य ने इस विरोवामास को देखा, इसी कारण उन्होंने 'ब्रह्मसूत्रपदै:' को उपनिषदों के पदों से सम्बन्धित माना, जो ब्रह्म के सिद्धान्तों का प्रतिपादन करते हैं (अर्थात् उन्होंने 'सूत्र' को 'सूचक' माना है)। किन्तु इस व्यास्या में केवल खींचातानी है और इसे अन्य टीकाकारों ने स्वीकृत नहीं किया है। इसी से अन्य सिद्धान्तों की आवश्यकता पड़ गयी है, यथा—दोनों का लेखक एक ही है, या महामारत तथा गीता में समय-समय पर ऊपर से बातें जोड़ी जाती रहीं और जब महामारत का अन्तिम संस्करण बना तो ब्रह्मसूत्र के विषय वाला श्लोक गीता में जोड़ दिया गया, अथवा गीता के समय में विद्यमान ब्रह्मसूत्र के अतिरिक्त अन्य ग्रन्थ मी थे जो ब्रह्मसूत्र कहलाते थे।

प्रस्तुत लेखक के विचार में यह अधिक सम्भव जैंचता है कि गीता के सम्मुख ब्रह्मसूत्र नामक कई ग्रन्थ थे और उसने १३।४ में उनकी ओर संकेत किया है, उसने बादरायण के ब्रह्मसूत्र की ओर संकेत नहीं किया है। पू० मी० सू० एवं वे० सू० में उल्लिखित लेखकों की एक संक्षिप्त व्याख्या आवश्यक है। इन दोनों ग्रन्थों ने जैमिनि एवं बादरायण के अतिरिक्त कई अन्य लेखकों के नाम लिये हैं, जो निम्नलिखित हैं—

आत्रेय—पू० मी० सू० ४।३।१८, १।२।१८, ६।१।२६ एवं वे० सू० ३।४।४४; आक्सरय्य—पू० मी० सू० ६।४।१६ एवं वे० सू० १।२।२६, १।४।२०; कार्ष्णाजिनि—पू० मी० सू० ४।३।१७, ६।७।३४ एवं वे० सू० ३।१।६; बादरि—पू० मी० सू० ३।१।३, ६।१।२७, ८।३।६, ६।२।३३ एवं वे० सू० १।२।३०, ३।१।११, ४।३।७, ४।४।१० ।

बहासूत्र का प्रणयन किया, मौलिक महाभारत एवं गीता का नवीन संस्करण उपस्थित किया तथा उन बोनों को आज वाला (उपस्थित) रूप प्रवान किया। किन्तु प्रस्तुत लेखक को यह बात मान्य नहीं है। यह अवलोकनीय है कि प्रो० आर० डी० कर्मकर ने 'ब्रह्मसूत्रपवैः' से सम्बन्धित लोकमान्य तिलक की व्याख्या नहीं ठीक समझी है (ए० बी० ओ० आर० आई०, जिल्ब ३, पृ० ७३-७६) और कहा है कि गीता (१३।४) में 'ब्रह्मसूत्रपवैः' अब्ब वाबरायण के सूत्रों की ओर संकेत नहीं करता, प्रस्युत वह अन्य समान प्रन्यों की ओर निवेंश करता है। किन्तु प्रो० कर्मकर महोदय इसके आगे और कुछ नहीं कहते।

पूर्व मीमांसा सूत्रों में आलेखन (६।४।१७), ऐतिशायन (३।२।४४, ३।४।२४, ६।१।६), कामुकायन (११११४८ एवं ६३) एवं लावुकायन (६।७।३७) के नाम आये हैं, जो वेदान्त सूत्रों द्वारा उल्लिखत नहीं हुए हैं। दूसरी ओर वे० सू० ने औडुलोमि (१।४।२१, ३।४।४५, ४।४।६) एवं काशकृत्सन (१।४।२२) के नाम लिये हैं, जो पू० मी० सू० में नहीं आये हैं। पू० मी० सू० ने बहुत कम कुछ आचार्यों की ओर 'एके' कहकर निर्देश किया है (यथा—१।१।२७ एवं ६।३।४); वे० सू० में 'एके' १।४।६ एवं १८, २।३।४३, ३।२।२ एवं १३, ३।४।१३ में तथा 'एकेपाम्' १।४।१३, ४।१।१७, ४।२।१३ में तथा 'अन्ये' ३।३।२७ में आये हैं और इन सभी संकेतों में वेद या उपनिषदों के सभी पाठान्तरों की ओर निर्देश हैं, किन्तु ३।४।४२ में 'एके' 'आचार्यों की ओर तथा ३।३।४३ में 'एके' 'लोकायितकों' की ओर संकेत करता है। व्यास या पाराशर्य पूर्वमीमांसा-सत्र एवं वेदान्तसूत्र में नाम से व्यक्त नहीं हैं।

बादिर के विषय में विचार कर लेना आवश्यक है। पू० मी० सू० ने बादरायण एवं जैमिनि को पाँच बार उल्लिखित किया है, किन्तु उसने एवं वे० सू० ने बादिर को चार वार उल्लिखित किया है। बादिर ने जैमिनि से दो महत्त्वपूणं बातों पर विरोध प्रकट किया है, यथा—'शेष' शब्द के अर्थ अथवा उपलक्षण के विषय में तथा इस महत्त्वपूणं दृष्टिकोण उपस्थित करने में कि शूदों को भी अग्निहोत्र एवं अन्य वैदिक कृत्यों के सम्पादन करने का अधिकार है। वे० सू० में बादिर को वैश्वानर की उपासना (छान्दोग्योपनिषद् ४।१८।१-२) के विषय में जैमिनि से विरोध करते हुए दर्शाया गया है तथा 'स एनान् ब्रह्म गमयित' (छा० उप० ४।१४।४) पर तथा वे० सू० (४।४।१०) में बादिर को मुक्त आत्मा के विषय में जैमिनि के विरोध में कहते हुए प्रकट किया गया है। उपर्युक्त बातों से प्रकट होता है कि पू० मी० सू० एवं वे० सू० के समक्ष बादिर का कोई ग्रन्थ उपस्थित था, जिसमें पूर्वमीमांसा तथा वेदान्त-सम्बन्धी बातों लिखित थीं। आलेखन एवं आश्मरथ्य को आपस्तम्बश्नीतसूत्र में कम-से-कम १६ बार उद्घृत किया गया है और यज्ञों के कृत्यों पर उनके मतों का प्रकाशन किया गया है और विरोध मी प्रकट किया गया है तथा आप० श्री० सू० में केवल इन्हीं दो लेखकों की बातों की ओर संकेत है। यह सम्भव है कि आत्रेय, आश्मरथ्य एवं कार्ष्णाजिनि ने पूर्वमीमांसा एवं वेदान्त पर किसी ग्रन्थ या ग्रन्थों का प्रणयन

किया हो और औडुलोमि (वे॰ सू॰ द्वारा तीन बार उद्यृत) एवं काशकृत्स्न ने वेदान्त पर ग्रन्थ लिखे हों। उपर्युक्त विवेचन से यह सत्यभासक-सा प्रतीत होता है कि गीता (१३।४) का 'ब्रह्मसूत्रपदै:' शब्द बादिर, औडुलोमि, आश्मरथ्य एवं एक या दो अन्य लेखकों के सूत्र-ग्रन्थों की ओर निर्देश करता है, न कि उपस्थित ब्रह्म-सूत्र की ओर। ऐसा कोई नहीं कह सकता कि बादिर एवं आत्रेय 'ऋषि' नहीं हैं। शबर ने आत्रेय को मुनि कहा है (पूर्वमीमांसासूत्र, ६।१।२६ की व्याख्या में)।

यह स्मरणीय है कि जैमिनि, बादिर एवं बादरायण गोत्रनाम हैं। व्यास गोत्रनाम नहीं है और पाराशर्य पराशरों के दल के तीन प्रवरों में एक प्रवर है। ३३

आप० श्रौ० सू० (२४।८।१०, गार्वे द्वारा सम्पादित) एवं प्रवरमञ्जरी (छेन्त्सस्राव, मैसूर, १६००, पृ० ६१) ने बादरायण को विष्णुवृद्ध गोत्र का एक उपवर्ग (उपदल) माना है, किन्तु प्रवरमञ्जरी ने पृ० ३८ पर जैमिनि को यास्क, वाबूल, मौन एवं अन्यों के साथ 'मार्गव-वैतहव्य-सावतसेति' प्रवर वाला माना है तथा पृ० १०८

१३. अथ पाराशराणां व्यार्षेयः। विसष्ठ-शास्त्य-पाराशर्येति। पराशरवच्छवितवद्वसिष्ठविदिति। आप० औ० सू० (२४।१०।६)।

एवं १७८ पर बादरि (या वादरि) को पराशरों का एक उपविभाग माना है। अतः यह सम्भव था कि कितपय व्यक्ति शितयों के उपरान्त भी जैमिनि या वादरायण के नाम ग्रहण कर सकते थे।

शंकराचार्यं के अत्यन्त प्रसिद्ध शिष्य सुरेश्वराचार्यं की 'नैष्कर्म्यंसिद्धि' की उक्तियों का उत्तर देना मी आवश्यक है। सुरेश्वराचार्य का कथन है कि जैमिनि का यह मन्तव्य नहीं है कि वेद के समी वचन यज्ञिय कृत्यों से सम्बन्धित हैं; यदि वे वास्तव में वैसा विश्वास करते तो उन्होंने उस 'शारीरकसूत्र' का प्रणयन न किया होता, जिसका आरम्म 'अथातो ब्रह्मजिज्ञासा' एवं 'जन्माद्यस्य यतः' से होता है और जिसमें सभी वेदान्तवचनों के अर्थ के विषय में खोज की बात पायी जाती है, जिसमें ब्रह्म के रूप का स्पष्ट निरूपण है और है गंमीर तर्क के साथ अपने शब्द का समर्थन, किन्तु उन्होंने शारीरक शास्त्र का प्रणयन अवश्य किया। इस वचन (उक्ति) का तात्पर्यं यह है कि जैमिनि ने ब्रह्म के ज्ञान एवं खोज पर शारीरक-सूत्र नामक एक सूत्र-ग्रन्थ लिखा, जिसका आरम्म उन्हीं दो सूत्रों से हुआ जो विद्यमान वेदान्तसूत्र के प्रथम दो सूत्र कहे जाते हैं। १४ कर्नल जैकव ने नैष्कर्म्यसिद्धि के प्रथम संस्करण की मूमिका (पृ०३) में ऐसा विचार व्यक्त किया है कि नैष्कर्म्यसिद्धि ने जैमिनि को वेदान्तदर्शन का लेखक माना है। किन्तु उनका कथन त्रुटिपूर्ण है, क्योंकि सुरेश्वर ने जो कुछ कहा है वह यही है कि जैमिनि ने कर्ममीमांसा पर न केवल एक सूत्र-ग्रन्थ लिखा प्रत्युत उन्होंने ब्रह्ममीमांसा के सिद्धान्तों पर शारीरक-सूत्र नामक एक ग्रन्थ मी लिखा, किन्तु उन्होंने (सुरेश्वर ने) यह नहीं कहा है कि वेदान्तसूत्र का सम्पूर्ण ग्रन्थ जैमिनि द्वारा लिखित है। डा० बेल्वाल्कर ने (देखिए वेदान्त दर्शन पर गोपाल वस् मल्लिक लेक्चर्स, पृ० १४१-१४२) दो सिद्धान्त प्रतिपादित किये हैं, यथा—(१) छान्दोग्योपनिषद् एवं बृहदारण्यकोपनिषद् तथा अन्य उपनिषदों की प्रत्येक शाखा के लिए पृथक्-पृथक् ब्रह्म-सूत्र लिखित थे, एवं (२) जैमिनि का शारीरक सूत्र इसमें सम्मिलित कर लिया गया और वह विद्यमान ब्रह्मसूत्र के विषयों में प्रमुख स्थान रखता था। किन्तु प्रस्तुत लेखक इन दोनों सिद्धान्तों का विरोध करता है । यहाँ पर अति विस्तार के साथ कुछ कहा नहीं जा सकता, किन्तु इतना कह देना आवश्यक है कि डा० वेल्वाल्कर के कथन के पीछे कोई साक्ष्य नहीं है। यदि 'जन्माद्यस्य यतः' जैमिनि (जो महामारत एवं पुराणों द्वारा विशेष रूप से सामवेदी घोषित हैं) का ही एक सूत्र है तो वह सूत्र माष्यकारों द्वारा तैत्तिरीयोपनिषद् के वचन पर आधारित क्यों माना जाता है ? छान्दोग्योपनिषद् एवं वृहदारण्यकोपनिषद् में प्रत्येक, अन्य आठ उपनिषदों (दस प्रमुख उपनि-पदों में) से विस्तार में दुगुनी हैं और तैत्तिरीयोपनिषद् से ६ गुनी बड़ी हैं। अतः ये दोनों उपनिषदें विद्यमान ब्रह्मसूत्र में अधिक वार चर्चा का विषय रही हैं। दूसरा सिद्धान्त तो मात्र अनुमान है। हमें इस वात की पुष्टि के लिए कोई साक्ष्य नहीं प्राप्त होता कि वेदान्तसूत्र का प्रमुख भाग जैमिनि के शारीरक सूत्र से उठाकर रख लिया गया है, जब कि हमें वह (जैमिनि का शारीरक सूत्र) अभी तक प्राप्त नहीं हुआ है और न उससे कोई अन्य सूत्र (ऊपर उद्घृत दो सूत्रों के अतिरिक्त) कहीं किसी ग्रन्थ में उद्घृत हुए हैं।

अब हम कुछ उन सूत्रों की चर्चा करेंगे जिनमें 'तदुक्तम्' शब्द आये हैं। कुल आठ सूत्रों में ये शब्द आये

१४. यतो न जैमिनेरयमिभप्राय आम्नायः सर्व एव क्रियार्थक इति । यदि ह्ययमिभप्रायोऽभविष्यद् अयातो ब्रह्मजिज्ञासा, जन्माद्यस्य यतः—इत्येवमादिब्रह्मवस्तुस्वरूपमात्रयाथात्म्यप्रकाशनपरं गम्भीरन्यायसन्दृब्धं सर्व-वेवान्तार्थमीमांसनं श्रीमच्छारीरकं नासूत्रयिष्यत्, असूत्रयच्च । तस्माज्जैमिनेरेवायमिभप्रायो यथैव विधि-वाक्यानां स्वार्थमात्रे प्रामाण्यमेवमैकात्म्यवाक्यानामप्यनिधगतवस्तुपरिच्छेदसाम्यादिति । नैष्कर्म्यसिद्धि, पृ० ५४-५५ (श्री कर्नल जैकब द्वारा सम्पादित, बी० एस० एस०, १६०६) ।

हैं। शंकराचार्य का कथन है कि वे० सू० (१।३।२१, २।१।३१, २।१।३१, ३।३।१८) में जहाँ 'तदुक्तम्' आया है वहाँ स्वयं वे॰ सू॰ के पूर्ववर्ती सूत्र की ओर ही निर्देश किया गया है। वे॰ सू० (३।३।२६, ३।३।३३, ३।३।४० एवं ३।४।४२) में शंकराचार्य का कथन है कि ये सूत्र कम से पू० मी० सू० (१०।८।१५, ३।३।८, ११।४।१० एवं १।३।८-६) की ओर तथा वे॰ सू॰ (३।३।४३) संकर्षकाण्ड की ओर संकेत करते हैं। अन्य आचार्य शंकराचार्य से तथा आपस में इस विषय में असहमति व्यक्त करते हैं। वल्लभाचार्य का, जो भागवत को वेद के समान प्रामाणिक मानते हैं और कहीं-कहीं वेद से अति उच्च ठहराते हैं, कथन है कि वे० सू० (३।३।३३, ३।३।४० एवं ३।४।४२) में आये 'तदुक्तम्' शब्द मागवत पुराण के वचनों की ओर संकेत करते हैं। वे० सू० (३।३।४४) में पू० मी० सू० (३।३।१४) के शब्दों एवं सिद्धान्तों की ध्विन टपकती है। " 'तदुक्तम्' का अर्थ सामान्यतः सभी स्थलों पर एक ही होना चाहिए, अर्थात् इन शब्दों को सदैव पू० मी० सू० या वे० सू० की ओर ही संकेत करते हुए समझा जाना चाहिए। किन्तु इन विकल्पों में किसी एक को पूर्णतया स्वीकार करने के लिए कोई आचार्य सन्नद्ध नहीं होते । एक अन्य बात मी विचारणीय है कि विद्यमान पूर्ण मी भूर में 'तदुक्तम्' बहुत कम प्रयुक्त हुआ है, जैसा कि ४।३।६ में जहाँ यह ४।१।१६ की ओर संकेत करता है। १६ पू० मी० सू० ने यद्यपि बादरायण को पाँच बार उल्लिखित किया है, तथापि यह कहीं भी वे० सू० द्वारा प्रभावित हुआ दृष्टिगोचर नहीं होता। दूसरी ओर न केवल वे॰ सु॰ के कुछ सुत्रों में 'तदुक्तम्' शब्द पू॰ मी॰ सू॰ की ओर संकेत करते हुए दृष्टिगत होते हैं, प्रत्युत वे० सू० ने कुछ पूर्वमीमांसा के शब्दों का बहुघा प्रयोग किया है, यथा-अर्थवाद, प्रकरण, लिंग, विधि, शेष, तथा शुद्ध रूप से पूर्वमीमांसा विषयों का प्रयोग किया है, यथा-- ३।३।२६ (कुशाछन्दस्तुत्युपगानवत्), ३।३।३३ (औपसदवत्), ३।४।२० (घारणवत्), ४।४।१२ (द्वादशाहवत्)। अतः ऐसा प्रतीत होता है कि विद्य-मान वेदान्तसूत्र अधिक अंश में पू० मी० सू० की पूर्वकल्पना करता है और पू० मी० सू० किसी रूप में वेदान्त-सूत्र से प्रमावित होता नहीं प्रकट होता।

अब प्रस्तुत लेखक व्यास, जैमिनि, बादरायण, पू० मी० सू० एवं वे० सू० के विषय के विभिन्न सूत्रों को एकत्र कर अघोलिखित निष्कर्ष निकालने का प्रयत्न करता है—

(१) महामारत एवं कुछ पुराणों का कथन है कि जैमिनि पाराशर्य व्यास के शिष्य थे। किन्तु यह कथन जैमिनि के लिए सामवेद-ज्ञान के प्रेषण के सम्बन्ध में ही है और इसे उसी विषय तक सीमित रखना चाहिए (अन्य विषयों से सम्बन्धित नहीं करना चाहिए), जैसा कि मीमांसा का सिद्धान्त "याबद्धचनं वाचिनकम्" कहता है। हमें जैमिनीय ब्राह्मण, जैमिनीय श्रौत सूत्र एवं गृह्य सूत्र की उपलब्धि हुई है। जैमिनि को सामवेद का ज्ञान दिया गया, ऐसी परम्परा प्रचलित है, जिसे त्रुटिपूणें सिद्ध करने के लिए हमारे पास कोई प्रमाण नहीं है। किन्तु इस परम्परा को पू० मी० सू० एवं वे० सू० के लेखकों तक बढ़ाने के लिए हमारे पास कोई साक्ष्य नहीं है। वल्लमाचार्य जैसे पश्चात्कालीन मध्यकालिक लेखकों ने, जिन्हें इतिहास, कालनिर्णय आदि का ज्ञान नहीं था और जो अपने प्रिय

१४. मिलाइए 'लिंगम्यस्त्वात्तदि बलीयस्तवपि', वे० सू० (३।३।४४) एवं 'मृतिलिङगवाक्यप्रकरण-स्थानसमास्यानां समवाये पारदीवंत्यमर्थविष्रकर्वात्', पू० मी० सू० (३।३।१४)।

१६. अन्ते वा तबुक्तम्। पू॰ मी॰ सू॰ (४।३।६)। यह ४।१।१६ (अन्ते तु बाबरायणस्तेषां प्रधान-शब्दत्वात्) की ओर निर्देश करता है। पू॰ मी॰ सू॰ (६।२।२) में 'तबुक्तदोषम्' आया है जो पू॰ मी॰ सू॰ (७।२।१३) की ओर निर्देश करता है।

लेखकों एवं ग्रन्थों को गौरव देने में अतिशयोवित का सहारा लेते हैं, सामवेद के विषय की परम्परा को पू॰ मी॰ स्० एवं वे० सू० के लेखकों तक बढ़ा दिया है। उपर्युक्त विवेचन से यह प्रकट होता है कि प्रस्तुत पू० मी० सू० प्रस्तुत वे० सू० से पुराना है तथा पू० मी० सू०का लेखक वे० सू० के लेखक का शिष्य नहीं हो सकता। मध्य-कालीन लेखकों ने इस बात पर ध्यान नहीं दिया कि जैमिनि एवं बादरायण गोत्रनाम हैं, वे केवल व्यक्तिनाम ही नहीं हैं।

- (२) पाणिनि से यह प्रकट है कि उनके पूर्व पाराशर्य एवं कर्मन्द द्वारा लिखित दो मिक्षु-सूत्र थे। पतञ्जलि ने काशकृत्स्न द्वारा लिखित एक मीमांसा-ग्रन्थ का उल्लेख किया है । अतः ईसा से कई शतियों पूर्व ही मिक्षुओं ए मं मीमांसा पर सूत्र-ग्रन्थ प्रणीत हो चुके थे।
- (३) प्रस्तुत वेदान्तसूत्र में उल्लिखित जैमिनि के मतों की जाँच से प्रतीत होता है कि जैमिनि ने वेदान्त पर भी कोई ग्रन्थ लिखा था। नैष्कम्यंसिद्धि में पाये गये कुछ उल्लेखों से इस बात की पुष्टि होती है। इस बात को सिद्ध करने के लिए कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं होता कि ये जैमिनि बादरायण या पाराश्य के शिष्य थे। इसके विपरीत वे॰ सू॰ (३।४।४०) में 'जैमिनेरिप' नामक शब्द प्रस्तुत वे॰ सू॰ के लेखक द्वारा जैमिनि के समर्थन के प्रति प्रकट किये गये आमार-प्रदर्शन की ओर हमारा घ्यान आकृष्ट करते हैं। प्रस्तुत वे० सू० का लेखक जैमिनि के मतों के प्रति विशिष्ट सम्मान व्यक्त करता है, क्योंकि उसने अन्य आचार्यों (जिनमें बादरायण भी सम्मिलित हैं) की अपेक्षा जैमिनि के उद्धरण बहुत बार दिये हैं। ऐसा मान लेना आवश्यक हो जाता है कि जैमिनि नाम के दो लेखक थे, जिनमें एक ने पूर्वमीमांसा एवं वेदान्त जैसे विषयों पर लिखा था और दूसरे ने प्रस्तुत (विद्यमान) पुरु मी ॰ सू ॰ का प्रणयन किया था। वह जैमिनि विद्यमान पू॰ मी ॰ सू॰ के लेखक जैमिनि से मिन्न था।
- (४) यह बात कि पू॰ मी॰ सू॰ ने वादरायण को पाँच बार उल्लिखित किया है, जिनमें चार बार के उल्लेख केवल यज्ञिय मामलों के विषय में ही हैं, तथा यह बात कि वे० सू० ने वेदान्त के मामलों में वादरायण का उल्लेख नौ बार किया है, यह अनुमान निकालने के लिए हमें प्रेरित करती है कि बादरायण ने कोई ऐसा ग्रन्थ अवस्य लिखा था जिसमें पूर्वमीमांसा एवं वेदान्त के विषय थे। वह ग्रन्थ उपलब्ध नहीं है। यह वादरायण उस बादरायण से मिन्न है जिसे शंकराचार्य आदि ने प्रस्तुत वे० सू० का लेखक माना है। अतः बादरायण नाम के दो लेखक थे।

(५) शंकराचार्यं, मास्कर एवं अन्य आरम्भिक माध्यकारों के मत से प्रस्तुत वे० सू० के प्रणेता बादरायण ही थे। किन्तु ६ वीं शती के उपरान्त बादरायण तथा वेदव्यास के नामों में म्रान्ति उत्पन्न हो गयी।

(६) जहाँ तक पूर्वमीमांसासूत्र एवं वेदान्तसूत्र का सम्बन्ध है, जैमिनि केवल दो ही हैं (तीन नहीं, जैसा कि प्रो० शास्त्री का कथन है (इण्डियन एण्टीक्वेरी, जिल्द ४०, पृ० १७२) और वादरायण भी दो हैं। यहाँ पर हमारा प्रमुख सम्बन्ध केवल उन पूर्वमीमांसा-सिद्धान्तों एवं प्रणाली से है जिनका धर्मशास्त्र

के ग्रन्थों पर प्रमाव पड़ा है। यहाँ इतना कह देना आवश्यक है कि जैमिनि के पश्चात् सभी पूर्वमीमांसा-ग्रन्थ स्मृतियों एवं धर्मशास्त्र पर निर्भर रहे हैं। दो-एक उदाहरण यहाँ दिये जा रहे हैं। पूर्व मीव सूर्व (१।३) ने स्मृतियों की प्रामाणिकता की सीमाओं का उल्लेख किया है। पू० मी० सू० (६।७।६) ने 'घर्मशास्त्र' शब्द का उल्लेख किया है। पू० मी० सू० स्पष्ट रूप से अपने प्रमेयों (सिद्धान्तों) के समर्थन में स्मृति का सहारा लेता है, यथा-१२।४।४३ में । पू० मी० सू० (६।१।१२) पर शबर ने एक स्मृति-श्लोक उद्भृत किया है, जो सर्वथा मनु (८।४।६) एवं आदिपर्व (८२।२३) का श्लोक है। शवर ने अपने तर्कों की व्याख्या एवं समर्थन में बहुधा धर्मसूत्रों एवं स्मृतियों को उद्भृत किया है, यथा-पू० मी० सू० (६।१।१०) पर आप०

धर्मसूत्र (२।६।१२।११), पू॰ मी॰ सू॰ (६।१।१५) पर ब्याख्या करते हुए शवर ने लिखा है कि स्मृतियों में विणित कन्या-विकय शिष्टों द्वारा अमान्य ठहराया गया है। १७ उपर्युक्त प्रमेय के समर्थन में अन्य उदाहरण देना आवश्यक नहीं है। और देखिए जे॰ बी॰ बी॰ आर॰ ए॰ एस॰, जिल्द २६ (ओल्ड सीरीज, १६२४, पृ॰

८३-६८) एवं वही न्यू सीरीज, जिल्द १ एवं २, (१६२४, पृ० ६४-१०२)।

अब हम पूर्व मीमांसासूत्र पर ही चर्चा करेंगे। प्रत्येक शास्त्र के विषय में चार अनुबन्ध (अनिवार्य तत्त्व) ठहराये गये हैं। यथा—विषय (जिसका विवेचन किया जाता है), प्रयोजन, सम्बन्ध (प्रयोजन से शास्त्र का सम्बन्ध) एवं अधिकारी (वह व्यक्ति जो शास्त्राघ्ययन के लिए योग्य या समर्थ हो)। १८ क्लोकवार्तिक में आया है—'जब तक किसी शास्त्र या कर्म का प्रयोजन घोषित नहीं होता तब तक उसे कोई ग्रहण नहीं करता' (न तो पढ़ता या करता है)। १९ अतः पू० मी० सू० का प्रथम सूत्र विषय को उपस्थित करता है और शास्त्र का प्रयोजन व्यक्त करता है। २० उस सूत्र का कथन है—'अब यहाँ से घर्म की जिज्ञासा एवं विचार करना चाहिए। इस शास्त्र का प्रयोजन से सम्बन्ध साध्य तथा साधन का है, अर्थात् यह शास्त्र धर्म-ज्ञान की प्राप्ति का साधन है।' अतः जैसा कि शास्त्रदीपिका (पू० मी० सू० पर) का कथन है, इस शास्त्र का उपर्युक्त विषय है धर्म, वेदार्थ नहीं (तस्माद् धर्म इत्येव शास्त्रविषयो न वेदार्थ इति)। अधिकारी वही है जिसने वेद का या इसके एक अंश का अध्ययन शुरू से किया हो; पू० मी० सू० के छठे अध्याय में इसका विदाद वर्णन है।

१७. 'विकयो हि श्रूपते शतमितरयं दुहितृमते दद्यात्, आर्षे गोमिथुनम्-इति' (६।१।१०) पर एवं 'स्मातं च श्रुतिविरुद्धं विकयं नानुमन्यन्ते' (पू० मी० सू० ६।१।१४ पर) शबर । देखिए आप० घ० सू० (२।६।१३।११) जहाँ प्रथम वाक्य आया है और देखिए मनु (३।४३) जहाँ 'आर्षे गोमिथुनं शुल्कम्' आया है। पू० मी० सू० (६।६।१६) पर शबर ने 'यथैव स्मृतिः धर्मे....नातिचरितव्येति, धर्मप्रजासम्पन्ने दारे नान्यां कुर्वितित च। एविमदमिप स्मर्यत एव, अन्यतरापायेऽन्यां कुर्वितितं उद्धृत किया है। आप० घ० (२।४।११। १२-१३) में दो सूत्र आये हैं, यथा-'धर्मप्रजा...कुर्वीत' एवं 'अन्यत...कुर्वीत' (थोड़ा सा अन्तर है)।

१८. पूर्वमीमांसा के विषय में चार अनुबन्ध संक्षिप्त रूप में यों हैं—'शास्त्रे धर्मादिविषयः, तदवबोधः

प्रयोजनं , त्रैर्वाणकोऽधिकारी, विषयविषयिभावादयः सम्बन्धाः ।'

१६. सर्वस्येव हि शास्त्रस्य कर्मणो वापि कस्यचित्। यावत्प्रयोजनं नोक्तं तावत्तत्केन गृह्यते।। श्लोकवा०

(प्रतिज्ञासूत्र) १२, बालकीडा (याज्ञ० १।१, पृ०-२) द्वारा उद्धृत।

२०. अयातो धर्मजिज्ञासा सूत्रमाद्यमिदं कृतम्। धर्माख्यं विषयं वक्तुं मीमांसायाः प्रयोजनम्।। श्लोक-वार्तिक (प्रतिज्ञासूत्र) ११ । अय का अयं है आनन्तयं अर्थात् गृष्ठ से वेदाध्ययन के उपरान्त, जो पहले ही हो चुका है। शास्त्रदीपिका में आया है (पृ० १२)—'तित्सद्धमध्ययनादनन्तरं धर्मजिज्ञासा कर्तव्येति। सा चतुर्विधा धर्मस्वरूप-प्रमाण-साधन-फलं:। 'प्रतिज्ञासूत्र के श्लोक १८ पर न्यायरत्नाकर की टीका यों है—'योयं पूर्वो-क्तेन प्रयोजनेन सह शास्त्रस्य साध्यसाधन-सम्बन्धः स एव शास्त्रारम्भहेतुः। इस प्रसिद्ध कथन से मिलाइएः 'प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोऽपि प्रवर्तते' (श्लोकवा०, सम्बन्धाक्षेपपरिहार, श्लोक ५४)। प्राभाकर सम्प्रदाय के लेखक गण कहते हैं कि पू० मी० सू० (१।१।२) में 'धर्म' शब्द का अर्थ है 'वेदार्थ'। देखिए बृहती पर ऋजु-विमलापञ्जिका (पृ० २०)—'चोदनासूत्रेण चोदनालक्षणः कार्यरूप एव वेदार्थः, न सिद्धरूप इति प्रतिज्ञातम्। तदनेन भाष्येण व्याख्यायते। धर्मशब्दश्च वेदार्थमात्रपरः।'

मीमांसासूत्र यह नहीं बताता कि अर्थ जानने के पूर्व कितना वेदाध्ययन किया जाना चाहिए। इस विषय में स्मृतियाँ प्रकाश डालती हैं। गौतम (२।५१-५२) ने कई विकल्प दिये हैं—यथा—एक वेद के लिए १२ वर्ष या चार वेदों में प्रत्येक के लिए १२ वर्ष अथवा जब तक एक वेद कण्ठस्थ न हो जाय। मन् (३।१-२) में ऐसी ही बातें हैं, यथा-गुरु के चरणों में ३६ वर्षों तक वेदाध्ययन करना चाहिए या १८ वर्षों तक या ६ वर्षों तक अथवा जब तक वेद स्मृतिपटल पर अंकित न हो जाय। इस प्रकार तीन वेदों या एक वेद पढ़ने का विकल्प दिया हुआ है, याज्ञ० (१।३६) में आया है कि वेदाव्ययनकाल प्रत्येक वेद के लिए १२ वर्षों का होता है, या ५ वर्षों का या कुछ ऋषियों के मत से उतने काल तक जब तक कि छात्र एक वेद या उससे अधिक स्मरण न कर ले। किन्तु ये निर्देश बहुत-से ब्राह्मणों, क्षत्रियों एवं वैश्यों के लिए केवल ध्वनियाँ या शब्द मात्र रहे होंगे। इतना ही नहीं, मीमांसा का कथन है कि तीनों वर्णों के व्यक्ति को न केवल वेदाघ्ययन करना चाहिए, प्रत्युत उसे उसका अर्थ भी समझना चाहिए। पू० मी० सू० (१।१।१) पर शबर का कथन है कि श्रद्धास्पद याज्ञिक लोग ऐसा घोषित नहीं करते कि केवल वेदाघ्ययन मात्र से अर्थात् केवल वेद को स्मरण कर लेने से फल की प्राप्ति होती है, जहाँ ऐसा वचन आया है कि वेद स्मरण कर लेने से जो फल मिलता है वहाँ ऐसा कथन अर्थवाद (अर्थात् केवल वेदाध्ययन की प्रशंसा) मात्र है। देखिए तैत्तिरीयारण्यक (२।१४) २ , जहाँ ऐसा आया है- जो जो यज्ञ के विषय में वैदिक वचन का स्मरण करता है, उसका फल यह है कि मानो वह यज्ञ ही कर रहा हो, और वह अग्नि, वाय, सूर्य से साय ज्य प्राप्त कर लेता है।' तैं • उप • (१।६) ने स्वाध्याय (वेद को घारण करना) एवं प्रवचन (वेद को पढ़ाना या उसकी व्याख्या करना) को सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण कहा है और दो ऋषियों के मतों का उद्घाटन करने के उपरान्त नाक मीद्गल्य का मत दिया है कि स्वाघ्याय एवं प्रवचन अति महत्त्वपूर्ण हैं और उनको अपनाना चाहिए तथा उनके लिए प्रयत्न करना चाहिए; यद्यपि ऋत, सत्य, दम, शम, अग्निहोत्र, आतिथ्य आदि उनके साथ जोड़े जा सकते हैं, क्योंकि ये दोनों तप कहे जाते हैं। पू० मी० सू० (३।८।१८) में आया है (ज्ञाते च वाचनं न ह्यविदान विहितोऽस्ति) कि केवल वही व्यक्ति जो वेद जानता है यज्ञों के सम्पादन का अधिकारी है। शवर ने एक प्रश्न उठाया है कि वैदिक यज्ञ करने के योग्य होने के लिए किसी व्यक्ति को कितना वेद जानना चाहिए और स्वयं उत्त'र दिया है कि उसे उतना वेद स्मरण होना चाहिए जिससे वह अपने संकित्पत यज्ञ को पूर्ण कर सके। इसी सूत्र पर तन्त्रवार्तिक ने इतना जोड़ा है कि ब्रह्मचर्य काल में सम्पूर्ण वेद का अध्ययन करना चाहिए, किन्तु यदि कोई सम्पूर्ण वेद को स्मरण करने में असमर्थ हो, किन्तु किसी प्रकार अग्निहोत्र एवं दर्शपूर्णमास के अंश को स्मरण कर लेता है तो ऐसा नहीं कहा जा सकता कि उसे इन दोनों के सम्पादन का अधिकार नहीं है। वेद को स्मृति में घारण करना और उसके अर्थ को जानना बहुत बड़ा कार्य था। बहुत-से वैदिक मंत्र तीन प्रकार के प्रयोग वाले होते थे, यथा—यज्ञों के लिए (अधियज्ञ), देवों के लिए (अधिदैवत् या अधिदैव) एवं अध्यात्म के लिए अर्थात् आध्यात्मिक या तात्त्विक अर्थ के लिए। देखिए निर्णयसागर प्रेस संस्करण का ३।१२ (जहाँ ऋ० १।१६४।२१ अविदेवत एवं अध्यात्म ढंग से व्याख्यायित

२१. तस्मात्स्वाधायोऽध्येतव्यो यं यं ऋतुमधीते तेन तेनास्येष्टं भवत्यग्नेर्वायोरावित्यस्य सायुक्यं गच्छति । तै० आ० (२।१४); ऋतं च स्वाध्यायप्रवचने च . . सत्यमिति सत्यवचा राचीतरः । तप इति तपोनित्यः पौद्यिष्टिः स्वाध्यायप्रवचने एवेति नाको मौद्गल्यः । तद्धि तपः तद्धि तपः । तै० उप० (१।६)।

है), १०।२६ (जहाँ ऋ० १०।८२।२ अधिदैवत एवं अध्यातम ढंग से निरूपित है), ११।४ (जहाँ ऋ० १०।८५।३ अधियज्ञ एवं अधिदैवत ढंग से व्याख्यायित हैं), १२।३७ (जहाँ वाज०संहिता ३४।५५ अधिदैवत एवं अध्यातम ढंग से निरूपित हैं); १२।३८ (जहाँ अधवं० १०।८।६ अधिदैवत एवं अध्यातम ढंग से व्याख्याध्याचित हैं। मनु (१।२३) एवं वेदांगज्योतिष का कथन है कि तीन वेदों के मन्त्र अग्नि, वायु एवं सूर्य से यज्ञों के सम्पादन के लिए लिये गये थे। विश्वरूप (याज० १।५१) ने 'वेदं व्रतानि वा पारं नीत्वा' की व्याख्या वेद को समृतिपटल में घारित करने एवं उसके अर्थ को पूर्णरूपेण समझने के अर्थ में की है न कि केवल स्मृतिपटल में घारित करने के अर्थ में। दक्ष का कथन है कि वेदाम्यास (वेदाध्ययन) में पाँच वातें होती हैं, यथा——वेदस्वीकरण (पहले स्मृतिपटल पर घारण करना अर्थात् याद कर लेना), विचार (उस पर विचार करना); अम्यसन (वार-वार दुहराना), जप एवं दान (शिष्य को उसका ज्ञान देना)। विचार किसी एक अंश को ही स्मरण कर पाते थे।

सभी दर्शनों में पूर्वमीमांसाशास्त्र अत्यन्त विशद है। <sup>23</sup> शास्त्र वही है जो नित्य शब्दों (वेद) द्वारा या मनुष्यों द्वारा प्रणीत प्रन्थों के रूप में (मानवीय) कर्मों (प्रवृत्तियों) एवं संयमनों (निवृत्तियों) का नियमन करता है और उन्हें घोषित करता है। <sup>25</sup> पू० मी० में २७०० सूत्र तथा ६०० से अधिक अधिकरण (जो विचारणीय विषयों के निष्कर्ष या न्याय कहलाते हैं) पाये जाते हैं। कुछ सूत्र बार-बार आये हैं, यथा—'लिंग-दर्शनाच्च' (यह ३० बार आया है) एवं 'तथा चान्यार्थदर्शनम्' (जो २४ बार आया है। अधिकरण में पाँच विषय होते हैं विषय, विशय (सन्देह), संगीत, पूर्वपक्ष एवं सिद्धान्त (अन्तिम निर्णय)। <sup>24</sup> सूत्र को अल्पा-क्षर (कम अक्षरों वाला अर्थात् संक्षिप्त), असंदिग्ध (अर्थ में स्पष्ट), सार बाला (जिसका कुछ सार हो); विश्वतोमुख (अर्थात् सभी दिशाओं वाला, जिसका प्रयोग विशद हो) अस्तोभवाला (अर्थात् विना व्यवधान

- २२. वेदस्य पारनयनमर्थतो ग्रन्थतश्च स्वीकरण न ग्रन्थत एव । विश्वरूप (याज्ञ० १।५१)। वेद-स्वीकरणं पूर्वं विचारोऽम्यसनं जपः । तद्दानं चैव शिष्येम्यो वेदाम्यासो हि पञ्चघा ॥ दक्षस्मृति (२।३४) मिताक्षरा द्वारा विना नाम लिये याज्ञ० (३।३१०) की व्याख्या में उद्घृत, अपरार्क (पृ० १२६, याज्ञ० १।६६)।
- २३. दर्शन बहुत से हैं, जैसा कि माधवाचार्य के सर्वदर्शन संग्रह से प्रकट है, किन्तु शास्त्रसम्मत एवं प्रसिद्ध दर्शन ६ हैं और वे जोड़े में विख्यात हैं, यथा—याय एवं वैशेषिक, सांख्य एवं योग, पूर्व मीमांसा एवं उत्तरमीमांसा। इण्डियन एण्टीक्वेरी (जिल्द ४५, पू०, १-६ एवं १७-२६) में ऐसा कथित है कि सर्वदर्शन-संग्रह माधवाचार्य द्वारा, जो आगे चलकर विद्यारण्य हो गये, नहीं लिखा गया है, प्रत्युत वह सायण के पुत्र तथा माधवाचार्य के भतीजे द्वारा लिखा गया था।
- २४. प्रवृत्तिर्वा निवृत्तिर्वा नित्येन कृतकेन वा । शासनाच्द्रंसनाच्चेव शास्त्रमित्यभिधीयते ॥ भामती (वे० सू० १।१।३ पर) जो परा० मा० (२।२, पृ० २८८) द्वारा पुराण से उद्धृत किया गया है। प्रथम अर्थाली इलोकवार्तिक (शब्द परिच्छेद, क्लोक ४) है।
- २४. विषयो विशयश्चैवपूर्वपत्तस्तथोत्तरम् । निर्णयश्चेति पञ्चांग शास्त्रेधिकरणं स्मृतम ।। तिथितस्व (पृ० ६२) रामकृष्ण की अधिकरणकौमुदी एवं सर्वदर्शनकौमदी (पृ० ८६) द्वारा उद्धृत । कुछ लोगों ने 'निर्णश्चेति सिद्धान्त' ऐसा पढ़ा है । माधवाचार्य ऐसे लोगों ने पाँचों को यों कहा है:-विषय, विशय (या सन्देह), सक्ष्मित, पूर्वपक्ष एवं सिद्धान्त ।

या हकावट वाला) तथा अनवद्ध (दोषरिहत) होना चाहिए। व माध्य वह है जो सूत्र के अर्थ को वैसे वाक्यों में रखता है जो सूत्र के शब्दों के अनुगामी होते हैं और जो (माध्य) स्वयं अपने से कुछ जोड़ता है (सूत्र के विषय की व्याख्या या निरूपण के लिए)। वार्तिक वह है जो यह बताता है कि सूत्र में क्या उल्लिखित है या क्या छूट गया है या क्या ठीक से नहीं कहा गया है। राजशेखर की काव्यमीमांसा (अध्याय २) में सूत्र, माध्य, वृत्ति, टीका, कारिका आदि की परिमाषाएँ दी गयी हैं।

पूर्वमीमांसासूत्र ने प्रथम सूत्र में घोषित किया है कि व्यक्ति को वेदाव्ययन करना चाहिए। इसके उपरान्त उसमें आया है कि जब व्यक्ति ऐसा कर ले तो उसे धमं के प्रति जिज्ञासा करनी चाहिए। इसलिए दूसरे सूत्र में धमं की परिभाषा ही दी गयी है कि 'वह एक ऐसा कार्य है जो मनुष्य का सबसे अधिक हित करनेवाला है, वह एक प्रवोधकारी (वैदिक) वचन से विशेषता को प्राप्त हैं। शवर ने व्यास्या की है कि 'वोदना' शब्द का अर्थ है वह वाक्य जो व्यक्ति को कोई कार्य करने के लिए प्रेरित करता है या प्रबोधित करता है। अतः इससे प्रकट होता है कि धमं के विषय में ज्ञान (प्रमाण) के साधन वैदिक वाक्य हैं और उसका यह तात्पर्य भी है कि चोदना द्वारा जो कुछ विशिष्टता को प्राप्त होता है या प्रकट किया जाता है वह धमं है अर्थात् उससे धमं का स्वरूप प्रकट किया जाता है। 'अयं' शब्द द्वारा वे कमं पृथक किये जाते हैं (धमं से उनका पृथकत्व) प्रकट किया जाता है जो वेद में उल्लिखत तो होते हैं, किन्तु उसके करने से बुरा फल प्राप्त होता है, यथा—ऐसा वाक्य 'जो व्यक्ति (किसी को हानि पहुँचाने के लिए) अभिचार करता है वह क्येन-याग कर सकता है'। यह धमं नहीं है, अधमं है, क्योंकि जादू को पापमय कह कर घृणित माना गया है। यह विदिक वाक्य यह नहीं कहता कि हिसा करनी चाहिए, यह केवल इतना ही कहता है कि क्येनयाग से पीड़ा होती है, अतः यदि कोई पीड़ा देना चाहे या हिसा करना चाहे तो क्येन उसका साधन है। रें

श्लोकवार्तिक में आया है कि 'चोदना' 'उपदेश' एवं 'पिघि' शब्द माध्यकार शबर के अनुसार पर्याय हैं। 'विधि' शब्द का अर्थ बहुधा शास्त्रचोदना या शास्त्राज्ञा के रूप में किया जाता है, किन्तु सामान्य सम्भाषण

२६. अल्पाक्षरम् सन्दिग्धं सालद्वित्रवतोमुलम् । अस्ततोभमनवद्यं च सूत्रं सूत्रविदो विदुः (पद्मपादं की पञ्चपादिका, पृ० ६२, ब्रह्माण्ड २।३३।४८, वायु० ५६ ।१४२, युवितदीपिका, पृ० ३ जहाँ 'अस्तोभं' को 'अपुनरुक्तं' कहा गया है) । पञ्चपादिका ने इसे पौराणिक इलोक के रूप में उद्धृत किया है और वक्तय्यं को 'अपुनरुक्तं' कहा गया है) । पञ्चपादिका ने इसे पौराणिक इलोक के रूप में उद्धृत किया है और वक्तय्यं दिया है—'सर्वतोमुलमिति नानार्यतामोह' और टीका में आया है : 'अर्थ'कत्वादेकं' वाक्यमिति न्यायस्य सूत्रान्यविषयत्वात् न वाक्य भेदः'।

२७. तस्माच्चोदनालक्षणोऽर्थः श्रेयस्करः: ...य एव श्रेयस्करः स धमं शब्देनोच्यते'। उभयमिह चोदनया लक्ष्यते अर्थोऽनर्थद्रचेति। कोऽर्थः, यो निःश्रेयसाय ज्योतिष्टोमादिः। कोऽनर्थः, यः प्रत्यवायाय श्येनो वण्य
नया लक्ष्यते अर्थोऽनर्थद्रचेति। कोऽर्थः, यो निःश्रेयसाय ज्योतिष्टोमादिः। कर्य पुनरसावनर्यः। हिंसा हि सा हिंसा च
इषुरित्येवमादिः। तत्र अनर्थो धमं उक्तो मा भूदिति अर्थग्रहणम्। कर्य पुनरसावनर्यः। हिंसा हि सा हिंसा च
प्रतिषद्धित । ... नैव श्र्येनाद्ध्यः कर्त्तंथ्या विशायन्ते । यो हिंसितुमिच्छेत् तस्यायमम्युपाय इति
प्रतिषद्धित । ... नैव श्र्येनाद्ध्यः कर्त्तंथ्या विशायन्ते । यो हिंसितुमिच्छेत् तस्यायमम्युपाय इति
प्रतिषद्धित । ... नैव श्र्येनाद्धियः कर्त्तंथ्या विशायन्ते । यो हिंसितुमिच्छेत् तस्यायमम्युपाय इति
प्रतिषद्धित । ... नैव श्र्येनाद्धियः कर्त्तंथा विशायन्ति, न 'अभिचरितव्यम्' इति । शबर (१।१।२, अन्त
तेषामुपदेशः। हि श्येनेनाभिचरन् यजेत इति हि समामनित्ति, न 'अभिचरितव्यम्' इति । शबर (१।१।२, अन्त
नेषामुपदेशः। हि श्येनेनाभिचरन् यजेत इति हि समामनित्ति, न अस्ति श्रित्या का उत्ति है जो ज्योतिष्टोम का
में)। देखिए पू० मी० सू० (१।४।४ एवं श्रादाश्येनेन) को उद्धत किया है।
आप० श्रौ० (२२।७–१६, समानित्रतरच्छ्येनेन) को उद्धत किया है।

में शास्त्राज्ञा या शासन की आजा का अर्थ होता है किसी व्यक्ति को कुछ करने से रोकना। अतः 'चोदना' या 'विधि' शब्द का प्रयोग यहाँ पर 'अनुशासन' या उपदेश के अर्थ में हुआ है। परिणामस्वरूप धर्म का तात्पर्य है ऐसा धार्मिक कर्म (याग) जो सर्वोच्च हित साधने वाला हो। ऋ० (१०-६०-१६) में यज्ञ को प्रथम (या प्राचीन) धर्म (यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन्) कहा गया है और शबर ने पू० मी० सू० (१।१।२) के भाष्य में इस सिद्धान्त के प्रतिपादन में इसको उद्धृत किया है कि धर्म का अर्थ है 'याग'। वेदांगज्योतिष (इलोक ३, वेदा हि यज्ञार्थमिप्रवृत्ताः) में आया है कि वेदों का प्रवर्तन यज्ञ के लिए हुआ है। मिताक्षरा (याज्ञ० २।१३५) एवं दायतत्त्व (पृ० १७२) व्यवहारमयूख (पृ० १५७) ऐसे मध्यकालीन ग्रन्थों ने एक ऐसा इलोक उद्धत किया है जो देवल या कात्यायन का कहा जाता है, जिसमें आया है कि सारी सम्पत्ति यज्ञों के लिए उत्पन्न की गयी है, अतः उसका व्यय धर्म के उपयोगों में होना चाहिए न कि नारियों, मूर्खों एवं अधार्मिकों के लिए। विश्व

शबर ने दूसरे सूत्र का परिचय यह कहकर दिया है कि घमं क्या है (अर्थात् घमं का स्वरूप क्या है), इसके लक्षण क्या हैं। इसकी प्राप्त के साधन क्या हैं, इसकी प्राप्त के त्रुटिपूणं साधन क्या हैं और इससे क्या प्राप्त होता है (अर्थात् इसके ज्ञान से क्या लाभ या फल मिलता है) और पुनः उत्तर दिया है कि दूसरे सूत्र ने प्रथम दो की (अर्थात् घमंं के स्वरूप एवं लक्षणों की) व्याख्या की है। इसका तात्पर्य यह है कि 'चोदनाएँ' (वैदिक प्रबोधक वचन) धमंं के विषय में प्रमाण (ज्ञान के साधन) हैं और वैदिक वचनों द्वारा जो व्यवस्थित होता है वह घमं (धमंस्वरूप) है। वेद एवं पूर्वमीमांसा शास्त्र के साथ घमं का सम्बन्ध स्पष्ट एवं संक्षिप्त हंग से कुमारिल के एक क्लोक से प्रकट हो जाता है दे । 'जब घमंं के सम्यक् ज्ञान के लिए विवेचन चलता रहता है तो इस प्रकार के ज्ञान के लिए वेद एक साधन होता है, विधि के विषय में मीमांसा पूर्ण सूचना प्रदान करेगी।' जिस प्रकार अच्छी दृष्टि रहने पर मी बिना प्रकाश के कुछ नहीं जाना जा सकता, उसी प्रकार विना पू० मी० सू० की विधियों को जाने व्यक्ति धमंं का सम्यक् ज्ञान नहीं प्राप्त कर सकता। इसके उपरान्त जैमिनि ज्ञान (प्रमाण) के साधनों की जाँच करते हैं और घोषित करते हैं कि 'शब्द' (अर्थात् वेद) के अतिरिक्त धमंं के विषय में ज्ञान का कोई अन्य साधन नहीं है; धमं का प्रत्यक्षीकरण नहीं हो सकता। वह प्रत्यक्ष नहीं है। अन्य सभी प्रमाण प्रत्यक्ष पर आधारित हैं अतः उनसे धमं की परिभाषा या व्याख्या नहीं की जा सकती। कुमारिल के अनुसार प्रमाण ६ हैं—प्रत्यक्ष, अनुसान, उपमान, राब्द, अर्थापित एवं अभाव। प्रमाकर ने अन्तिम (अर्थात् अभाव) को प्रमाण नहीं माना है।

पू॰ मी॰ सू॰ के बारह अध्यायों के विषय यों हैं—(१) प्रमाण।(ज्ञान के साधन); (२) भेद (६ कारण जिनके आधार पर धार्मिक कृत्य एक-दूसरे से पृथक् माने जाते हैं और कुछ प्रमुख तथा कुछ सहायक

२८. यज्ञार्थं विहितं वृत्तं तस्मात्तद् विनियोजयेत् । स्थानेषु धर्मजुष्टेषु न स्त्रीमूर्लविधमिषु ॥ मिता-भरा (याज्ञ० २।१३४) ने इस सिद्धान्त का घोर विरोध किया है।

२६. धमें प्रमीयमाणे हि वेदेन करणात्मना । इतिकर्तव्यताभागं मीमांसा पूरियष्यित । । कुमारिल की बृह-ट्टीका, तन्त्ररहस्य (गायकवाड़ ओरिएण्टल सीरीज, १६५६, प० ३६) द्वारा उद्धृत । इस क्लोक का परिचय अधो-लिखित शब्दों द्वारा दिया गया है : 'वेदक्यार्थसंशये सित तिन्त्रणयोपियकन्यायनिबन्धनं हि शास्त्रं मीमांसा । . . . सा च करणीभूतस्य वेदस्येतिकर्तव्यता । यथा चक्षुष आलोकः । यथा बानुमानस्य व्याप्तिस्माणम् । यथा वोपमानस्य सादृश्यम् । यथा वा अर्थापत्तेः सन्देहापत्तिः ।' माने जाते हैं); (३) शेष (शेष का अर्थ है अधीन या जो दूसरे के अधीन होता है वह शेषी कहलाता है या जो दूसरे का सहायक होता है), इसका प्रयोग कैसे होता है, तथा श्रुति, लिंग, वाक्य, प्रकरण, स्थान एवं समाख्या की पारस्परिक शक्ति; (४) प्रयुक्ति (जो अपिरहार्य हो और जो कर्ता के अन्तःकरण पर निर्मर हो, अर्थात् जो कत्वर्थ हो और पुरुषार्थ हो); (५) कम (श्रुति आदि पर कम के निश्चय के सिद्धान्त); (६) अधिकार (याग करने के अधिकारी व्यक्ति); (७) सामान्यातिदेश (आदर्श याग के विषयों का उसके परिष्कारों या परिमार्जुनों तक फैलाव); (८) विशेषातिदेश (पृथक्-पृथक् कृत्यों के मिन्न मागों या विषयों का विस्तार); (६) ऊह (मन्त्रों तथा संस्कारों का अभियोजन); (१०) बाध (आदर्श यागों के परिमार्जनों में कुछ विषयों को छोड़ देना); (११) तन्त्र बहुत-से कर्मों या व्यक्तियों के लिए एक विषय की उपयोगिता एवं पर्याप्तता); (१२) प्रसंग (प्रयोग का विस्तार)। प्रथम अध्याय के चार पदों में चार विषय कमशः विवेचित हैं, यथा—विधि (प्रवोधक वाक्य या वचन), अर्थवाद (प्रशसात्मक व्याख्यात्मक वचन जिनमें मंत्र भी हैं), स्मृतियाँ (जिनमें लोकाचार एवं प्रयोग भी सम्मिलत हैं) एवं नाम (कृत्यों के नाम यथा—उद्भिद्, चित्रा)। यहाँ पर अध्यायों का विवेचन विशेष आवश्यक नहीं है। शबर ने सभी अध्यायों के निष्कर्ष उपस्थित किये हैं। उ

स्वयं पू० मी० सू० एक अति विस्तृत ग्रन्थ है, ऊपर से इसका आकार टीकाओं से तथा टीकाओं की टीकाओं से बहुत बढ़ गया है। शबर के पूर्व एक टीकाकार थे, जिन्हें शवर ने वृत्तिकार की संज्ञा दी है 37

३०. प्रथमेऽध्याये प्रमाणलक्षणं वृत्तम् । तत्र विध्यर्थवादमन्त्रस्मृतयस्तत्त्वतो निर्णोताः । गुणविधिनामधेयं परीक्षितम् । सन्दिग्धानामर्थानां वाक्यशेषादर्थाच्चाध्यवसानमुक्तम् । शबर (२।११ के आरम्भ में) । तन्त्रवार्तिक ने ऊपर के 'तस्वत' को इस प्रकार व्याख्यायित किया है : 'विध्यावितत्त्व निर्णोतिः प्रमाणेनैव स्थिता । समस्तो हि प्रथमः पादश्चोदनासूत्रपरिकरः । . . अतिमूलत्वं विज्ञानस्य स्मृतिप्रामाच्ये तत्त्वम् । नामधेयस्य चोदनान्त-गंतत्वात्प्रमाणत्वम् । सन्दिग्धनिर्णये वाक्यशेषसामर्थयोः प्रमाण्यमित्येवं समस्तमध्यायं प्रमाणलक्षणमाचक्षते ।' पू० मी० सू० बारह अध्यायों में विभक्त है । अतः इसे द्वादशलक्षणी भी कहा गया है ।

३१ 'शब्द क्या है,' के विषय में शबर ने स्पष्ट रूप से (भगवान्) उपवर्ष (१११।४ की व्याख्या में) का उल्लेख किया है, किन्तु रामानुज का कथन है कि बोधायन ने पू० मी० सू० एवं वे० सू० पर एक भाष्य लिखा था। वृत्तिकार, उपवर्ष एवं बोधायन के विषय में मतमतान्तर हैं। देखिए म० म० प्रो० कृप्युस्वामी (तृतीय अखिल भारतीय ओरिएण्डल कांफ्रेस, पृ० ४६४-४६८) एवं पं० वी० ए० रमास्वामी (इण्डि० हि० क्वा०, जिल्द १०, पृ० ४३१-४३३), जिन्होंने वृत्तिकार एवं उपवर्ष के परिचय पर विचार किया है। डा० एस्० के० आयंगर (मणिमेकलाई इन इट्स हिस्टॉरिक सेटिंग, पृ० १८६) एवं प्रस्तुत लेखक (जे० बी० बी० आर० ए० एस्०, १८२१, पृ० ८३-६८) का मत है कि वृत्तिकार एवं उपवर्ष पृथक्-पृथक् व्यक्ति हैं। म० म० कृप्युस्वामी का मत है कि वृत्तिकार एवं उपवर्ष पृथक्-पृथक् व्यक्ति हैं। म० म० कृप्युस्वामी का मत है कि वोधायन एवं उपवर्ष एक ही हैं। शंकराचार्य ने सम्मान के साथ उपवर्ष का नाम दो बार लिया है (भगवान् बोधायन एवं उपवर्ष एक ही हैं। शंकराचार्य ने सम्मान के साथ उपवर्ष का नाम दो बार लिया है। जिसकी विशव कहा है, वे० सू० ११३१२८ एवं ३१३१४३ पर) किन्तु कहीं भी बोधायन का उल्लेख नहीं किया है। जिसकी विशव टीका के विषय में रामानुज ने वे० सू० के भाष्य में उल्लेख किया है। देखिए बोधायन एवं उपवर्ष पर जनलंख टीका के विषय में रामानुज ने वे० सू० के भाष्य में उल्लेख किया है। देखिए बोधायन एवं उपवर्ष पर जनलंख टीका के विषय हिस्ट्री, मद्रास, जिल्द ७, पृ० ७, पृ० १०७-११४ एवं बी० ए० रमास्वामी शास्त्री (भूमिका तत्व-आव इण्डियन हिस्ट्री, मद्रास, जिल्द ७, पृ० ७, पृ० १०७-११४ एवं बी० ए० रमास्वामी शास्त्री (भूमिका तत्व-आव इण्डियन हिस्ट्री, मद्रास, जिल्द ७, पृ० ७, पृ० १०७-११४ एवं बी० ए० रमास्वामी शास्त्री (भूषिका तत्व-अन्यु, पृ० १४-१८, १८३६)। और देखिए इण्डि० हि० क्वा० (जिल्व १०, पृ० ४३१-४४२) जहाँ पूर्वमीमासा-बन्दु, पृ० १४-१८, १६३६)। और देखिए इण्डि० हि० क्वा० (जिल्व १०, पृ० ४३१-४४२) जहाँ पूर्वमीमासा-बन्दु, पृ० १४-१८, १६३६)। और देखिए इण्डि० हि० क्वा० (जिल्व १०, पृ० ४३१-४४२) जहाँ पूर्वमीमासा-

और कितपय स्थलों पर उन्हें सम्मानपूर्वंक उद्धृत किया है (यथा—२।१।३२ एवं ३२, २।२।२६, २।३।१६, ३।१।६ पर 'अत्र मगवान् वृत्तिकारः कहा है; कहीं-कहीं यथा ८।१।१ पर 'वृत्तिकारः' वहुवचन में आया है)। पू० मी० सू० १।१।३-५, २।१।३३। एवं ७।२।६ की टीका में शवर ने वृत्तिकार से असहमित प्रकट की है। पू० मी० सू० की सबसे प्राचीन विद्यमान टीका शवर का माप्य है। शवर ने पू० मी० सू० के विषयों से तथा कुछ अन्य विषयों से सम्बन्धित बहुत से क्लोक उद्धृत किये हैं। पू० मी० सू० पर उद्धृत क्लोक २।१।३२, २।१।३३, २।२११, ४।३।३, ४।४।२१, ४।४।२४ आदि पर पाये जाते हैं। ये समी क्लोक शवर द्वारा पू० मी० सू० की किसी टीका या उस पर लिखे गये किसी ग्रन्थ से उद्धृत हुए हैं, जिनमें दो-एक सम्भवतः किसी श्रीतसूत्र से लिये गये हैं और दो-एक स्वयं उनके द्वारा प्रणीत हैं।

पू॰ मी॰ सू॰ पर बहुत-सी टीकाएँ १०वीं तथा उसके पश्चात् की शतियों के लेखकों की हैं और वे आज भी विद्यमान हैं, जिनमें २२ का उल्लेख म॰ म॰ गोपीनाथ कविराज ने किया है (सरस्वतीमवन स्टडीज, जिल्द ६, पृ॰ १६६)। शवर के माप्य पर कतिपय टीकाएँ हैं, जैसा कि श्लोकवार्तिक से प्रकट है। कुमारिल

के पूर्व की प्रणीत टीकाएँ आज उपलब्घ नहीं हैं।

क्मारिल ने शबर के माप्य (पू० मी० सू० १।१।) पर श्लोकवार्तिक लिखा जिसमें ४००० श्लोक हैं तथा १।२ पर पू० मी० सू० के तीसरे अध्याय के अन्त तक एक विशद तन्त्रवार्तिक लिखा है और पू० मी० सू० (अध्याय ४-१२) पर टुप्-टीका लिखी है (जो छिट-पुट टिप्पणी के रूप में है न कि लगातार चलने वाली टीका)। ऐसा कहा जाता है कि कुमारिल ने पू० मी० सू० पर दो अन्य टीकाएँ मी लिखी हैं; यथा- 'मध्यमटीका' एवं बृहट्टीका । न्यायरत्नाकर ने बृहट्टीका का उल्लेख किया है, तन्त्रवातिक पर न्याय-सुवा ने इससे कई क्लोक उद्धृत किये हैं तथा ऋषिपुत्र परमेरवर के जैमिनीय-सूत्रार्थ संग्रह ने वृहट्टीका को कई बार उद्धृत किया है। क्लोकवार्तिक पर दो टीकाएँ अब तक प्रकाशित हुई हैं, यथा-पार्थसारिथ का न्यायरत्नाकर एवं मुचारित मिश्र की काशिका । तन्त्रवातिक के अंग्रेजी अनुवाद में म० म० डा० गंगानाथ झा नें उस की आठ टीकाओं का उल्लेख किया है, जिनमें न्यायसुघा या सोमेश्वर का राणक वड़ी विशद है, अन्य टीकाएँ अभी पाण्डुलिपियों के रूप में ही हैं। टुप्टीका की कई टीकाएँ हैं जो अभी अप्रकाशित हैं। पार्थंसारिथ मिश्र के तन्त्ररत्न में पू० मी० सू० के कुछ अध्यायों के विषयों पर चर्चा है। शबर के भाष्य पर प्रमाकर ने 'बृहती' नामक एक टीका लिखी है, तर्कपाद (पू० मी० सू १।१) पर उसका कुछ अंश शालिकनाथ मिश्र की ऋजुविमलापञ्चिका की टीका के साथ पं० एस० के० रमानाथ शास्त्री द्वारा सम्पादित तथा मद्रास विस्वविद्यालय द्वारा प्रकाशित हुआ है (१६३४)। पार्थसारिथ की शास्त्रदीपिका पू० मी० सू० पर कोई नियमित टीका नहीं है, किन्तु यह उस पर एक अति महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है और कुमारिल के मतों को स्वीकार करता है। एक अन्य अति उपयोगी ग्रन्थ है माघवाचार्यकृत जैमिनीय-न्याय-माला-विस्तार (आनन्दाश्रम प्रेस, पूना), जो पू॰ मी॰ सू॰ के पद्य में निष्कर्ष उपस्थित करता है; उसमें गद्य में आलो-चना भी है और प्रमाकर (शालिकनाथ आदि द्वारा 'गुरु' नाम से घोषित) का कुमारिल से अन्तर प्रकट किया गया है। शालिकनाथ ने स्वतन्त्र रूप से प्रकरणपञ्चिका नामक ग्रन्थ लिखा है। प्रभाकर के सम्प्रदाय का एक अन्य ग्रन्थ भी है जो भवनाय या भवदेव लिखित है और नविविवेक नाम से प्रसिद्ध है (पं० एस० के॰ रमानाथ शास्त्री द्वारा सम्पादित तथा मद्रास विश्वविद्यालय द्वारा प्रकाशित, १६३७)। व्यवहार पर लिखित मदनरत्नप्रदीप द्वारा भवनाथ प्रशंसित हैं और प्रमाकर के सिद्धान्त रूपी कमल के सूर्य कहे गये हैं। रामानुजाचार्य का तन्त्र रहस्य, जो लगमग १७५० ई० में प्रणीत हुआ है, प्रमाकर सम्प्रदाय का अन्तिम महत्त्वपूर्ण ग्रन्य है और यह प्रभाक र के ग्रन्थों एवं उन पर शाल्किनाय की टीकाओं के विषय में उपयोगी वातें बताता है। प्रबोध चन्द्रोदय (अंक २) ने गुरु, कुमारिल (या तौतातित), शालिकनाथ एवं वाचस्पति का उल्लेख करने के उपरान्त महोदिध एवं महाव्रती ( महाव्रता की कृति) का उल्लेख किया है, जो नयविवेक द्वारा वर्णित हैं (प्० २७१ एवं २७३)।

प्रभाकर एवं कुमारिल में बहुत सी बातों को लेकर वैमिन्न्य है<sup>3२</sup> पू० मी० सू० के प्रथम सूत्र से ही दोनों के विवाद का आरम्भ हो जाता है<sup>33</sup>। शालिकनाथ ने प्रकरणपञ्चिका में कई स्थानों पर प्रभाकर को गुरु कहा है । कुमारिल मट्ट एवं प्रमाकर के पारस्परिक काल की स्थिति के विषय में कई मत पाये जाते हैं । देखिए म० म० गंगानाथ झा कृत 'प्रमाकर सम्प्रदाय' (१६११), ए० बी० कीथ की 'कर्ममीमांसा' (१६२१) द्वितीय अखिल मारतीय ओरियण्टल कान्फ्रेंस (पृ० ४०८-४१२) एवं तृतीय अखिल मारतीय ओरिएण्टल कान्फ्रेंस (पृ० ४७४-४८१) तथा जे० ओ० आर० (मद्रास, जिल्द १, पृ० १३१-१४४ एवं २०३-२१०) । प्रो० कुप्पुस्वामी ने ही दोनों कान्फ्रेंसों का विवरण प्रकाशित किया है। प्रश्न यह उपस्थित है कि शालिकनाथ प्रमाकर के एक साक्षात् शिष्य थे या उनके पश्चात्कालीन अनुयायी मात्र थे । कई वातों के आधार पर प्रस्तुत लेखक के मत से शालिकनाथ प्रमाकर के सीचे शिष्य से लगते हैं। शालिकनाथ ने न केवल 'प्रमाकर गुरु' कहा है, प्रत्युत एक

३२. देखिए बनारस हिन्दू यनिवसिटी का जर्नल (जिल्द २, पु० ३०६-३२४), जहाँ प्रभाकर एवं कुमारिल भट्ट के अन्तरों को संस्कृत में एकत्र किया गया है, विशेषतः पु॰ ३३१-३३५ जहाँ अन्तरों की तालिका उपस्थित की गयी है। और देखिए पं० वी० ए० रमास्वामी शास्त्री द्वारा तत्त्विबन्दु पर उपस्थित भूमिका (१६३६, प्० ३७-४०), जहाँ दोनों के कुछ महत्त्वपूर्ण अन्तर व्यक्त हैं।

३३. भट्ट अर्थात् कुमारिल भट्ट सम्प्रदाय के अनुसार पू० मी० सू० (१।१।१) का 'विषयवाक्य' शतपथ (११।४।६) में 'स्वाध्यायोऽध्येतव्यः' तथा तैत्तिरीय आरष्यक (२।१४।१) में 'एतस्मात्स्वाध्यायोऽध्येतव्यो यं यं कतुमधीते तेन तेनास्येष्टं भवतीति' है। प्रभाकर सम्प्रदाय के अनुसार विषय-वाक्य है-- अष्टवर्षं ब्राह्मणमुपनयीत तमध्यापयीत', जिससे प्रकट होता है कि वेदाध्ययन उपनयन के उपरान्त विद्यार्थी को पढ़ाने की विधि का एक अंग मात्र है। विषयवाक्य (स्वाध्यायोऽध्येतव्यः) के विरोध में प्रभाकर सम्प्रदाय का विरोध यह है कि इसमें एक देखा हुआ फल है और जब जाना हुआ (देखा हुआ) फल पाया जाता है तो यह कहना कि बिना देखा हुआ फल है, अनुचित है। देखिए इस महाग्रन्थ की जिल्द ३, पृ० ६३७, जहाँ शबर तथा अन्य लोगों के कतिपय वचन इस कथन के विषय में उदाहत हैं। एकादशीतत्त्व (पृ० ८८-८६, मन्त्र पर) ने पू० मी० सू० (३।२।१) को उद्घृत करने के उपरान्त यह निष्कर्ष निकाला है—'इति दृष्टार्थसम्पत्तौ नादृष्टमिह कल्प्यते इति'। प्रस्तुत लेखक को यह नहीं ज्ञात हो सका है कि किस वैदिक ग्रन्थ से 'अष्टवर्ष.....पयीत' ग्रहण किया गया है। ऐसा प्रतीत होता है कि पह दृष्टिकोण कि इस वचन में वेद के अध्यापन की विधि है केवल मनु (२।१४०, ३।२) एवं गौतम (१।१०-११) के वचनों से अनुमान निकाला गया है। प्रकरणपञ्चिका (पृ०६) ने इसे माना है: 'क: पुनराचार्यकरणविधिः' 'उपनीय....प्रचक्षते' (मनु २।१४०) इति स्मरणानुमितः। इस मत से उपनयन केवल अध्यापन विधि का एक अंग है। पद्मपाद (गवर्नमेण्ट ओरिएण्टल सीरीज, मद्रास, १६५८, दो टीकाएँ भी साथ प्रकाशित हैं) की पञ्च-पाविका के पृष्ठ २२५ पर इस विषयवास्य ('अष्टवर्ष. . .पयीत') की कटु आलोचना दी हुई है।

स्थान पर उनका कथन है 'हमारे नुरु इसे सहन नहीं करते'। अप शालिकनाथ ने अपनी प्रकरणपंचिका में क्लोकवार्तिक के कई क्लोक उद्धृत किये हैं। मण्डन मिश्र ने पूर्व मीमांसा पर कई ग्रन्थ लिखे हैं, यथा-विधि-विवेक (वाचस्पति की न्यायकणिका के साथ बनारस में प्रकाशित), मावनाविवेक (उम्बेक की टीका के साथ। सरस्वती मवन सीरीज में सम्पादित ), विम्पमिववेक एवं मीमांसानुक्रमणी (चौलम्मा संस्कृत सीरीज)। शास्त्रदीपिका (पू॰ मी॰ सू॰ २।१।१) ने कुमारिल के क्लोकों पर मण्डन की व्याख्या उद्धृत की है। उप अतः मण्डन या तो कुमारिल के पश्चात् हुए या कुमारिल के समकालीन, किन्तु अवस्था में छोटे थे और लगमग ६६० ई० से ७१० ई० के आसपास हुए। इसके अतिरिक्त शान्तरक्षित ने अपने तत्त्वसंग्रह (गायकवाड़ ओरिएण्टल सीरीज) में कुमारिल की कारिकाओं की आलोचना कई बार की है और उसके शिष्य कमलशील ने कुमारिल का नाम कई बार लिया है। शान्तरक्षित ने न तो प्रमाकर का नाम लिया है और न उन्हें उद्धृत ही किया है। उनका काल ७०५-७६२ ई० है। अतः कुमारिल को लगभग ६५०-७०० ई० में अवश्य रखा जा सकता है। शालिकनाथ ने क्लोकवार्तिक एवं मण्डन के ग्रन्थों का उल्लेख किया है, अतः उन्हें हम ७५०-८०० के बीच में कहीं रख सकते हैं। यदि शालिकनाथ प्रमाकर के सीघे शिष्य रहे होंगे तो प्रमाकर (जो शान्तरक्षित को अज्ञात थे) या तो कुमारिल के समकालीन (अर्थात् हम उन्हें ७००-७६० के बीच में या थोड़ा बाद में कहीं रख सकते हैं) या कुमारिल के पश्चात् रख सकते हैं। प्रमाकर के विषय में ऐसी परम्परा है कि वे कुमारिल के शिष्य थे। बहत-सी परम्पराएँ (यथा विक्रमादित्य के समय के नवरत्न) यों ही उठ खड़ी होती हैं, किन्तू हमें उनका तिरस्कार नहीं कर देना चाहिए, प्रत्युत उनकी जाँच करनी चाहिए।

एक समय प्रमाकर को अति महत्वपूर्ण स्थान प्राप्त था। विक्रमादित्य षष्ठ (१०६८ ई०) के गंडक शिलालेख में लिक्कगुण्डी नामक स्थान पर प्रमाकर के सिद्धान्त को पढ़ाने के लिए एक पाठशाला की स्थापना का उल्लेख है। (एपिग्रीफिया इण्डिका, जिल्द १५, पृ० ३४८)। इस उल्लेख तथा मिताक्षरा (याज्ञ० २।११४) में पाये गये निर्देश से पता चलता है कि प्रमाकर सम्प्रदाय का ११ वीं शती में पर्याप्त प्रमाव था। विशेषतः कर्नाटक एवं महाराष्ट्र देशों में। मदनपारिजात ने (जो १३६०-१३६० में लिखित उत्तर मारतीय ग्रन्थ है) गुरु का एक आधा क्लोक उद्घृत किया है। स्मृतिचन्द्रिका (व्यवहार, पृ० २५७), वीरिमित्रोदय (व्यवहार, पृ० ५२३) आदि ने मवनाथ के नयनिवेक (प्रमाकर सम्प्रदाय का अन्तिम उत्कृष्ट ग्रन्थ) का उल्लेख किया है। घीरे-घीरे प्रमाकर

३४. यच्च वह्बीषु, ज्वालांस्वेकर्वीतर्वातनीषु ज्वालात्वं सामान्यं प्रत्यभिज्ञागोचरः कैश्चिबिष्यतेतविप गुरु-रस्माकं न मृष्यति । प्रकरण० (पृ० ३१) । यदि वे पश्चात्कालीन अनुयायी मात्र होते और शिष्य न होते तो केवल 'गुरुनं मृष्यति' ही कहते ।

३५. शास्त्रवीपिका (पू० मी० सू० २।१।२) में आया है: 'उक्तं ह्योतवाचारों:'। वात्ववं व्यतिरेकेण...
गम्यते ॥' यह तन्त्रवातिक (पू० ३८२) में पाया जाता है; इसके उपरान्त शास्त्रवीपिका पुनः कहती है, विवृतं चैतन्मण्डनेन 'कथ्यमानाद्र्य... भावना कि प्रदुष्यित।।' यह भावनाविवेक में पाया जाता है (पू० ५०, थोड़ा-सा अन्तर है)। भावनाविवेक (पृ ६१) में आया है 'तथा कमद्रतोनित्यं'... प्रतीयते'। यह तन्त्रवातिक (पू० ३८१) में आया है। तुल है कि म० म० गंगानाथ झा (पूर्वमीमांसा की भूमिका, पू० २१) ने बहुत ही दुर्बल आधार पर (शास्त्रवीपिका के शब्दों पर) यह कह विया है कि मण्डन ने तन्त्रवातिक पर एक टीका लिखी है।

सम्प्रदाय की प्रसिद्धि कम हो गयी और कुमारिल का भट्ट-सम्प्रदाय कई शतियों तक महत्त्वपूर्ण बना रहा। प्रस्तुत लेखक का मत है कि प्रमाकर कुमारिल के पश्चात् हुए हैं, किन्तु यह नहीं कहा जा सकता कि उन्होंने किस ब्यक्ति से अपने विलक्षण दृष्टिकोण ग्रहण किये अथवा ये दृष्टिकोण उनके अपने थे (यह दूसरी बात अधिक ठीक लगतीं है)। पं० के० एस० रमास्वामी शास्त्री (तन्त्र रहस्य की मूमिका, १६४६) ने कहा है कि प्रमाकर सम्प्रदाय के विचार बादरि के हैं। इस विद्वान ने कोई विशिष्ट तक नहीं उपस्थित किया है और न कोई प्रमाण ही उपस्थित किया है कि बादिर के सिद्धान्त मर्त् भित्र के मत से मिलते थे। मर्तृ भित्र ने पू० मी० सू० की ऐसी व्याख्या की है जो ईश्वरवादी वहीं जाती है। मीमांसा के दिषयों पर बादिर के मत केवल चार बार पू० मी० स्० में उद्घृत हैं (यथा ३।१।३ में कीन से विषय शेष हैं; ६।१।२७ में, वैदिक यज्ञ शूद्रों द्वारा मी सम्पादित हो सकते हैं; ८।३।६ में , केवल शुद्ध यज्ञिय विषय; ६।३।३३ में, सामवेद के गायन की विधि के विषय में)। इन मभी स्थलों पर कहीं भी मर्तृमित्र के ईश्वरवादी मत या प्रमाकर के तिद्धान्तों का कोई सम्बन्ध नहीं है।

कुमारिल के पश्चात् मीमांसा के सिद्धान्तों पर या पू॰ मी॰ सू॰ के विषयों पर बहुत-सी टीकाएँ, टीकाओं पर टीकाएँ एवं सार-प्रन्य प्रणीत हुए। गत पचास-साठ वर्षों में आज के विद्यमान खण्डित या पूर्ण प्रन्यों के, उनके आरम्भिक लेखकों के तथा उनके पारस्पिक सम्बन्धों के विषय में बहुत से कठिन एवं पेचीदे प्रश्न उठ खड़े हुए हैं और इन सभी वातों के विषय में बहुत-से निबन्च लिखे गये हैं। प्रस्तुत लेखक ने उनमें अधिकांश का अवलोकन कर लिया है, यदि उन सभी ग्रन्थों का उल्लेख तथा उन पर विवेचन उपस्थित किया जाय तो एक पृथक् ग्रन्थ लिखने की आवश्यकता पड़ जायेगी। हम ऐसा यहाँ नहीं कर सकते। सादृश्य स्थापन तथा सम्बन्ध-ज्ञान के विषय में कुछ प्रंश्नों का उत्तर यहाँ दिया जा रहा है।

(१) क्या प्रभाकर कुमारिल के शिष्य थे? इसका उत्तर यह है कि इस विषय में हमें कोई पुष्ट प्रमाण नहीं प्राप्त होता, केवल परम्परा का उल्लेख मात्र मिलता है, किन्तु प्रमाकर निश्चित रूप से कुमारिल के पश्चात् हए थे।

(२) क्या शालिकनाथ प्रमाकर के साक्षात् शिष्य ये? हाँ।

(३) क्या मण्डन मिश्र कुमारिल के शिष्य थे? स्पष्ट उत्तर के लिए हमारे पास कोई पुष्ट प्रमाण नहीं है, किन्तु स्वयं मण्डन ने अपने मावनाविवेक में कुमारिल का एक क्लोक व्याख्या यितिकया है और तन्त्र-वातिक से एक श्लोक उद्धृत किया है। विधिविवेक में भी, जिसे मण्डन ने मावनाविवेक के उपरान्त लिखा, उन्होंने तन्त्रवातिक से उद्धरण लिया है। इसी विधिविवेक में उन्होंने क्लोकवार्तिक को उद्धृत किया है। मण्डन ने प्रमाकर की बृहती से अपने दिधिविवेक में उद्धरण दिया है । अतः मण्डन, यदि कुमारिल के शिष्य नहीं थे, तो उनके पश्चात् हुए थे या उनके समकालीन, किन्तु अवस्था में छोटे थे।

(४) क्या मण्डन एवं उम्बेक एक ही हैं ? नहीं। उम्बेक ने मण्डन के मावनाविवेक पर एक टीका लिखी जिसमें पृ० १७ एवं ७६ पर उन्होंने इसके कई माषान्तरों का उल्लेख किया है। यह सम्मव नहीं है कि स्वयं लेखक अपने ग्रन्थ पर विभिन्न माषान्तरों का उल्लेख करेगा और उनकी व्याख्या उपस्थित करेगा। यदि दोनों एक

होते तो ऐसी बात न होती।

(४) क्या मण्डन एवं विश्वरूप एंक ही हैं ? नहीं ।

(६) क्या विश्वरूप एवं सुरेश्वर एक ही हैं ? हां । जब विश्वरूप संन्यासी हो गये तो उन्होंने अपना नाम सुरेश्वर रख लिया।

(७) क्या उम्बेक एवं मक्सूति एक ही हैं ? ऐसा समझने के लिए हमारे पास कोई प्रमाण नहीं है, किन्तु यह सम्भव है कि दोनों एक ही हों।

(८) क्या उम्बेक कुमारिल के शिष्य थे ? हाँ।

(६) क्या सुरेश्वर शंकराचार्य के शिष्य थे ? हाँ।

उपरोक्त प्रश्नों एवं उत्तरों के आघार पर हम नीचे पू० मी० के लेखकों का कालक्रम उपस्थित कर रहे हैं, यथा—कुमारिल, प्रभाकर, मण्डन, उम्बेक, शालिकनाथ। ये लोग ६५० ई० एवं ७५० ई० के बीच हुए थे और उनमें कुमारिल सबसे पहले हुए थे, प्रभाकर (जिन्होंने किरातार्जनीय (२।३०) को दो बार उद्धृत किया है) एवं मण्डन दोनों समक.लीन थे या मण्डन प्रभाकर से अवस्था में छोटे थे।

बृहदारण्यकोपिनपद् एवं तैत्तिरीयोपिनषद् पर शंकर के माप्य पर सुरेश्वर के वार्तिक के आरिम्मक

एवं अन्तिम क्लोक इस दिपय में कोई सन्देह नहीं छोड़ते कि सुरेक्वर शंकर के शिष्य थे।

प्रस्तुत लेखक के लेख (जे॰ बी॰ बी॰ आर॰ ए॰ एस॰, पृ॰ २८६-२६३) एवं प्रो॰ कुप्पुस्वामी के मण्डन एवं सुरेश्वर से सम्बन्धित लेख से (ए॰ बी॰ ओ॰ आर॰ आई॰, जिल्द १८, पृ॰ १२१-१५७) प्रकट होता है कि मण्डन एवं सुरेश्वर एक ही व्यक्ति नहीं हैं।

अब हम नीचे पूर्वमीमांसा से सम्बन्धित महत्त्वपूर्ण ग्रन्थों एवं लेखकों की काल-तिथियों का उल्लेख

करेंगे। इन तिथियों में बहुत-सी केवल अनुमान पर आघारित हैं।

जैनिनि का पूर्वमीनांसासूत्र : ई० पू० ४०० से ई० पू० २००।

वृत्तिकार: शवर द्वारा उद्धृत वृत्तिकार के विषय में कई विरोधी मत हैं। शास्त्रदीपिका में पार्थसारथी ने लिखा है कि वे उपवर्ष हैं। शवर ने वृत्तिकार को यड़ी श्रद्धा से उल्लिखित किया है, किन्तु कई स्थानों पर उन्होंने उनसे अपना मतमेद मी प्रकट किया है। दोनों मीमांसाओं पर लिखी गयी कृतकोटी नामक एक वृहद् टीका पञ्चहृदय द्वारा बोधायन द्वारा लिखी कही गयी है। यह अवलोकनीय है कि पू० मी० सू० पर लिखे गये किसी आरिम्मक ग्रन्य द्वारा बोधायन का नाम नहीं लिया गया है और न शंकर ने ही उनका नाम लिया है, यद्यपि उन्होंने उपवर्ष का नाम दो बार लिया है। यद्यपि रामांनुजावार्य ने ब्रह्मसूत्र पर लिखे गये, श्रीमाध्य के आरिम्मक शब्दों द्वारा ब्रह्मसूत्र पर बोधायन द्वारा प्रणीत एक विशाल टीका का उल्लेख किया है, किन्तु उन्होंने ऐसा नहीं लिखा है कि बोधायन ने पू० मी० सू० पर कोई टीका लिखी है। प्रस्तुत लेखक यह मानने को सर्वथा सन्नद्व नहीं है कि शबर द्वारा इतनी बार उल्लिखित वृत्तिकार उपवर्ष ही हैं। शबर ने पू० मी० सू० (१।१।३-५) पर टीका करते हुए वृत्तिकार की विमिन्न व्याखाओं का उल्लेख विस्तार के साथ किया है और उसी बीच में उपवर्ष के मत का मी उद्घाटन किया है। शबर ने दोनों को, ऐसा प्रतीत होता है, अलग-अलग माना है। यह बात कि तन्त्रवार्तिक ने उपवर्ष एवं वृत्तिकार को एक ही माना है, सिद्ध नहीं है। स्वयं कुमारिल से हमें ज्ञात है कि शबर से पूर्व एवं पश्चात् पू० मी० सू० पर कई वृत्तियौं लिखी गयी थीं। अतः यह सम्मव है कि कुमारिल ने उपवर्ष को वृत्तिकार समझ लिया हो (२।३।१६), यद्यपि शबर-माध्य के अन्य स्थलों पर उल्लिखित वृत्तिकार विमिन्न व्यक्ति हो सकते हैं।

उपवर्ष : ई० पू० १०० एवं ई० पश्चात् १०० के बीच में।

भवदास: स्लोकवार्तिक (प्रतिज्ञासूत्र, क्लोक ६३) ने इनका नाम लिया है और न्यायरत्नाकर की व्याख्या के अनुसार ऐसा प्रतीत होता है कि मबदास शबर से पूर्व हुए थे। इनका काल १०० ई० एवं २०० ई० के मध्य में है।

शवर: २०० एवं ४०० ई० के बीज में (सम्भवत: २०० ई० के आसपास)। तन्त्रवार्तिक (२।३।२३, २।३।२७ एवं ३।४।३१) से प्रकट होता है कि माष्यकारान्तर नामक एक अन्य व्यक्ति या जो शवर से पूर्व हुआ था। तन्त्रवार्तिक (३।४।१२) एवं टुपटीका (६।४।१०) से पता चलता है कि कुमारिल ने कहीं-कहीं वृत्तिकार शब्द शवर के लिए भी प्रयुक्त किया है।

भतुँ मित्र : क्लोकवार्तिक के १० वें क्लोक पर नयरत्नाकर का कथन है कि मर्तृ मित्र ने मीमांसा को ईश्वर-वादी माना है। उम्बेक के कथनानुसार (तात्पर्यटीका, पू० ३) उसका ग्रन्थ तत्त्वशुद्धि कहलाता था। काल ४०० एवं ६०० ई० के बीच में।

कुमारिल भट्ट : लगमग ६५०-७०० के बीच में।

प्रभाकर : शवर के माष्य पर बृहती के लेखक। काल ६७५-७२५ ई० के बीच में।

मण्डन: कुमारिल के शिष्य या उनसे छोटी श्रुवस्था के उन्हों के समकालीन । पूर्वमीमांसा एवं वेदान्त दोनों पर लिखा । विधिविवेक (पृ० १०६) में बृहती को उद्धत किया है। इनके अन्य ग्रन्थ हैं—मावनाविवेक, विश्रमविवेक एवं मीमासानुक्रमणिका। काल, ६८०-७२० ई० के बीच में कहीं। और देखिए ए० बी० ओ० आर्र०, (जिल्द १८, पृ० १२१-१४७, प्रो० कृष्युस्वामी शास्त्री), जे० आर्र० एच० (जिल्द १४, ए० ए० ३२०-३२६)।

उम्बेक: कुमारिल के शिष्य , कुमारिल के श्लोकवार्तिक एवं मण्डन के भावनाविवेक के टीकाकार। सामान्यत: उम्बेक को लोग नाटककार भवमूर्ति मानते हैं। काल-७००-७४० ई० के बीच में।

शालिकनाथ: प्रमाकर के शिष्य, प्रमाकर के ग्रन्थ बृहती पर ऋजुविमला नामक टीका के लेखक तथा प्रकरणपंत्रिका नामक एक स्वतन्त्र ग्रन्थ के प्रणता। यह महत्त्वपूर्ण है कि बृहती की टीका ऋजुविमला में उन्होंने रलो क्वार्तिकं का एक रलोक उर्घृत किया है और कुमारिल को बढ़े सम्मान के साथ (यदा हुर्वार्तिककार—मिश्रा:) उल्लिखित किया है। काल, ७१०-७७० ई० के मध्य में कहीं।

सुरेश्वर : (संन्यासी होने के पूर्व विश्वरूप कहे जाते थे) । शंकराचार्य के शिष्य । काल, ८००-८४०

ई॰ के मध्य में कहीं।

वाचस्पति मिश्रः समी शास्त्रों पर प्रसिद्ध ग्रन्थों का निर्माण किया है। मण्डन के विधिविवेक पर न्याय-कणिका एवं शंकर माध्य पर मामती के लेखक। काल, ८२०-६०० ई० के बीच में।

पार्थसारिय मिस्र: शास्त्रदीपिका (निर्णय सागर प्रेस, १६१४), न्यायरत्नाकर (क्लोकवार्तिक की टीका), तन्त्ररत्न (दुप्टीका की टीका) एवं न्यायरत्नमाला (गायकवाड़ संस्कृत सीरीज में रामानुजाचार्य के नायक रत्न की टीका के साथ प्रकाशित) के लेखक का काल, ६००-११०० ई० के बीच में कहीं।

पार्यसारिय के पश्चात् के अन्य लेखकों के विषय में हम संक्षेप में यों कह सकते हैं—सुचारितिमध्न, श्लोक-वार्तिक पर काशिका नामक टीका के लेखक; भवनाथ या भवदेव, नयविवेक (मद्रास यूनिविसटी संस्कृत सीरीज, रिविदेव की टीका विवेकतत्त्व के साथ) के लेखक, काल, १०५०-११५० ई०; सोमेश्वर, माघव के पुत्र, न्याय-रिविदेव की टीका विवेकतत्त्व के साथ) के लेखक, काल, १२०० ई० के लगभग, मुरारिमिध्न, जो शुद्धि या राणक (तन्त्रवार्तिक पर एक विस्तृत टीका) के लेखक, काल, १२०० ई० के लगभग, मुरारिमिध्न, जो मीमांसा के तीसरे सम्प्रदाय मुरारेस्तृतीय: पन्था:) के संस्थापक कहे जाते हैं, त्रिपादीनीतिनयन एवं अंगत्वनिश्वत मीमांसा के तीसरे सम्प्रदाय मुरारेस्तृतीय: पन्था:) के संस्थापक कहे जाते हैं, त्रिपादीनीतिनयन एवं अंगत्वनिश्वत के लेखक, काल, ११५०-१२२० के बीच; माघवाचार्य, जैमिनीय—न्यायमाला विस्तर के लेखक, काल, १२६७ के लेखक, काल, ११५०-१२२० के बीच; माघवाचार्य, जैमिनीय—न्यायमाला विस्तर के लेखक, काल, १२६७ के लेखक, विभिन्न शास्त्रों पर लगभग १०० या १०८ ग्रन्थों के लेखक, १३८६; अप्यय वीक्षित, विधिरसायन के लेखक, विभिन्न शास्त्रों पर लगभग १०० या १०८ ग्रन्थों के लेखक, १३८६; अप्यय वीक्षित, विधिरसायन के लेखक, विभिन्न शास्त्रों पर लगभग १०० या १०८ ग्रन्थों के लेखक, १५२०-१५२३ के मध्य हुए थे, ऐसा कहा जाता है, कुछ लोग इन्हें १५५४-१६२६ की तिथि देते हैं; लोगासि-

भास्कर, अर्थ संग्रह के लेखक; शंकर भट्ट, मीमांसा बालप्रकाश के लेखक, काल १५५०-१६२० ई० ; आप-देव, अनन्तदेव के पुत्र, मीसांसा न्यायप्रकाश के प्रणेता, काल १६१०-१६८० ई०।

सारदे : माट्टदीपिका एवं 'माट्ट रहस्य' के साथ माट्ट कौत्सुम के लेखक, काल, १६००-१६६५ ई० । गागाभट्ट या विश्वेश्वर भट्ट : दिनकर भट्ट के पुत्र, माट्टिचतामणि के लेखक, १६२०-१६६० ई०। रामानुषा वार्य : तन्त्ररहस्य के लेखक, प्रमाकर सम्प्रदाय एवं नायकरत्न पार्थसारिथ की न्यायरत्नमाला की टीका से सम्बन्धित, काल, लगमग, १५००-१५७५ ई०।

मोमांसाकोश (संस्कृत में): पूर्वमीमांसा पर एक अत्यन्त विद्वत्तापूर्ण सर्वशास्त्रीय ग्रन्थ, जिसे स्वामी केवलानन्द सरस्वती ने लिखा है। इसे महाराष्ट्र प्रदेश के सतारा जिले में वाई नामक स्थान में प्रज्ञा पाठशाला मण्डल ने प्रकाशित कराया है।

वे लोग जो पूर्वमी गांसा सूत्र पर आगे अनुसंघान कार्य करना चाहते हैं, उनकी सुविधा के लिए हम नीचे कुछ ग्रन्थों एवं निबन्धों की सूची दे रहे हैं। म० म० गंगानाथ झा ने शबरमाध्य (३० जिल्दों में, गायकवाड़ संस्कृत सीरीज), तन्त्रवातिक एवं श्लोकवातिक (बिब्ल्योथेका इण्डिका, कलकत्ता १६००) के अंग्रेजी अनुवाद किये हैं तथा उनके कुछ निबन्ध भी हैं। कुछ अन्य महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ एवं निबन्ध निम्नोक्त हैं :-

मैक्समूलर का ग्रन्थ 'सिक्स-सिस्टम्स आव् इण्डियन फिलॉसॉफी, १८६६ ई०; म० म० गंगानाथ झा कृत पूर्वमीमांसा का प्रमाकर सम्प्रदाय (अंग्रेजी में) , १६११; ए० बी० कीथ कृत कर्ममीमांसा, १६२१; प्रो० दासगुप्त की इण्डियन फिलॉसॉफी (जिल्द १, पृ० ३६७-४०५) १६२२; प्रस्तुत लेखक का निवन्ध (ए० बी० ओ० आर० आई० जिल्द ६, पृ० ७-४०, १६२५); प्रो० एम० हिरियमा का ग्रन्थ 'आउटलाइंस आव इण्डियन फिलॉसॉफी', १६३२; पं० बी० ए० रमास्वामी शास्त्री द्वारा वाचस्पति मिश्र के तत्त्वविन्दु के संस्करण पर पूर्वमीमांग्रा शास्त्र सम्बन्धी लघु ऐतिहासिक निबन्ध, १६३६; डा० राधाकृष्णन् कृत 'इण्डियन फिलॉसॉफी १६४१; प्रो० सी० कृत्हनराजाकृत (क्लोकवार्तिक पर उग्बेक की टीका तार्द्यटीका पर) मूमिका, १६४०; गंगान,य झा कृत 'पूर्वमीमांसा इन इट्स सोर्सेज, १६४६), जिसमें डा० उमेश मिश्र ने एक समीक्षात्मक ग्रन्थ-पुटी जोड़ दी है; डा० डी० बी० गर्गे कृत 'साइटेशंस इन शबरमाध्य', १६५२; पं० के० एस० रामस्वामी शास्त्री की रामानुजाचार्य के तन्त्ररहस्य पर मूमिका, १६५६; प्रो० जी० वी० देवस्थली का 'मीमांसा— दि वाक्य शास्त्र आव एक्एंट इण्डिया', १६५६; श्री नटराज ऐय्यर कृत मीमांसा जूरिसपूडेंस (शा रिसर्च इन्स्टीच्यूट, प्रयाग)।

## अध्याय २९

## पूर्वमीमांसा के कुछ मौलिक सिद्धान्त

इस अध्याय में हम पूर्वमीमांसा के कुछ विशिष्ट मौलिक सिद्धान्तों को, कुछ संकेतों एवं उन पर रची गयी कुछ टिप्पणियों के साथ उपस्थित करेंगे। यथास्थान हम प्रभाकर एवं उनके अनुयायियों के मतों की बोर मी निर्देश करते रहेंगे।

(१) वेद नित्यं, स्वयंभू एवं अपौर्षयं है और अमीघ है: यही पूर्वमीमांसा सिद्धान्त का हृदय या सार है। देखिए पू० मी० सू० (१।१।२७-३२) एवं शवर (१।१।५) तया श्लोकवार्तिक (व्याक्याधिकरण, श्लोक ३६६-३६८)। सिक्षप्त रूप से तर्क यों है—वेद आज भी पढ़ा जाता है और प्राचीनकाल में भी गुरुओं से पढ़ा जाता या, इस विषय में कोई प्रमाण नहीं मिलता कि किसने इसका प्रणयन किया या किसने इसे सर्वप्रथम पढ़ा। यदि ऐसा कहा जाय कि इस प्रकार का तर्क महाभारत के विषय में भी दिया जा सकता है, तो उत्तर यह है कि लोग यह जानते हैं कि व्यास ने इसे लिखा है। इसी प्रकार स्मृतियों एवं पुराणों में जो यह कहा गया है कि प्रजापित ने वेद का प्रणयन किया, तो यह केवल अर्थवादमात्र है जो किसी साक्ष्य या प्रत्यक्ष पर आधृत नहीं है, और वह केवल वेद की प्रामाणिकता को स्थापित करने के लिए ही है। यदि शब्द एवं अर्थ का सम्बन्ध नित्य है और वह किसी व्यवित द्वारा उत्पन्न नहीं है तो वही तर्क वेद के विषय में भी है। यह मत नैयायिकों के मत से भिन्न है। नैयायिकों का कथन है कि वेद का प्रणेता ईश्वर है। यह मत बृहदारण्यकोपनिषद (२।४।१०) पर आधृत शंकरा-चार्य द्वारा वे० सू० (१।११३, शास्त्रयोनित्वात्) की व्याख्या से भी भिन्न है। मनु० (१।२१, जिसमें आया है कि बदा ने वेद के शब्दों से सबके कर्तब्यों एवं नामों की उत्पत्ति की है) में ऐसा कहा लगता है कि वेद स्वयंमू है। इसी प्रकार महामाध्य (वार्तिक ३, पाणिनि ४।३।१०१, 'तेन प्रोक्तम्') में आया है कि वेदों का प्रणयन किसी

१. पू० मी० सू० (१।१।५) पर शवर ने टीका की है-'तस्मान्मन्यामहे केनापि पुरुषेण शब्दानामर्थेः सह सम्बन्धं कृत्वा संव्यवहर्तुं वेदा प्रणीता इति । इदिदानीमुच्यते । अपीरुषेयत्वात्सम्बन्धस्य सिद्धिमिति । कथं पुनिरदमवगम्यतेऽपीरुषेय एव सम्बन्ध इति । पुरुषस्य सम्बन्धुरभावात् । कथं सम्बन्धे नास्ति । प्रत्यक्षस्य प्रमाणान्स्याभावात् तत्पूर्वंकत्वाच्चेतरेषाम्'; वेदस्याध्ययनं सर्वं गुवंध्ययनपूर्वंकम् । वेदाध्ययनवाच्यत्वादधुनाध्ययन यथा ।। भारतेपि भवेदेवं कत् स्मृत्या तु वाध्यते । वेदेपि तत्समृतिर्यातु सार्थवाद निवन्धना ।। पारम्पर्यंण कर्तारं नाध्येतारं स्मरन्ति हि । इत्रोकवातिकवाक्याधिकरण क्लोक-३६६-३६६; प्रकरणपञ्चिका (पृ० १४०) में टिप्पणी है : 'कथं पुनर्योद्देयत्वं वेदानां । पुरुषस्य कर्तुरस्मरणात् . . काठकादिसमास्थापि न कर्तुं सद्भावमुणकस्पियतुमस्म । प्रवचनेनापि तवुपपत्ते':। जब तर्कं रूप में कहा जाय तो यों कथन उपस्थित किया जा सकता है : 'बेदाः अपोरुषेयाः, अस्मर्यमाणकत् कत्वात् । यभवं तर्भवं तर्भवं यथा महाभारत रघुवंशादि ।' शंकराचार्य (वे० सू० १।३।२६, अतएव अस्मर्यमाणकत् कत्वात् । यभवं तर्भवं यथा महाभारत रघुवंशादि ।' शंकराचार्य (वे० सू० १।३।२६, अतएव वित्यत्वम्) ने अपने भाष्य का आरम्भ यों किया है : 'स्वतन्त्रस्य कर्तुरस्मरणादिभिः स्थिते वेदस्य नित्यत्वे।'

के द्वारा नहीं हुआ, प्रत्युत वे नित्य हैं, वेद का अर्थ नित्य है, किन्तु अक्षरों की व्यवस्था नित्य नहीं है, इसी से काठक, कालापक, पैप्पलादक आदि कई विभिन्न वैदिक संप्रदाय हैं। स्मृतियां भी कभी-कभी कहती हैं कि वेद का कोई लेखक नहीं है, ब्रह्मा इसे स्मरण रखते हैं और मनु भी विभिन्न कल्पों में घमं को स्मृति में घारण करते हैं (पराशर-स्मृति १।२१)।

पू० मी० सू० (१।१।२८, अनित्यदर्शनाच्च) में वेद की नित्यता के विरोधी कुछ ऐसे वचन हमारे समक्ष रखे गये हैं, यथा 'बबर प्रावाहणि (प्रवाहण के पुत्र) ने ऐसी इच्छा की' (तै० सं० ७।१।१०।२) एवं 'कुसुरुविन्द औद्दालिक ने इच्छा की' (तै० सं० ७।२।२।१) जिनमें प्रावाहणि एवं औद्दालिक (उद्दालक के पुत्र) के नाम आये हैं, जो मरणशील हैं, अतः वे अर्थात् विरोधी, तकं रखते हैं कि इन मरणशील लोगों के पूर्व वेद नहीं था, अतः वह नित्य नहीं कहा जा सकता। इसका उत्तर पू० मी० सू० (१।१।३१, 'परंतु श्रुतिसामान्यम्') में यह है कि ऐसे उदाहरणों की व्याख्या विभिन्न ढंग से होनी चाहिए, यथा—'बबर' एक ऐसा शब्द है जो अर्थ का अनुसारी है। अर्थात् उसके साथ चलने वाला है, और इसका अर्थ है मर्मर घ्विन करने वाला तथा 'प्रावाहणि' (प्र+वाह्म) का अर्थ है वायु।

यह द्रष्टव्य है कि जैमिनि एवं यास्त की कई शितयों पूर्व 'ऐतिहासिक' नामक वैदिक व्याख्याताओं का सम्प्रदाय था। उदाहरणार्थ, ऋ० १०।६८।५ एवं ७ में ऋष्टिषेण के पुत्र देवापि एवं शन्तनु की ओर निर्देश है। यास्क (निरुक्त २।१०) ने 'तत्र-इतिहासमाचक्षते' नामक शब्दों के साथ कहा है कि देवापि एवं शन्तनु कुरु वंश के माई ये तथा छोटा माई शन्तनु बड़े भाई के अधिकारों को दबा कर राजा बनाया गया और ये शब्द उन्हीं की ओर निर्देश करते हैं। ऋ० (१०।१०) में यम एवं यमी के बीच कथनोपकथन है और निरुक्त (५।२) में इसके ८वें पद्म की ओर संकेत है। जो लोग वेद को नित्य मानते हैं वे ऐसी व्याख्या उपस्थित करेंगे कि यम का अर्थ है आदित्य एवं यमी का रात्र । ऋ० (३।३३) में ऋषि विश्वामित्र एवं निरुक्त (२।५-२७) ने ५-६ एवं १० पद्मों का अर्थ ऐतिहासिक दृष्टिकोण से किया है और कहा है कि विश्वामित्र राजा कृशिक के पुत्र थे।

दोनों अदिवनों के विषय में निहक्त (१२।१) ने कई मत दिये हैं, यथा—वे स्वगं एवं पृथिवी हैं या दिन एवं रात हैं या सूर्य एवं चन्द्र हैं और कहां है कि ऐतिहासिकों के मतानुसार वे ऐसे राजा थे जिन्होंने घन-सम्पत्ति एकत्र की थी। सम्मवतः नैहक्त लोग आपस में एक मत नहीं रखते थे और उन्होंने ऐसी ब्याख्या की कि दोनों अदिवन्, विभिन्न प्राकृतिक रूपों के परिचायक थे। वृत्र के विषय में, जो ऋ० (१।३२।११) में आया है, नैहक्तों का कथन है कि (निहक्त २।१६) इस शब्द का अथं है 'वादल', किन्तु ऐतिहासिक लोगों के अनुसार वह (वृत्र) एक असुर था, जो त्वष्टा का पुत्र था। ऋ० (१।१०५) के १६ पद्यों (जिसके १८ पद्यों में "वित्तं में अस्य रादसी" नामक टेक आयी है, में निहक्त (४।६) का कथन है कि यह सूक्त उस त्रित द्वारा रचा गया था जो कूप में फेंक दिया गया था। ऋ० (७।३३।११) में उवंशी एवं वसिष्ठ (मैत्रा—वरुण) का, जो उवंशी से उत्पन्न हुए थे, उल्लेख है और निहक्त (५।१३–१४) ने व्याख्या की है कि उवंशी अप्सरा थी। ऋ० (१०।६५) में ऐल पुरूरवा एवं उवंशी के बीच कथनोपकथन है। किन्तु नैहक्तों एवं ऐतिहासिकों की व्याख्या उस कथा के विषय में नहीं आयी है। सम्मवतः नैहक्त लोग उवंशी को 'विजली' के तथा पुरूरवा को गर्जन करते वायु के अर्थ में लेते हैं। ऋ० (१०।१०८) में सरमा (इन्द्र की कृतिया) एवं पणियों के बीच संवाद है। निहक्त (११।२५) में ब्याख्या है और कहा गया है कि इसमें एक आक्यान (कहानी) है, यथा—इन्द्र द्वारा मेजी गयी

सरमा नामक कृतिया एवं पणियों (जो असुर ये) के बीच बातचीत हुई थी। इन समी उपर्युक्त कथानकों में नैरुक्तों के अनुसार प्राकृतिक स्वरूपों की ओर निर्देश है, किन्तु ऐतिहासिकों के अनुसार इनमें ऐतिहासिक आधार है। यद्यपि निरुक्त द्वारा यह स्पष्ट रूप से नहीं व्यक्त किया गया है कि ऐतिहासिक लोग वेद को नित्य नहीं मानते, किन्तु उनकी (ऐतिहासिकों की) व्याख्याओं से प्रकट होता है कि वे लोग वेद की नित्यता के सिद्धान्त को नहीं मानते।

- (२) जब्द एवं अयं का सम्बन्ध नित्य है<sup>२</sup>: यह शवर (१।१।१) द्वारा व्याख्यायित किया गया है कि कोई ऐसा व्यक्ति नहीं है जो शब्द एवं अयं के सम्बन्ध को समझाने में समयं हो सका हो। देखिए पू० मी० सू० (१।१।६-२३) और शवर का माध्य; श्लोकवार्तिक (४४४ श्लोक आये हैं) एवं प्रकरणपञ्चिका (पृ० १३३-१४०)। इस प्रश्न पर कि 'गो' के समान कोई शब्द क्या व्यक्त करता है, पू० मी० सू० ने उत्तर दिया है कि एक कोई भी शब्द 'आकृति' (या जाति) अर्थात् सावंजनीन या एक विशिष्ट वर्ग का द्योतक है। संक्षेप में, मीमांसकों का कथन है कि शब्द, अर्थ एवं दोनों का सम्बन्ध नित्य है। देखिए पू० मी० सू० (१।३।३०-३५)।
- (३) आतमा: पू० मी० सू० ने किसी भी सूत्र में आतमा के अस्तित्व के विषय में कोई बात स्पष्ट रूप में नहीं लिखी है। शंकराचार्य ने वे० सू० (२।२।५३) की व्याख्या में इस बात की ओर निर्देश किया है और कहा है कि माष्यकार शवर ने आत्मा के अस्तित्व के विषय में उद्घोष किया है तथा श्रद्धेय उपवर्ष ने पूर्वभीमांसा की अपनी व्याख्या में यह कहकर कि वे शारीरिक (अर्थात् वेदान्तसूत्र) के विषय में विवेचन करते समय इस विषय में विचार करेंगे, इस प्रश्न पर विचार करने से अपने को रोक दिया है। सम्मवतः आत्मा-सम्बन्धी वक्तव्य के अमाव में कुछ लोगों ने पूर्वमीमांसा को अनीश्वरवादी कह डाला है। कुमारिल ने अमियोग लगाया है कि यद्यपि मीमांसा अनीश्वरवादी नहीं है तथापि कुछ लोगों ने इसे लोकायत कह डाला है, और इसी से

२. सूत्र (पू० मी० सू० १।१।५) में कई निष्कर्ष निहित हैं। प्रथम यह है-'औत्पत्तिकः (नित्यः) शब्दस्य अर्थेन सम्बन्धः दूसरा है-'तस्य, ज्ञानमृपदेशः (उपदेश, इसको, अर्थात् धर्म को ज्ञानने का साधन है); यहाँ ज्ञान का अर्थ है 'ज्ञायते येन' (क्लोकवार्तिक, औत्पत्तिक सूत्र, क्लोक£); दूसरा अंश है- 'अव्यतिरेकक्वार्थं:नृपल्ध्ये (जो प्रत्यक्ष नहीं है उसके लिए यह अव्यतिरेक है, अमोध या निश्चित है); तत्प्रमाणमनपेक्षत्वात्, अर्थात् वैदिक आज्ञा ज्ञान का एक उचित साधन है क्योंकि यह स्वतन्त्र है; बादरायणस्य (यही बादरायण का भी मत है)। 'शब्द क्या है ?' का उत्तर विभिन्न लेखकों ने विभिन्न ढंगों से दिया है। श्रद्धास्पद उपवर्ध का कथन है कि 'गी:' 'शब्द क्या है ?' का उत्तर विभिन्न लेखकों ने विभिन्न ढंगों से दिया है। श्रद्धास्पद उपवर्ध का कथन है कि 'गी:' ऐसे शब्द में अक्षर ही शब्द के द्योतक हैं (देखिए शबर, १।१।५ एवं शंकर, वे० सू० १।३।२८)। अन्य मत यह है कि अक्षर 'स्फोट' को व्यक्त करते हैं और स्फोट हो अर्थ का परिचायक होता है। इस विषय पर यहाँ विचार नहीं किया जा सकता।

३. प्रायणिव हि मीर्भासा लोके लोकायतीकृता। तामास्तिक पथे कर्तुमयं यत्रः कृतो मया।। इलोक वा० (इलोक १०)। न्यायरत्नाकर ने टिप्पणी वी है कि भतृं मित्र ने मीर्भासा के विषय में कई त्रुटिमय सिद्धान्त प्रतिपादित किये हैं यथा—आवश्यक कर्मों या निविद्ध कर्मों के सम्पादन से वाञ्छित या अवाञ्छित फलों की प्राप्ति महीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस महाग्रन्य की जिल्द ३, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १७ एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस प्रत्य विद्य की जिल्द १, पृ०-४६-४७, टिप्पणी १० एवं जिल्द २, पृ० ३५८-३५६ नहीं होती। देखिए इस प्रत्य विद्य की जिल्द १, पृ०-४६-४६ नहीं होती। देखिए इस प्रत्य विद्य की व

उन्होंने अपने क्लोकवार्तिक में यह प्रदर्शित करने का प्रयास किया है कि यह मीमांसा आत्मा एवं परलोक में विश्वास रखती है। आत्माएँ अनेक हैं, नित्य, विमु एवं शरीर से मिन्न हैं, वे ज्ञान एवं मन से भी मिन्न हैं। आत्मा का निवास शरीर में होता है, वह कर्ता एवं मोक्ता है, वह शुद्ध चेतना के स्वरूप वाला है और स्वसंवेद्य (स्वयं अपने से जाने योग्य) है।

यद्यपि पू॰ मी॰ सू॰ ने सीवे ढंग से आत्मा के अस्तित्व की चर्चा नहीं की है, किन्तु कुछ ऐसे संकेत मिलते हैं, जिनके आघार पर यह कहा जा सकता है कि पू० मी० सू० ने उपलक्षित ढंग से आत्मा के अस्तित्व में विश्वास किया है। बहुत से घामिक कृत्यों के सम्पादन का फल होता है स्वर्ग और पू० मीं सू० ने कतिपय वैदिक वचनों की ओर संकेत किया है जहाँ पर कृत्यों का फल स्वर्ग कहा गया है .(उदाहरण.र्थ, अधिकरण ३।७।१८-२०, 'शास्त्रफलं प्रयोक्तरि' जो 'अग्निहोत्रं जहुयात्स्वर्गकामः' ऐसे वचनों का अर्थ बताता है)। शबर (१।१।५) ने अत्मा को शरीर से मिन्न माना है। क्लोकवार्तिक ने इस दिषय में १४८ क्लोक दिये हैं और तन्त्रवातिक ने भी संक्षेप में इस पर विचार किया है (पू॰ शी॰ सू॰ २।१।५) । श्लोकवातिक (आत्मवाद, श्लोक १४८) में एक मनोरम क्लोक है ४--'माष्यकार (शबर) ने नास्तिकता का उत्तर देने के लिए यहाँ

सूत्र पर काशिका ने 'लोकायतिकः' का उल्लेख किया है। कम-से-कम ६ठी शती के पूर्व तक लोकायतिक शब्द उस व्यक्ति के लिए प्रयुक्त होने लगा था जो आत्मा को शरीर से पृथक् नहीं मानते थे। कादम्बरी में यों आया है: 'लोका-यतिकविद्यये बाधमंदिनः'। शंकराचार्यं ने वे० सु० (३।३।४४) में कहा है कि लौकयतिक लोग चार तत्त्वों (पृथिवी, जल, अग्नि एवं वायु) के अतिरिक्त किसी अन्य सिद्धान्त को नहीं मानते । देखिए प्रो० दासगुप्त का ग्रन्थ, 'इण्डि-यन फिलॉसॉफी, जिल्द ३, प्० ४१२-४३३ एवं डा॰ डब्ल्यु॰ रूबेन कृत 'लोकायत' (बॉलन १६४४)। छा दो यो-पिनषद् (८।८) से प्रकट होता है कि असुर विरोचन के मत से शरीर से पृथक् कोई आत्मा नहीं है और शरीर ही आत्मा है। अभी हाल में (सन् १६४६ ई०) श्री देवप्रसाद चट्टोपाध्याय ने 'लोकायत' नामक ग्रन्थ लिखा है जिसमें विस्तार के साथ प्राचीन भारतीय भौतिकवाद पर अध्ययन उपिश्यत किया गया है।

४. इत्याह नास्तिक्य निराकरिष्णुरात्मास्तितः भाष्यकृदत्रं युक्या । दढःवमेतद्विषयस्य बोधः प्रयाति वेदान्ति । वर्णन ।। क्लोकबा० (बात्मवाद, १४८) । आत्मा के स्वसंवेद्य होने के विषय में शबर का कथन है: 'स्वसंवेद्यः स भवति , नासावन्येन शक्यते ब्रष्ट् कथमसौ निविश्यतेति । यथा च किश्चच्चक्षुमान स्वयं रूपं पश्यति न च शक्नोत्यन्यस्मै जात्यन्याय तिम्नदर्शयितुम् । न च तम्न शक्यते निदर्शयितुमित्येतावता नारतीत्यवगम्यते और वे बृहदारव्यकोपनिषद् के कुछ बचनों पर निर्भर करते हैं, यथा-३।६। २६, ४।४।१४ (अगृह्यो न हि गृह्यते) ४।३।६ (आत्मैवास्य ज्योतिर्भवति) । श्लोकवार्तिक में, 'आत्मास्तिता' एवं 'नास्तिक्य' शब्द एक-दूसरे की सित्रिधि में रखे हुए हैं, अतः इससे यह प्रकट होता है कि कुमारिल के मत से नास्तिक मुख्य रूप से वह है जो आत्मा के अस्तित्व में विश्वास नहीं करता। पाणिनि में एक सूत्र है 'अस्ति नास्ति दिख्टे मितः ' (४।४।६०) जिस पर महाभाष्य में टीका है : 'अस्तीत्यस्यमितरास्तिकः । नास्तीत्यस्य मितर्नास्तिकः' काशिका में व्याख्या है : 'परलोकोऽस्तीति यस्य मतिरस्ति स आस्तिकः तद्विपरीतो नास्तिकः'। अतः मुख्य रूप से नास्तिक का अर्थ है 'वह व्यक्ति जो आत्मा के अस्तित्व में विश्वास नहीं रखता है (परिणामतः वह भौतिक छोक के अतिरिक्त किसी अन्य लोक में विश्वास नहीं करता)। तन्त्रवार्तिक ( पु०४०२-४०४, २।१।५ ) में आत्मा के विषय में ऐसा कहा गया है: 'तत्रनित्यः सत्रात्मा शरीराम्यन्तरवर्ती (नाणुमात्रः, न शरीरपरिमितः), सर्वगतः, आत्मनातात्वे त्वदोषः, सर्वगतत्वात्सिद्धयात्मनो निश्चलत्वम् ।

(अर्थात् माष्य-वचनों में) तर्क द्वारा आत्मा के अस्तित्व को स्थापित किया है; इस विषय में (अर्थात् आत्मा के अस्तित्व के विषय में )वेदान्त के वचनों द्वारा बोच (ज्ञान) सुस्थिर एवं चिरस्थायी हो जाता है । पद्मपुराण (६।२६३।७४- ७६) में आया है कि जैमिनि ने एक विशाल किन्तु निर्ह्यक शास्त्र बनाया है जिसमें देवता के अनस्तित्व का विवेचन पाया जाता है।

(४) ईइवर एवं यज्ञों में देवतागण: शवर की स्थिति यों है-वेदों का प्रणयन ईश्वर द्वारा नहीं हुआ है और न शब्द एवं अर्थ का सम्बन्ध ही ईश्वर द्वारा निर्मित किया गया है। प्रकरणपञ्चिका ने भी अखिल विश्व के लिए किसी स्रष्टा की आवश्यकता नहीं समझी है। हुमारिल की वात मी विलक्षण एवं आश्चयंजनक है। उन्होंने श्लोकवार्तिक में कहा है कि यह सिद्ध करना किठन है कि ईश्वर ने धर्माधर्म , उनकी प्राप्ति के साधनों, शब्दार्थों के सम्बन्धों एवं वेद के साथ सर्वप्रथम इस संसार की सृष्टि की। इस प्रकार ऐसा प्रतीत होता है कि उन्होंने स्पष्टरूप से सर्वोच्च शक्ति या ईश्वर के अस्तित्व को अस्वीकार नहीं किया है , प्रत्युत ऐसी शक्ति या ईश्वर के प्रति अनिमज्ञता मात्र प्रकट की है। इतना होते हुए भी उन्होंने श्लोकवार्तिक का आरम्म शिव-स्तुति के साथ किया है। न्यायरत्नाकर का कथन है कि यह स्लोक यज्ञ का देवकरण मात्र है। किन्तु वैसी स्थिति में कुमा-िल पर द्वैघीमान या कपट का लांछन लग जायगा। ऐसा कहना अच्छा होगा कि किसी ग्रन्थ के आरम्म करने में मंगल वचन कहने की परिपाटी को कुमारिल अमान्य नहीं कर सके।

पवित्र अग्नि में आहति डालने के संदर्भ में देवता से सम्बन्धित प्रश्न पर विचार करने से आइच्छंजनक परिणाम प्राप्त होते हैं। जैमिनि (८।१।३२-३४) के मत से यज्ञ में 'हवि' प्रधान है और देवता गौण, और जब हवि एवं देवता के चुनाव की बात उपस्थित हो तो अन्तिम निर्णय के लिए हमें हवि पर निर्भर रहना होगा। तक यह है कि वेद देवता को यज्ञिय कृत्य से सम्बन्धित कर देता है, यथा 'सन्तान के इच्छुक व्यक्ति को ११ घटशकलों पर पकाया गया हिव इन्द्र एवं अनि के लिए देना चाहिए, तब इन्द्र उसे सन्तान देता है' (तै० सं० २।२।१।१) इतना होते हुए भी फल की प्राप्ति यज्ञ से ही होती है न कि देवों से (यहाँ पर इन्द्र एवं अग्नि से) और ऐसे शब्द कि 'इन्द्र एवं अग्नि यजमान को सन्तान देते हैं', केवल स्तुति रूपात्मक हैं। इस विषय में पूर्व मीव सू० (६।१।६-१०) अति महत्त्वपूर्ण है। शवर ने वैदिक वचन उद्घृत किये हैं, यथा- ऋ० १०।४७।१, ३।३०।४, ८।१७।८ (जहाँ इन्द्र के दाहिने हाथ, मुक्का, गले, पेट एवं बाहुओं का उल्लेख है), १।६४।१०, ८।७७।४ (जहाँ इन्द्र को अपने पेट में सभी खाद्य पदार्थों के रख लेने एवं ३० पात्रों में मरे सोमरस को पी लेने की चर्चा है), ८।३२।२२ एवं १०।८६।१० (जहाँ इन्द्र को लोक, स्वर्ग, पृथिवी, जलों, पर्वतों का राजा कहा गया है। शबर ने यह सब उद्धृत करके टिप्पणी की है कि ये सब अर्थवाद मात्र हैं, यद्यपि ऐसा लगता है कि देवों को शरीर प्राप्त हैं और वे खाते-पीते हैं। शास्त्रदीपिका में तर्क आया है कि यदि देवता को शरीर होता और वे खाते-पीते एवं प्रसन्न होते तो वे अनित्य हो जाते और उनका वेद में, जो स्वयं नित्य है, इस प्रकार का उल्लेख न होता। आगे और कहा गया है कि सीमित बुद्धि वाले लोग वेद-वचनों को भली भाँति न जानने के कारण ग्रानक बातें करते हैं। शबर (१०।४।२३)ने टिप्पणी की है कि इस विषय में कतिपय मत हैं कि देवता क्या हैं जिन्हें सूवतों में सम्बोधित किया जाता है (यथा ऋ० १।६४) या जिन्हें वेद द्वारा हिन देने का निर्देश है (यथा—आठ घटशक लों पर पका

४. वेदार्थवन्महाशास्त्रं मायया यदवैदिकम्। मयैव रहयते देवि जगतां नाशकारणात्। डिजन्मना जैमिनिना पूर्व वेद (चेद ?) मपार्थकम् । निरीक्ष्वरेण बादेन कृतं शास्त्रं महत्तरम् ।। पदापुर.ग (६।२६३।७४-७६)। कर अग्नि को हिंव देना चाहिए ); देवता यों ही यज्ञ से नहीं सम्बन्धित हो जाता, प्रत्युत किसी हिंव के सन्दर्भ में प्रयुक्त शब्द से वह सम्बन्धित होता है। और जहाँ वेद के निर्देश के अनुसार अग्नि को हिंव दिया जाता है वहाँ अग्नि के अन्य पर्याय शब्दों का प्रयोग नहीं किया जा सकता, यथा—शुचि, पावक, धूमकेतु, कृशानु, वैश्वानर या शाण्डित्य। अतः देवता शब्दों का ही विषय है, जैसा कि शबर का मत है। प्रकरणपञ्चिका का भी कथन है कि इसके विषय में कोई प्रमाण नहीं है कि याग ऐसा साधन है जिसके द्वारा देवता को प्रसन्न किया जाता है, यदि ऐसा कहा जाय कि याग में देवता की पूजा होती है, तो यह केवल लाक्षणिक प्रयोग मात्र है। इससे और पूर्ववर्ती सिद्धान्त से यह निष्कर्ष निकलता है कि पू० मी० सू०, शबर एवं कुमारिल ने इस बात को अस्वीकार कर दिया है कि वेद ईश्वर का शब्द है या धार्मिक कृत्यों के फल ईश्वर के अनुग्रह से प्राप्त होते हैं। इसी से पद्मपुराण (६१२६२।७४-७६) ने जैमिनि को निरीश्वरवादी कहा है।

यदि वेद यह कहता है कि 'स्वर्ग की इच्छा करने वाले को याग करना चाहिए' तो इससे तीन आकां-साएँ उत्पन्न होती हैं। प्रथम आकांक्षा है—क्या प्राप्त करना है ? इसका उत्तर है 'स्वर्ग' जो याग का फल या उद्देश्य है। दूसरी आकांक्षा है—किन साघनों से? जो प्रथम है, जिसे प्राप्त करना है, वह 'यज' घातु से प्राप्त होता है। तीसरी आकांक्षा है—कीन सी विधि है या किस विधि से ? और इसे पवित्र अग्नियों की संस्थापना से तथा उन कृत्यों द्वारा, जो वचन के संदर्भ में उल्लिखित हैं, प्राप्त किया जाता है, (स्वर्गकामो यजते)। इस वचन से यह ज्ञात होता है कि फल या उद्देश्य (स्वर्ग) याग से प्राप्त होता है (उत्पन्नहोता है) न कि देवता से।

यज्ञों में देवत ओं के विषय में पश्चात्कालीन लेखक इन विचारों को नहीं अपना सके। वेंकटनाथ (या वेंकटदेशिक, १२६६-१३६६ ई०) ने 'सेश्वरमीमांसा' नामक ग्रन्थ लिखा, जिसमें उन्होंने मट्ट एवं प्रमाकर दोनों सम्प्रदायों की आलोचना की है और कट्टर रामानुजी वैष्णव होने के कारण उन्होंने दोनों मीमांसाओं का समन्वय उपस्थित करने का प्रयत्न किया है और शबर, कुमारिल, शालिकनाथ आदि के सम्मिलित साक्ष्य के विरोध में यज्ञों के सम्पादन से उत्पन्न फल के दाता के रूप में ईश्वर को माना है। देखिए डा० राधाकृष्णन की 'इण्डियन फिलॉसॉफी' जिल्द २ (पृ० ४२४-४२६), जहाँ पूर्वमीमांसा के मतानुसार ईश्वर एवं लोक पर विवेचन उपस्थित किया गया है।

(५) अिंदल विश्व को न तो वास्तविक सृष्टि होती है और न विनाश: आधारमूत तत्त्व या अंग तो आते-जाते रहते हैं किन्तु विश्व का न तो आरम्भ है और न अन्त। सृष्टि एवं प्रलय का वर्णन तो दैव (माग्य या नियति) की शक्ति एवं मानव प्रयत्न की निस्सारता प्रदिश्ति करने का साधन मात्र है और वेदविहित कर्तव्यों को करने के लिए उद्वोधन मात्र है। विना किसी मानव प्रयास के लोक उत्पन्न हो सकता है और सभी प्रयासों के रहते हुए भी इसका (लोक का) विलयन भी हो सकता है। विश्व वास्तविक है, और सदा रहा है तथा सभी समयों में चलता रहेगा। देखिए श्लोकवार्तिक (४।११२-११७), प्रकरणपञ्चिका (पृ० १३७-१४०) एवं न्याय-रत्नाकर । श्लोकवार्तिक में यहाँ तक कहा गया है—'यह निश्चित रूप से मान लेना चाहिए कि ये सब (लोक

६. तस्मादद्यवदेवात्र सर्गप्रस्थकत्पना । समस्तक्षयजन्मम्यां न सिष्यत्य प्रमाणिका । । सर्वज्ञविष्यिष्या च ष्यच्युः सद्भावकत्पना । ). . तस्मात् प्रागिप सर्वेऽमी स्रष्टुरासन् पदादयः । स्यात्तत्पूर्वकता चास्य चंतन्यादस्मदादिवत् ।। एवं ये युवितिभिः प्राहुस्तेषां दुर्लभमुत्तरम् । अन्वेष्यो व्यवहारोयमनादिवेदवादिभिः ।। इस्रोक्कवा० (सम्बन्धाक्षेप० इस्रोक

आदि) स्रष्टा के पूर्व से ही उपस्थित थे, और फिर भी जिस प्रकार हमलोगों के पूर्व वेद का अस्तित्व था, उसी प्रकार वेद के पूर्व बुद्धिमान होने के कारण स्रष्टा का होना (अनुमान द्वारा) सिद्ध किया जा सकता है।

यह द्रष्टव्य है कि सृष्टि एवं प्रलय के विषय में मीमांसा का दृष्टिकोण महामारत एवं गीता (१०।८)

के दृष्टिकोण से मिन्न है (अहं सर्वस्य प्रमावो मत्तः सर्वं प्रवतंते) ।

(६) अपूर्व का सिद्धान्त : वेद में आया है कि स्वर्गेच्छुक को यज्ञ करना चाहिए। किन्तु स्वर्ग की फल-. प्राप्ति बहुत दिनों के उपरान्त होती है और यज्ञ थोड़े काल में ही समाप्त हो जाता है। अत: यज्ञ (कारण) एवं स्वर्ग (फल) या उद्देश्य के बीच कोई सीवा सम्बन्ध नहीं रहता। वेद की आज्ञा से यह मान लेना चाहिए कि मनुष्य के यज्ञ-सम्पादन सम्बन्धी कर्म एवं फल के बीच कोई जोड़ने वाली कड़ी है। इसके पूर्व कि यज्ञ में प्रमुख एवं गौण कमं किये जायें, मनुष्यों के पास स्वर्ग के लिए कोई सामध्यं नहीं है और यज्ञ भी स्वर्ग को उत्पन्न करने में असमर्थ हैं। किसी यज्ञ में प्रमुख एवं गीण कर्म जब सम्पादित होते हैं तो वे असमर्थता को दूर करते हैं और स्वर्ग के लिए किसी शक्ति की उत्पत्ति करते हैं। ऐसा सभी को अवश्य मान लेना चाहिए। यदि ऐसी समर्थता न पायी जाय तो एक अंगीकार न किये जाने वाला निष्कर्ष उत्पन्न होगा कि कमों का सम्पादन एवं उनका असम्पादन एक ही स्तर पर हैं। यह समर्थता या शक्ति जो या तो मनुष्य (कर्ता) में होती है या सम्पादित यज्ञ से उत्पन्न होती है, शास्त्र में अपूर्व नाम से घोषित है। यह सत्य है कि इस समर्थता की सिद्धि प्रत्यक्ष ज्ञान से नहीं हो सकती, केवल 'श्रुतार्थापत्ति' से ही इसे हम सिद्ध कर सकते हैं। जब हमसे कोई यह कहता है कि एक मोटा व्यक्ति दिन में नहीं क्षाता है तो हमें यह मान लेना होता है कि वह रात्रि में अवश्य खाता होगा। इमी प्रकार, वेद यज्ञ एवं स्वर्ग दोनों को लाता है; हमें यह मान लेना है कि यज्ञ से हमें सूक्ष्म शक्ति की प्राप्ति होती है, यद्यप स्वयं यज्ञ कछ काल के उपरान्त स्वयं समाप्त हो जाता है और यह शक्ति स्वर्गफल को उत्पन्न करने का कारण है और हम उसे यजमान के आत्मा में अवस्थित या एक अदृश्य प्रमाव के रूप में मान सकते हैं । मीमांसक छोग यह नहीं स्वीकार करते कि घामिक कर्मों के फल ईश्वर द्वारा दिये जाते हैं। वे० सू० (३।२।४०) का कथन है कि यह जैमिनि का दृष्टिकोण है (घर्म जैमिनिरत एव) और यह बादरायण, शंकर एवं मामती के इस मत का विरोधी है कि ईश्वर ही फल देने वाला है। प्रकरणपञ्चिका (पृ॰ १८६) के मत से अदृश्य शक्ति कर्ता नहीं है प्रत्युत वह स्वयं कर्म से सूक्ष्म रूप में उत्पन्न होती है। माधवाचायं द्वारा दर्शपूर्णमास यज्ञ के विषय में अपूर्व के चार प्रकार कहे गये हैं (अपूर्व के अन्य उप प्रकार मी कहे गये हैं)।

मावना यह है कि प्रत्येक कृत्य एक अपूर्व की उत्पत्ति करता है और कृत्य के प्रत्येक अंग का एक अपूर्व

होता है जो सम्पूर्ण कृत्य के अपूर्व का छोटा रूप होता है।

तन्त्रवार्तिक ने अपूर्व नाम की व्यास्या की है। यज्ञ-सम्पादन के पूर्व अदृश्य शक्ति का अस्तित्व नहीं या, इसका प्राकटच यज्ञ-सम्पादन के उपरान्त ही एक नवीन शक्ति के रूप में होता है, बत: इसका अर्थ केवल यौगिक है।

११३-११७) । बुद्ध को सर्वज्ञ कहा गया था, जैसा कि अमरकोश में आया है : 'सर्वज्ञ सुगतो बुद्धो' आदि । न्यायरत्ना-कर में श्लोक ११३-११४ पर टिप्पणी हुई है: 'यथा च बुद्धादेः सर्वज्ञत्वं पुरुवत्वादस्मदादिविभविद्धम्, एवं प्रजापतेरिप अष्वृत्वं निषेध्यमित्याह सर्वज्ञविति। तेन वैवप्रभावकयनार्थोयं सृष्टिप्रस्त्यवादः। समस्त पुरुषकाराभावऽपि सृष्टि-काले बैववशेनैव सर्व प्रवर्तते, प्रलयकाले च सत्यपि पुरुवकारे बैबोपरमादेवोपरमिति तस्माद्धर्मानुष्ठान एव यतितब्य-मित्येतत्परं सुष्टिप्रसम्य बचनमिति । न्या० ट० (इलोकवार्तिक, सम्बन्धक्षेपपरि०, इलोक ११२)।

यदि कोई ऐसी घारणा बनाता है कि अपूर्व कोई ऐसी शक्ति है जो किसी यज्ञकर्ता में निवास करने के निमित्त आती है, तो उतकी यह घारणा उन अर्वाचीन लेखकों की भाँति है जो ऐसा विश्वास करते हैं कि वास्त-विक पूजा केवल पुनीत समझे जाने वाले शब्दों का बार-बार कहना नहीं है, प्रत्यत यह उर्ध्वगामी गित है या पूजक की आध्यात्मिक शक्ति की तीवता की वृद्धि का द्योतक है (देखिए डवल्यू० जेम्स का ग्रन्थ 'वेराइटीज आव रिलिजिएस एक्स्पीरिएंस', पृ० ४६७)।

(७) स्वतः प्रामाण्यः यह पहले ही कहा जा चुका है प्रमाण छह हैं (किन्तु प्रमाकर के अनुसार केवल पाँच हैं) । पूर्वमीमांसा का कथन है कि सभी प्रत्यक्ष अपने में स्वामाविक रूप से सप्रमाण अथवा सिद्ध हैं, उन्हें अपनी प्रामाणिकता सिद्ध करने के लिए वाह्य सहायता की आवश्यकता नहीं पड़तीं, किन्तु प्रत्यक्ष की अप्रामाणिकता (परतः) वाह्य रूप से यह प्रविश्वत कर स्थापित होती है कि प्रत्यक्ष उत्पन्न करने वाले अंग में दोष था या आगे चल कर यह कहकर कि एक विशिष्ट प्रत्यक्ष म्यामक था, उसे स्थापित किया जाता है। प्रमाकर और आगे वढ़ जाते हैं और मत प्रकाशित करते हैं कि प्रत्येक अनुभव सप्रमाण होता है और कोई भी अनुभव भ्रामक

या मिथ्या नहीं कहा जा सकता।

(द) स्वर्षः जैमिनि, शवर एवं कुमारिल द्वारा व्यक्त स्वर्ग सम्बन्धी विचार वेद एवं पुराणों में उल्लिखित विचार से मिन्न हैं। देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड (जिल्द) ४, पृ० १६५-१६७ एवं १६८-१७१ जहाँ पर वैदिक साहित्य, महाकायों एवं पुराणों में उल्लिखित स्वर्ग से सम्बन्धित सुख का वर्णन किया गया है। स्थानामाव से हम यहाँ पर बहुत हीं संक्षेप में कहेंगे। ऋग्वेद (क्षाशश्वा७-११) में ऋषि ने सोम से प्रार्थना की है कि वह उन्हें उस अमर लोक में रख दे जहाँ निरन्तर प्रकाश रहता है, जहाँ सभी इच्छाओं की पूर्ति हो जाती है, जहाँ पर विमिन्न कोटियों के आनन्द की उपलिध होती है। स्दर्ग को ऐसा स्थान माना गया है जहाँ पर युद्ध लड़ने के उपरान्त वीर लोगों के जीवात्मा जाते हैं (ऋ० ६।४६।१२)। ऋ० (१०।१५४।२-४) में आत्मा से कहा गया है कि वह उन लोगों से जाकर मिल जाय जो महान् तपों से अजय्य हो गये हैं, जो युद्ध में मर गये हैं, जिन्होंने सहन्नों गायों का दान किया है, जिन्होंने सदाचार का जीवन विताया है और जो दिज्ञ ऋषि थे।

अथर्ववेद (४।३४।२ एवं ४-६) में आया है कि स्वर्ग में बहुत-सी नारियाँ हैं, खाने के लिए बहुत-से पौघे, विमन्न प्रकार के पुष्प हैं, वहाँ घृत, मघु, सुरा, दूध, दही की निदयाँ हैं और चारों ओर कमल के सरोवर हैं। शतपथ ब्राह्मण (१४।७।१।३२-३३) में आया है कि स्वर्ग का आनन्द, पृथिवी के आनन्द का सीगुना होता है। देखिए मेकडोनेल का ग्रन्थ 'विदिक मैथाँलाँजी' (पृ० १६७-१६८) एवं ए० बी० कीय का ग्रन्थ 'रिलिजन एण्ड फिल.साँफी आव दि वेद' आदि (पृ० ४०३-४०६, १६२४)। यहाँ तक कि जपनिषदों ने भी स्वर्ग के आनन्द का उल्लेख किया है, यथा—छा० जप० (८।४।३) ने ब्रह्मा के लोक में दो झीलों, सोम की बौछार करते हुए अश्वत्य वृक्ष एवं अपराजिता नामक ब्रह्मा की नगरी का उल्लेख किया है; कौशीतिक जप० (१।३ एवं ४) ने इसे बढ़ाया है और इतना जोड़ दिया है कि जो लोग स्वर्ग में पहुँचते हैं जनके स्वागत में पाँच सौ अप्सराएँ आती हैं, जिनमें एक सौ के हाथों में जयमाल, एक सौ के पास अंजन, एक सौ के पास सुगंधियाँ, एक सौ के पास वस्त्र तथा एक सौ के पास फल रहते हैं। काल्दास रेसे किवयों ने युद्ध में मृत वीर के आत्मा के विषय में लिखा है कि जब वह स्वर्ग में पहुँचता है तो उसके पास अप्सराएँ आती हैं (रघुवंश ७।४१: वामांगसंसवतसुरांगन: स्वं नृत्यत्कव्यं समरे ददशें')। पुराणों ने स्वर्ग के आनन्द का बड़ा सुन्दर वर्णन किया है। देखिए ब्रह्मपुराण (२२४।६), पद्म० (२।६४।२-४), मार्कण्डेय (१०।६३-६४), जिन्होंने नन्दन वन, अप्सराओं के समूहों से युक्त विमानों, सोने के आतनों, विस्तरों, चिन्तामावों, सभी सुखों आदि का विश्वद उल्लेख किया है। शबर ने पू० मी० सू० (६।१११)

पर लिखते हुए स्वर्ग सम्बन्धी दो प्रचलित मतों का उल्लेख किया है; एक है—वह स्वर्ग है जो व्यक्ति को आनन्द देता है, यथा रेशमी वस्त्र, चन्दन, घोडशियाँ; दूसरा है—स्वर्ग वह है जहाँ न उप्णता है, न जाड़ा है, न मूख है, न प्यास है, न असन्तोप है और न थकावट है।

शवर एवं हुमारिल का कथन है कि स्वगंविषयक प्रचलित धारणा अप्रामाणिक है, महामारत एवं पुराण मनुष्यकृत हैं, अत: उनकी बातें अविचारणीय हैं तथा स्वर्ग सम्बन्धी वैदिक निरूपण केवल प्रशंसा के लिए अर्थ-वाद है।

पू० मीं० सू० (४।३।१५) में आया है कि स्वर्ग सभी वार्मिक कृत्यों (यथा—विश्वजित) का फल है जिसके लिए वचनों द्वारा कोई स्पष्ट फल घोषित नहीं है। शवर का कथन है: 'सुख ही स्वगं है और उसे समी खोजते हैं'। एक प्राचीन क्लोक में आया है--- 'दह सुख-स्थिति जिसमें दुख न मिला हो, और जो आगे दुख से न ग्रसित होने वाला हो, जो अभिलाषा करने पर प्राप्त हो जाय, वहीं 'स्वर' (स्वर्ग) शब्द से संज्ञायित होता है"।'

मेघातिथि ने टिप्पणी की है कि स्मृतियाँ कभी-कभी घोषित करती हैं कि एक गाय के दान से सभी फलों की प्राप्ति होती है और पापों से छुटकारा मिल जाता है, इसका परिणाम यह हो जाता है कि महान् धार्मिक कृत्यों तथा हलके-फुलके कृत्यों के फल एक-से समझ लिये जाते हैं, किन्तु यह सोच लेना चाहिए कि फल अवधि को लेकर भिन्न-भिन्न होते हैं; नहीं तो कोई भी महान् एवं कठिन कृत्यों का सम्पादन नहीं करेगा।

कुछ वैदिक बृत्यों से ऐसे फल प्राप्त होते हैं जो स्वर्ग से मिन्न होते हैं। उदाहरणार्थ, तै० सं० (२।४।-६।१) में आया है- 'जो अधिक पशुओं की कामना रखता है उसे चित्रा नामक यज्ञ करना चाहिए' या जो एक ग्राम का नेता बनना चाहता है उसे 'संग्रहणी' नामक इप्टि करनी चाहिए (तै॰ सं॰ २।३।६।२)। शबर का कथन है कि वेद ऐसा नहीं कहते कि इस प्रकार के यज्ञों से इस जीवन में फल नहीं प्राप्त हो सकता। इस पर टुप्टीका (पू० मीं० सू० ६।१।१) ने एक सुन्दर टिप्पणी की है। अभिलीपत वस्तुओं (पुत्र-जन्म आदि) की प्राप्त के लिए वेद में जो उपाय घोषित है वह इस या उस लोक में अवश्य फलदायक होगा। यदि किसी व्यक्ति ने पूर्व-

७. स स्वर्गः स्यात्सर्वान्प्रत्यविशिष्टत्वात् । पू० मी० सू० (४।३।१५); शबर का कथन है : 'सर्वे हि पुरुषाः स्वर्गकायाः कृत एतत् । प्रीतिहि स्वर्गः सर्वश्च प्रीति प्रार्थयते ।' स्वर्ग साध्य है और याग साधन है जैसा कि पू० मीं क्र (६।२।४) की दुप्टीका में आया है; यन्न दुःखेन सम्भिन्नं न च ग्रस्तमनन्तरम्। अभिलाधोपनीतं च तत्सुखं स्वःपदास्पदम् । । वाचस्पति की सांख्यकीमुदी (पृ० ४५, चौलम्भा सीरीज) द्वारा तथा उद्योगपर्व (३३।७२) पर नीलकण्ठ द्वारा उद्घृत । कुछ लोगों ने इस क्लोक को विष्णुपुराण का माना है । प्रकरणपञ्चिका (पृ०१०२-१०३) में इस क्लोक की ध्विन प्राप्त होती है : 'ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेतेत्यवमादि समाम्नायं सकलदुःखसम्भेदरहिताभि-लाबोपनीतदीर्घतरसुखंसाधनत्वेनार्थवादैः स्तूयमानं कर्मं दृश्यते।...तथा च यावत्तावत्सुखसाधने स्वर्गशब्दं न प्रयु-ञ्जते किन्तु सातिशयत्रीं तिजनके । मेघातिथि (मनु ४।८७=जहाँ नरकों की संख्या २१ वहीं गयी है) ने टिप्पणी दीं है: 'नरकशब्दो निरतिशयदुःखबचनः। एकविशति संख्या अर्थवादः। प्रकाशित विष्णुपुराण (२।६।४६) में आया है: 'मनः प्रीतिकरः स्वर्गा नरकस्तिद्वपर्ययः। नरकस्वर्गसंत्रे वै पुष्यपापे द्विजीत्तम॥

प. स्मृत्यन्तरं सर्अफलता पापप्रमोचनार्थतापि गोदानस्य श्रुता यावतामल्पोपकराणां महोपकारैः फलसाम्य-मुच्यते तेषां लोकवत्परिमाणतः फलविशेषोऽवगन्तव्यः। प्राप्यते तदेव फलं न तु चिरकालम्। आवाच्यो ह्ययं न्यायः। पणलम्यं हि तत्त्राज्ञः क्रीगाति दशभिः पलैः—इति समानफलत्वे महाप्रयासानर्थक्यं प्राप्नोति । मेघा० (मनु २।६५) । जन्म में टुक्कृत्य किये हों तो उसे उन पापों के प्रमायों से निपटना पड़ेगा और जब तक वह पापप्रमावों में रहता है तब तक यज्ञों से उत्पन्न फल स्थगित रहते हैं। किन्तु जब पापों के प्रमाव बहुत कम रह जाते हैं तो व्यक्ति इसी जीवन में काम्य कृत्यों के फल प्राप्त करने लगता है। वेद-वचन केवल इतना कहते हैं कि कृत्य-सम्पादन का फल अवश्य मिलता है, किन्तु वे यह नहीं कहते कि फल (कृत्य-सम्पादन के उपरान्त) तुरंत मिल जाते हैं। अत: (फल प्राप्ति के काल के विषय में) कोई निश्चितता नहीं है। किन्तु स्वर्ग का उपमोग (इसी जीवन में सम्पादित कृत्यों के फल के रूप में) परलोक में ही होता है। स्वर्ग निरितशय प्रीति (अर्थात् आनन्द) है और कर्म के अनुरूप ही उसकी प्राप्ति होती है, किन्तु इसका उपमोग इस जन्म में नहीं हो सकता, क्योंकि मनुष्य इस लोक में प्रत्येक क्षण में मुख एवं दुख का अनुभव करता रहता है। प्रत्येक मुख ज्योतिष्टोम से ही नहीं प्राप्त होता और प्रत्येक व्यक्ति ज्योतिष्टोम करता भी नहीं। किन्तु कुछ मुख मनुष्य को प्राप्त होता ही है। अत: यह स्वामाविक है। निरितशय मुख के अनुभव के लिए दूसरे शरीर की कल्पना करनी ही है, क्योंकि कोई अन्य तर्कसंगत व्याख्या नहीं मिल पाती। वह निरितशय मुख (प्रीति) व्यक्ति के पास तब तक नहीं आती जब तक कि वह जीता रहता है, अत: स्वर्ग का उपमोग दूसरे जीवन में ही होता है। "

(क्ष) मोक्ष: पू॰ मी॰ सू॰, शबर एवं प्रभाकर ने मोक्ष के विषय में नहीं लिखा है। कुमारिल एवं प्रकरण-पिन्चका ने इस पर विचार किया है। दोनों में आया है कि मोक्ष की प्राप्त हो जाने पर पुन: शरीर धारण नहीं होता। श्लोकवार्तिक में आया है—'जो मोक्ष प्राप्त करना चाहता है उसे निष्धि कर्म नहीं करना चाहिए और न काम्य (यथा सन्तान, धन आदि के लिए किया जाने वाला) कर्म ही करना चाहिए, उसे नित्य (यथा अग्निहोत्र) एवं नैमित्तिक (स्नान, जप, दान जो विशेष पवं, ग्रहण आदि में किया जाता है) कर्म करन चाहिए जिससे उन पापों से छुटकारा हो जो इन कर्मों के न करने से एकत्र होते है; यदि व्यक्ति नित्य एवं नैमित्तिक कर्मों के फलों की कामना नहीं करता तो वे उसे प्राप्त नहीं होंगे, क्योंकि ऐसे फल केवल उन्हीं को प्राप्त होते हैं जो उन्हें चाहते हैं। पूर्व जीवन के कर्मों के फलों का निवारण उस जन्म में भोगने से होता है जिसमें मोक्ष की खोज की जाती है। यह मत शंकराचार्य (वे॰ सू॰ ४।३।१४) की धारणा से मेल नहीं खाता, क्योंकि शंकराचार्य ने ऐसा कहा है कि बिना आत्म-ज्ञान के मोक्ष की प्राप्त नहीं होती (श्वेत॰ उप० ३।८)। उसी सूत्र के अपने माध्य

दे. पुत्राबीनि कामयमानस्योपायो विधीयते । उपाये च कृते नियतमुपयेन भवितव्यम् । तदा पूर्वजनमन्यशुभं कृतम् । तच्चानुभाव्यं तस्मात्पूर्वजन्मकृतमनुभूयते । तत्र यदि जन्मान्तरकृतोऽधमः प्रक्षीणस्तत इहंव जन्मनि फलम् । अथाक्षीणस्ततस्तेन वद्धसाधकं फलमृत्कृष्यते । फलं भवतीत्येतावित विधिशब्दोऽस्ति न त्वनन्तरत्वे तस्त्मादिनयमः । स्वगंस्तु जन्मान्तर एव । स हि निरितशया प्रीतिः कर्मानुरूपा चेति न शक्येह जन्मन्यनुभ विद्यम् । यतोऽस्मिल्लोके क्षणे कृष्णे कृष्युः अनुभवन्ति । न च प्रीतिमात्रं ज्योतिष्टोमफलम् । प्राणिमात्रस्य च सा विद्यते न च प्राणिमात्रं ज्योतिष्टोमं करोति । तस्मात्स्वाभाविक्यसौ । बेहान्तरं तु निरितशयप्रीत्यनुभवनायान्ययानुपपस्या कल्प्यते । तच्चामृतस्य न भवतीत्यतो जन्मान्तरे स्वगः । दुप्टीका (४।३।२८)। यह द्वष्टव्य है कि यहां पर प्रीति (सुख-क्षण) एवं निरितशयप्रीति में अन्तर दर्शाया गया है । दुप्टीका (६।१११) में आया है कि सिद्धान्त मत के अनुसार स्वगं का अर्थ है प्रीति किन्तु पूर्वपक्ष में आया है कि स्वगं उन वस्तुओं के साधनों का द्योतन करता है जिनसे प्रीति (या मुख) उत्पन्न होती है, किन्तु बोनों ऐसा नहीं कहते कि स्वगं कोई स्थान है, 'एकस्य प्रीतिः स्वगंशब्दवाच्या अपरस्य प्रीतिमद् द्वयम् । विशिष्टो देश उभयोरप्यवाच्याः दुप्टीका (पू० मी० सू०, ६।१११)।

में उन्होंने, ऐसा प्रतीत होता है, कुमारिल के मत की आलोचना की है। कुमारिल के अनुसार आत्म-ज्ञान के विषय में उपनिषदों की उक्तियाँ केवल अर्थवाद हैं, क्योंकि वे कर्ता को यह ज्ञान देती हैं कि वह आत्मवान् है और आत्मा की कुछ विशेषताएँ हैं। किन्तु शंकर का कथन है (वे० सू० १।१।१) कि पूर्व मीमांसा एवं ब्रह्म-मीमांसा में फल, जिज्ञासा का विषय एवं वैदिक प्रवोधनवाक्य (चोदना) मिन्न हैं। कुछ स्मृतियों ने इस बात की खिल्ली उड़ायी है कि केवल आत्मज्ञान से मोक्ष की प्राप्ति हो जायगी। उदाहरणार्थ, बृहद्योगियाज्ञवल्बय (६।२६ एवं ३४) में आया है कि 'ज्ञान एवं कर्म दोनों से मोक्ष की प्राप्ति होती है'। ऐसा कहना कि केवल ज्ञान मोक्ष की ओर ले जायगा, प्रमाद का प्रतीक है तथा शरीरश्रम के भय से अवोध लोग कर्म करना नहीं चाहते। "

पूर्वमीमांसा के आरम्भिक एवं प्रमुख लेखकों के सिद्धान्त विचित्र एवं चिकत करने वाले हैं। वेद की अमरता (नित्यता) एवं स्वयंमूता के विषय में उनके तक भूमजनक हैं और अन्य प्राचीन मारतीय सिद्धान्तों द्वारा भी अंगीकृत नहीं हो सके हैं। प्रमाकर एवं कुमारिल दोनों ने अपने सिद्धान्त के अन्तर्गत ईश्वर को फलदाता या प्रार्थना से प्रसन्न होकर मनुष्य की नियति का शासन करने वाले के रूप में कोई स्थान नहीं प्राप्त है। वे स्पष्ट रूप से ईश्वर के अस्तित्व को अस्वीकार तो नहीं करते, किन्तु वे वैदिक उक्तियों में वर्णित देवताओं एवं ईश्वर को गौण स्थान देते हैं या व्यावहारिक रूप से उन्हें न-कुछ समझते हैं । वे यज्ञ को ईश्वर की स्थिति तक उठा देते हैं और उनके यज्ञ-सम्बन्धी सिद्धान्त एक प्रकार से व्यावसायिक-से हैं, यथा-व्यक्ति को इतने कमं कस्ने चाहिए, पुरोहितों को दान देना चाहिए, हिव देना चाहिए, कुछ सदाचार के नियमों का पालन करना चाहिए, (यथा, मांस न खाना, केवल दूध पी कर जीना) क्योंकि ऐसा करने से बिना ईश्वर की मध्यस्थता के फल की प्राप्ति हो जाती है 12 । धार्मिक संवेगों (भिक्त आदि) के प्रति कोई प्रेरणा नहीं है, किसी सर्वज्ञ की चर्चा नहीं है, न तो कोई स्रप्टा है और न लोक की सुष्टि। पूर्वमीमांसा ने निस्सन्देह जीवन में मनुष्य के कर्तव्यों (एवं अधि-कारों) पर वल दिया है। अन्य दर्शनों ने विशेष रूप से इस संसार से मुक्त हो जाने तथा मृत्यूपरान्त मनुष्य की नियति से अपने को अधिक सम्बन्धित रखा है। पू० मी० सू०, शबर एवं कुमारिल ने वैदिक वचनों के विवरण या व्याकरण के प्रति महत्त्वपूर्ण योगदान किये हैं। शवर के माष्य में लगभग ७ सहस्र उद्घरण हैं, जिनमें कई सौ की पहचान अभी तक नहीं हो सकी है। इनमें से कम-से-कम एक सहस्र तै॰ सं॰ एवं तै॰ ब्रा॰ से लिये गये हैं। लगमग १२ अधिकरणों का सम्बन्ध अधिगुप्रैष से है। कुछ अधिकरण तो प्रैष में प्रयुक्त कुछ शब्दों की व्यास्या

१० शानं प्रधानं न तु कर्महीनं कर्नं प्रधानं न तु बृद्धिहीतम् । तस्माद् द्वयोरेव भवेत सिद्धिनंह्येकपक्षो विहगः प्रयाति ।। परिज्ञानार् नवे रुवितरेतदालस्यलक्षणम् । कायक्लेशमयाच्चैव कर्मचेच्छन्त्यपण्डिता ॥ बृहद्योगिया० (६।२६, ३४. कृत्यकल्प द्वारा उद्धृत, पृ० १४६)।

११. ईश्वर से व्यावसायिक व्यवहार के लिए देखिए मन्त्र 'देहि में ददामिते नि में घेहि नि ते दघे। निहारिमित्रि में हरा निहार नि हरामि ते। तें० सं० (१।८।४।१-२), बा० सं० ३।४०); मिलाइए अयवंवेद (३।१४।६)।

१२. देखिए ते ० सं० (२।४।४।६) जहां दर्शपूर्णमास में संलग्न व्यक्ति के विषय में उल्लेख है : तस्यैतद्वर्त-नानतं वदेन्न मांसमक्ष्नीयान्न स्त्रियमुपेयान्नास्य पल्पूलनेन वासः पल्पूलयेयुः' एवं तै० सं० (६।२।४।२-३) जहां पयः, यवानः एवं आभिक्षा का प्रयोग क्रम से ब्राह्मण, क्षत्रिय एवं वंश्य के लिए उचित भोजन कहा गया है। जैमिनि (४।३।८-६) में घोषित किया है कि यह कतवयं (आवश्यक) है। वेलिए इस महाग्रन्य का लण्ड २, पृ० ११३६-११४० जहां अरिनडडोम यज के लिए वीजित ध्यक्ति के लिए नियमों का उल्लेख है।

से सम्बन्धित हैं (देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड २, पृ० ११२१ एवं पाद-टिप्पणी २५०४)। शवर एवं कुमारिल ने आत्मा के विषय में जो घारणाएँ व्यक्त की हैं उनसे पूवमीमांसा को दार्शिक महत्त्व प्राप्त हो सका है। वैदिक एवं वैदिकोत्तर विवरण अथवा व्याकरण के निमित्त शवर की देनों के विषय में विशद अध्ययन के लिए देखिए डा॰ एस्॰ बी॰ गर्गे का ग्रन्थ 'साइटेशंस इन शवर-माप्य (पृ० १४०-२१३, पूना, १६५२)।

इस सिद्धान्त से कि वेद नित्य है और सर्वोच्च प्रमाण वाला है, कतिपय अवाव्छित प्रवृत्तियाँ उठ खड़ी हुई हैं। नये सिद्धान्तों के प्रवर्तक वड़ी की ठनाई से यह सिद्ध करने का प्रयास कर बैठते हैं कि उनके सिद्धान्तों के पीछ वैदिक प्रमाण हैं। उदाहरणार्थ, वे० सू के १।१।५-१८ सूत्र यह बताते है कि उपनिपदें प्रधान को विश्व का कारण नहीं मानतीं, जैसा कि सांख्य लोग कल्पना करते हैं। शंकराचार्य ने स्पष्ट रूप से कहा है कि सांस्यों ने वेदान्त वचनों को अपने सिद्धान्तों के अनुरूप व्याख्यायित कर डाला है और इसी से उनके तर्क का खण्डन उन्हें वे॰ सू॰ (१।१।४-१८) में करना पड़ा। हमने यह वहुत पहले देख लिया है कि किस प्रकार शाक्त पूजा के अन-याथियों ने ऋ० (५।४७।४: चत्वार इं विम्नति आदि-आदि) की व्याख्या अपने शावत सिद्धान्तों की पृष्टि में कर डाली है और उपनिपद् नाम से उद्योपित करके अपने ग्रन्थों को मान्यता देने का प्रयास किया है, यथा--माव-नोपनिषद्। शवर ने अपने पू० मी० सू० के भाष्य में यह कहा है कि विज्ञानवादी वौद्धों ने अपने समर्थन में बृहदारण्यकोपनिषद् (४।५।१३: विज्ञानधन इवैतेग्यो मूर्तेम्य: समुत्थाय तान्येदानुदिन्दर्यति न प्रेत्य संज्ञारित) की बातें रख दी हैं। अत्यन्त चिकत करने वाले उदाहरणों में एक है आनन्दतीर्थ (जो मध्वाचार्य मीं कहलाते हैं) द्वारा उपस्थापित ऋ० (१।१४१।१-३) की व्याख्या । आनन्दतीर्थ ने 'महामारत-तारपर्य-निर्णय' में अपने को वायु का तीसरा अवतार माना है, (दो अन्य अवतार हैं, हन्मान एवं गीमसेन) और यह कहने का प्रयत्न किया है कि ऋ (१।१४१।१-३) इन तीन अवतारों की ओर संकेत करता है। 'मध्यः' एवं 'माति रिवा' शब्द (जि.नका अर्थ है वाय देव) ऋ॰ (१।१४१।३) में प्रयुक्त हैं। इतना ही इस बात को कहने के लिए पर्याप्त था कि हैत किद्धान्त के प्रवर्तक मध्व ऋग्वेद में उल्लिखित हैं। यदि वेद में मीं मसेन (जो परम्परा से दी हुई महामारत की तिथि के अनुसार लगमग ५००० वर्ष पूर्व हुए) का संकेत है और मध्व का (जो लगमग ७०० वर्ष पूर्व हुए थे) उल्लेख है तो वेद नित्य कैसे कहा जायगा और स्वयं मध्वाचार्य वेद की अनित्यता के प्रत्युत्तर में क्या कहेंगे ? स्पष्ट है, वेद इन तिथियों के उपरान्त प्रणीत हुआ होगा ! यह तर्क कि यह संकेत किसी पूर्व कल्प का है, नहीं ठहर सकता, क्योंकि वह कल्प, मन्वन्तर एवं महायुग जिनमें मीम एवं मध्वाचार्य हुए तथा अवीचीन काल अमी एक ही हैं। द्वापर (जिसमें मीम-सेन थे) के अन्त में कोई प्रलय नहीं हुआ, प्रत्युत उसी समय किल्युग आरम्म हो गया। महामारत का युद्ध द्वापर एवं कलि (आदि पर्व २।१३) के बीच में हुआ तथा युद्ध के समय कलियुग का आरम्भ होने वाला था (वनपर्व-एतत् कल्युगे नामाचिरादाद् प्रवतंते, एवं कल्य० ६०।२५: प्राप्तं कल्युगं विद्धि)। इसी प्रकार के स्वत्वप्रति-पादन के कारण अप्पय दीक्षित ऐसे प्रसिद्ध लेखकों ने उनकी मत्सीना की है। अप्पय दीक्षित ने अभियोग लगाया है कि मघ्वाचार्य ने अपने सिद्धान्त के समर्थन में कपट-रचना द्वारा वैदिक एवं अन्य वचनों का उद्घरण दिया है। देखिए इण्डियन ऐण्टीक्वेरी (जिल्द ६२, पृ० १८६) जहाँ पर श्री वेंकटसुव्दियाह ने ३० से अधिक ऐसे ग्रन्थों के नाम दिये हैं, जिन्हें मध्व ने उल्लिखित किया है, किन्तु वे ग्रन्थ वास्तव में कहीं नहीं पाये जाते। म० म० चिन्न-स्वामी ने, जिन्होंने अप्पय के ग्रन्थ को ६० श्लोकों में सम्पादित किया है, जिसमें 'मध्वमतिवध्वंसन' नामक अप्पय की टीका भी है और स्वयं उनकी टिप्पणी भी है, पृ० ४ पर ३६ अज्ञात ग्रन्यों तथा सूत्रों का उल्लेख किया है जहाँ पर वे अप्पय द्वारा उदाहृत हुए हैं। यह द्रप्टव्य है कि शंकर एवं रामानृज ऐसे महान् आचार्यों ने अपने ग्रन्थों में यह कहीं भी नहीं लिखा कि वे किसी देवता के अवतार थे। यदि किहीं ने कुछ कहा तो वे उनके शिष्य लोग थे।

यह स्थापित करने के उपरान्त कि वेद नित्य और स्वयंम्मू है, मीमांसकों ने अपने वैदरघ्य, तर्क-शक्ति एवं मुक्ति का खुल कर प्रयोग किया है। उनका अपना एक विशेष तर्क है जिसके द्वारा वे न केवल वेद-वचनों की व्याख्या करते हैं प्रत्युत वे स्मृतियों एवं धर्मशास्त्र-सम्बन्धी मध्यकालीन ग्रन्थों (जिनमें व्यवहार अथवा कानृन, विधि आदि सम्मिलित हैं) का निरूपण उपस्थित करते हैं। जैसा कि कोलब्रुक ने, जो कि अत्यन्त सम्यक् एवं उचित विचार रखने वाले पाश्चात्य संस्कृत विद्वानों में परिगणित होते हैं, आज से १४० वर्ष पूर्व कहा है कि मीमांसा पर जो विमर्श हुए हैं वे व्यावहारिक (कानूनी) प्रश्नों से सादृश्य रखते हैं, और वास्तव में हिन्दू कानून (व्यवहार) लोगों के धर्म से सना हुआ है, उसी प्रकार का तर्क सब बातों में प्रयुक्त होता है। मीमांसा का तर्क कानून (व्यव-हार) का तर्क है; वह लौकिक एवं घामिक अनुशासनों (अघ्यादेशों) की व्यास्या का नियम है। प्रत्येक विषय की जाँच होती है और वह निश्चित की जाती है और इस प्रकार के निर्णीत विषयों से ही सिद्धान्त एकत्र किये जाते हैं। उन सबका सुव्यवस्थित ढंग व्यवहार (कानून) का दर्शन है, और इसी का सचमुच, मीमांसा में प्रयास किया गया है (फुटकर निबन्घ, जिल्द १, पृ० ३१६-३१७, मद्रास, १८३७ ई०)।

वैदिक सामग्री का प्रथम विभाजन मन्त्र एवं ब्राह्मण रूप में है। हमने यह पहले ही देख लिया है कि वे ही मन्त्र कहे जाते हैं जो उस रूप में विद्वानों द्वारा स्वीकृत हैं। पू॰ मी॰ सू॰ (२।१।३१-३२) में व्यवस्था है कि मन्त्र वह है जो केवल दृढ़ता पूर्वक कहता है (उत्साह देने वाला नहीं है) या (वही बात दूसरे ढंग से) वि मन्त्र हैं जो उस नाम से इसलिए पुकारे जाते हैं क्योंकि वे कुछ दृढ़तापूर्वक कहते हैं। शबर (पू॰ मी॰ स॰ १। ४।१) ने कहा है कि मन्त्र वह है जो यज्ञ की विधि के समय यजमान को व्यवस्थित बात का स्मरण दिलाता है या उसे स्पष्ट करता है, यथा-"मैं क्श घास (को अग्र माग) काटता हूँ जहाँ देवता का निवास है'। यह मन्त्र का एक सामान्य वर्णन हुआ, न कि उसकी सम्यक् परिमाषा। केवल यज्ञों में उच्चारण से ही मन्त्र उपयोगी नहीं होते, प्रत्युत वास्तव में वे अभिघायक होते हैं (अर्थात् क्या किया जाना चाहिए या क्या किया जा रहा है उसको स्मरण दिलाने वाले) । शबर की टिप्पणी है कि केवल लक्षण में ही मन्त्रों की अमिजता होती है ने कि मन्त्रों की कुछ विशेषताओं के वर्णन से, जैसा कि वृत्तिकार ने किया है, यथा—कुछ लोउ 'असि' (तू है) से अन्त करते हैं या 'त्वा' से जैसा कि तै० सं० (१।१।१) के 'इचे त्वा' में है, प्रार्थना या आकांक्षा से (यथा तै० सं० १।६।६।१ में 'आयुर्वा असि') या प्रशंसा से (अग्निर्मूर्वा दिव:, तै० सं० ४।४।४) । शवर ने दर्शाया है कि 'असि' एवं 'त्वा' मन्त्रों के मध्य में भी पाये जाते हैं, अन्य विशेषताएँ, यथा-आशीर्वचन एवं प्रशंसा बाह्मणों में मी पायी जाती हैं। मीमांसा-बाल-प्रकाश में आया है कि मन्त्रों के एक सौ प्रकार हैं और यदि हम चौदह वैदिक छन्दों एवं उनके उन-विमाजनों को भी सम्मिलित करें, केवल ऋक् मन्त्रों (ऋचाओं) की २७३ विभिन्न कोटियाँ प्राप्त हो जायेंगी (पृ० ६६-६७)। कछ ऐसे वचन हैं जो मन्त्र कहे जाते हैं (यथा-'वसन्ताय कपिजलानालमते', वाज॰ सं॰ २४।२०) जो न केवल दृढतापूर्वक कहे गये हैं प्रत्युत याग की विधि से सम्बन्धित हैं (यथा अश्वमेध से, वाज॰ सं॰ २४।२०)।

मन्त्रों को तीन शीर्षकों में बाँटा गया है, यथा-त्रहक्, साम एवं यजुः । इनकी परिमाषा पू० मी० सू० (२।१।३५-३७) में की हुई है। 'ऋक्' नाम उन मन्त्रों के लिए प्रयुक्त है जो मात्रायुक्त पादों में (बहुवा) अर्थ के आधार पर विमाजित हैं। 3 'साम' उन वैदिक मन्त्रों का नाम है जो गाये जाते हैं।

१३. तेषामृग्यत्रार्थवरोन पादव्यवस्था। गीतिष् सामास्या। शेषे यजुः शस्यः। पू० मौ० सू० (२।१।३४-२७)। 'अग्निमीले पुरोहितं' (ऋ० १।१।१) में प्रथम पाद में पूर्णभाव है, किन्तु 'अग्निः पूर्वेभिऋं विभिरीद्यो

पू० मीं० सू० (७११२११-२१ एवं ६१२११-२) में ऐसा स्थापित है कि मन्त्र-यचन के 'साम' नहीं कहे जाते, किन्तु केवल गीति वाले इस नाम से पुकारे जाते हैं, वह गीति किया है जो गायक द्वारा मीतरी प्रयत्न से विमिन्न स्वरों के रूप में अभिव्यवत होती है और संगीतमय प्रमाव उत्पन्न करने के लिए गायक को ऋचा के अक्षरों को परिष्कृत करना पड़ता है, उनमें कुछ मागों को इघर-उघर करना होता है, छोड़ देना होता है, बार-वार दुहराना होता है या कहीं-कहीं उनमें रोक लगानी पड़ती है और स्तोम ' देना होता है। ७१२११-२१ में पू० मी० सू० ने यह स्थापित किया है कि 'रयन्तर साम' एवं 'वृहत्साम' शब्द केवल गीति की ओर निर्देश करते हैं, वे ऋचा या उस मूल वचन की ओर जो संगीतमय बना दिया गया है कोई संकेत नहीं करते। 'यजुः' वे मन्त्र हैं जो न तो 'ऋक्' हैं और न 'साम'। एक अन्य शब्द है 'निगद' जो कुछ ऐसे मन्त्रों के लिए प्रयुक्त होता है जो निर्देश रूप में अन्य लोगों को सम्बोधित हैं, यथा—अग्नीदग्नीन् विहर', 'प्रोक्षणीराशादय', 'इस्मार्वाहरूपसादय', और जो उच्च स्वर से कहे जाते हैं। ये 'यजुः (अर्थात् गद्य में) हैं, केवल एक अन्तर यह है कि वे उच्च स्वर से कहे जाते हैं (अतः जिनसे कहा जा रहा है वे सुन सकें)। किन्तु अन्य सामान्य 'यजुः' धीरे कहे जाते हैं। देखिए पू० मी० सू० (२१११३८-४५) जहाँ निगदों पर विवेचन है और मैत्रायणीसंहिता (३१६१५) जहाँ 'उच्चैऋंचा क्रियत उच्चैः सामोपांशु यजुया' आया है।

मन्त्र एवं ब्राह्मण मिल कर वेद कहे जाते हैं। पू० मी० सू० (२।१।३३) में आया है कि वेद के वे बंश जो मन्त्र नहीं हैं और न मन्त्र कहे जा सकते हैं, ब्राह्मण हैं । शबर ने टिप्पणी की है कि वृत्तिकार

नूतनै हत (ऋ० १।१।२) में भाव (अयं) प्रथम पाद में पूर्ण नहीं हो सका है । अतः परिभाषा केवल 'पाद्यवस्था' है तथा 'अर्थवशेन' केवल दार्ष्टांतिक है, जैसा कि शवर ने कहा है : 'यतो नार्थवशेनेति वृत्तादिवशय्यावृत्त्यर्थं, कि तहि अनुवाद एव प्रदर्शनार्थः।... तस्माद्यत्र पादकृता व्यवस्था सा ऋगिति ।'

१४. तस्माद्गीतयः सामानि न प्रगीतानि मन्त्रवाक्यानि । शबर (पू० मी० सू० ६।२।२); सामयेदे सहस्रं गीत्युपायाः । . . . गीतिर्नाम किया । सा आम्यान्तरप्रयत्नजनितस्वरिवशेषाणामभिव्या ज्ञिक्ता । सा सामशब्दाभि-ल्रप्या । सा नियतपरिमाणा । ऋवि च गीयते । शबर (पू० मी० सू० ६।२।२६) । 'सर्वे देशान्तरे' वार्तिक पर प्रथम आन्हिक में महाभाष्य का कथन है : चत्वारो वेदाः सांगणः सरहस्या बहुधा विभिन्ना एकशतमध्वर्युशाखाः सहस्रवर्त्या सामवेद एकविशतिषा बाहवृच्यं नवशायशंणो वेद . . । यहां पर सामवेद के लिए 'शाखा' नहीं प्रयुक्त हुआ है प्रत्युत 'वत्मंन्' (ढंग) शब्द का प्रयोग हुआ है । जैसा कि शबर ने स्पष्ट कहा है कि सामवेद में एक सहस्र गीत्युपाय हैं, अतः सहस्रवर्त्मा का अर्थ है 'सहस्रगीत्युपायवान्' और 'सहस्रवर्त्मा' को 'सहस्रशाखः' कहना ठीक नहीं है, जैसा कि बहुत-से विद्वानों ने किया है । विष्णुपुराण (३।६) ने सामवेद के पाठान्तरों का न्नामक विवरण उपस्थित किया है, श्लोक ३ एवं ६ में क्रम से १००० संहिताओं (सुकर्मा द्वारा उद्भावित) एवं २४ संहिताओं (हिरण्यनाभ के शिष्य द्वारा उद्भावित) का उल्लेख है ।

१५. गानों में जो ऊपर से जोड़ा जाता है उसे स्तोभ कहते हैं, यथा हाउ, हाइ, ई, ऊ, हुम् आदि। देखिए छान्दोग्योपनिषद् (१।१२।१-३) जहाँ 'हुम्' को १३ वाँ स्तोभ कहा गया है (उसे परम ब्रह्म भी कह दिया गया है) और अन्य १२ स्तोभों का उल्लेख किया गया है, यथा—हाउ, हाइ, ई, ऊ० आदि। देखिए जै० (६।२।३६, अधिकं च नित्रणें च जैमिने: स्तोभशब्दवात्)।

१६. होवे ब्राह्मणशब्दः । पू० मी० सू० (२।१।३३); मन्त्राश्च ब्राह्मणं च वेदः । तत्र मन्त्रस्थलण उक्ते परि-होषसिद्धत्वात् ब्राह्मणलक्षणमवचनीयं मन्त्रस्थणवचनेनेव सिद्धम् । शबर । ने छात्रों को बाह्मण-माग की जानकारी प्रदान करने के लिए कुछ ऐसी विशेषताएँ प्रदिश्त की हैं जो बाह्मण-माग में पायी जाती हैं, यथा वे अंश जिनमें 'इति' या 'इत्वाह' कथा-वार्ता, किसी आदेश के कारण, ब्युत्पत्ति, मत्सेना, प्रशंसा, आशंका, आदेश, उदाहरण (जहाँ किसी अन्य ने वही कार्य किया है ), पूर्व युगों में हुई घटनाएँ, मूल को देखकर (उस पर विचार करने के उपरान्त) अर्थ में परिवर्तन करना आदि आये रहते हैं ''। शबर ने दो ऐसे क्लोक उद्धृत किये हैं जिनमें बाह्मण-वचनों की विशेषताओं को दस शीर्षकों में रखा गया है और उन्होंने यह, प्रदिश्ति किया है कि यह सब केवल दृष्टान्त-सम्बन्धी हैं और वृत्तिकार द्वारा उल्लिखत विशेषताएँ मन्त्रों में भी पायी जाती हैं, यथा 'इति' (ऋ० १०११६६११), 'इत्याह' (ऋ० ७।४१। २), 'आख्यायिका' (ऋ० १।११६३), 'हेतु' अर्थात् कारण (ऋ० १।२।४)। केवल ऋग्वेद में १० सहस्र से अधिक मन्त्र पाये जाते हैं। सभी वैदिक कृत्यों में इन मन्त्रों के एक-तिहाई से अधिक प्रयोग में नहीं लाये जाते। शेष का प्रयोग जप में होता है। इसके अतिरिक्त अन्य वेदों के भी सहस्रों मन्त्र हैं। अतः मन्त्र की कोई औपचारिक परिमाषा नहीं की जाती है और केवल इतना ही कहना पर्याप्त माना जाता है कि मन्त्र वे हैं जो उस रूप में विद्वानों द्वारा मान्य ठहराये गये हैं। ।

प्रत्येक वेद के साथ ब्राह्मणों का संयोजन हुआ है, यथा— ऐतरेय एवं कौपीतिक ब्राह्मण ऋग्वेद के हैं, तैत्तिरीय कृष्ण यजुर्वेद का है, शतपथ शुक्ल यजुर्वेद का है, ताण्ड्य सामवेद का तथा गोपथ यजुर्वेद का है। ब्राह्मणों में मारोपीय माषाओं के सबसे प्राचीन ज्ञात गद्य के रूप में पाये जाते हैं, यद्यपि गद्य के सूत्र (नियम), जो सम्मवतः ब्राह्मणों के गद्यों से प्राचीन हैं, कृष्ण एवं शुक्ल यजुर्वेद संहिताओं में पाये जाते हैं। यजों, धार्मिक कृत्यों एवं पुरोहितों के विषय में जानकारी देने में वे प्रमुख उपकरण माने जाते हैं। उनमें धार्मिक कृत्यों एवं यज्ञों को बताने के लिए बहुत-सी कथा-वार्ताएँ, किंवदन्तियाँ आदि पायी जाती हैं। उनके विषयों को हम दो कोटियों में विभाजित कर सकते हैं, यथा—विधियाँ (ऐसे वचन जो आदेशयुक्त एवं उपदेशात्मक हैं) एवं अर्थवाद (व्याख्यात्मक वचन)। अर्थवादों के विषय-क्षेत्र एवं उद्देश के विषय में आगे लिखा जायगा। किन्तु एक बात द्रष्टव्य है कि मीमांसक लोग यह कमी मी स्वीकार नहीं करते कि वेद का कोई भी अंश, यहाँ तक कि अल्प से अल्प अंश मी, व्यर्थ या निर्थंक है।

अब हमें यह देखना है कि मीमांसक लोग किस प्रकार वेद की बातों पर विचार करते हैं। आज का विद्यमान वैदिक साहित्य अति विशाल एवं विमिन्न प्रकार का है। जब एक बार यह मान्य हो जाता है कि

१७ हेतुनिवंचनं निन्दा प्रशंसा संशयो विधिः। परिक्रिया पुराकल्यो व्यवधारणकल्यना। उपमानं दशैते तु विधयो ब्राह्मणस्य तु। एतत् स्यात् सवंवेदेषु नियतं विधिलक्षणम् ॥ शबर द्वारा २।१।३३ पर उद्घृत। तन्त्रवार्तिक ने व्याख्या की है कि यहां पर विधिलक्षण में 'विधि' शब्द का अयं है ब्राह्मण। 'व्यवधारणकल्पना' के विधय में इसका कथन है, 'यत्रान्यथार्थः प्रतिमातः पौर्वापर्यालोचनेन व्यवधार्यं अन्यथा कल्पते सा व्यवधारणकल्पना तद्यथा प्रतिगृह्णीयादिति श्रुतं प्रतिप्राह्मोदिति कल्पियव्यते।' 'परकृति' एवं पुराकल्पः के विधय में कथन यों है: 'एकपुरुषकर्तृ कगृह्णीयादिति श्रुतं प्रतिप्राह्मोदिति कल्पियव्यते।' 'परकृति' एवं पुराकल्पः के विधय में कथन यों है: 'एकपुरुषकर्तृ कमृपाख्यानं परकृतिः बहुकत् क पुराकल्पः । ब्रह्माण्डपुराण (२।३४।६३-६४)ने व्याख्या की है: 'अन्यस्यान्यस्य
चोक्तियां बुधैः सोक्ता पुराकृतिः। यो द्वात्यन्तपरोक्षार्थः स पुराकल्प उच्यते।।'

१८. स्वाध्याये पठ्यमानेषु येषु मन्त्रपदं स्मृतम् । ते मन्त्रा नाभिषानं हि मन्त्राणां स्थणं स्थितम् ॥ तन्त्र-वार्तिक (पू० मी० सू०, २।१।२४) । वेद स्वयंमू है और इसका प्रणयन किसी मानव या दिव्य शवित द्वारा नहीं हुआ है, इसका कोई भी भाग स्पष्ट रूप से अमोघ हो जाता है अर्थात प्रामाणिकता में अस्खलनशील हो जाता है। वेद धर्म की जान-कारी का एक मात्र साधन है, अत: मीमांसकों को यह मान्य हो गया कि जो कुछ वेद कहता है वह प्रामाणिक है '। किन्तु बहुत-से वैदिक वचन एक-दूसरे के विरोध में पड़ जाते हैं और सामान्य अनुभव के विगरीत पड़ जाते हैं। इन कठिनाइयों को स्पष्ट करने के लिए कुछ विस्मयावह उदाहरण यहाँ दिये जा रहे हैं। तै॰ सं॰ (४।२।७) एवं मैत्रायणी सं॰ में आया है कि खाली पृथिवी, आकाश एवं अन्तरिक्ष में अग्नि-वेदिका नहीं बनानी चाहिए । आकाश या अन्ति से कोई भी वेदिका नहीं बना सकता, जो अस-म्मव है उसे वेद अमान्य ठहराता है, अत: यह निषेघ प्रथम दृष्टि में अर्थहीन-सा लगता है । तै० ब्रा० (३।८। १०।५) में आया है कि पूर्णाहृति देने से यजमान सभी वाञ्छित वस्तुएँ प्राप्त करता है। यदि पूर्णाहित समी वस्तुएँ प्रदान कर देती है तो अग्निहोत्र आदि की त्रियाएँ करने से वया लाभ ? क्या वेद ऐसा समझता है ? वेद में व्यक्तियों के विषय में आख्यान एवं अनश्रुतियाँ पायी जाती हैं, यथा--तै॰ सं॰ ने ववर प्रावा-हणि का उल्लेख किया है, जो एक प्रभावशाली वनता बनना चाहता था और उसकी इच्छा की पूर्ति के लिए उसने पञ्चरात्र नामक यज्ञ किया और अपनी वाञ्छित बात प्राप्त भी की। अत: इस बबर के उपरान्त वेद की रचना मानी जायगी और इस प्रकार वेद का नित्यत्व समाप्त हो जायगा। अतः शवर का कहना है कि वह कथा जो कभी घटित नहीं हुई थी, केवल स्तुति या प्रशंसा के लिए कह दी गयी है। इस प्रकार का कथन इस बात का द्योतक है कि यह मात्र एक बहाना है, वास्तव में इस प्रकार की व्याख्या वेद के पक्ष में नहीं जाती। यहाँ पर एक ऐसी गाया कही गयी है जो कभी घटी नहीं और वह भी वेद के किसी आदेश को बढ़ावा देने के लिए। यदि लोग यह जान लें कि यह गाथा असत्य है (जैसा कि शवर ने व्याख्या की है) तो वे उस कृत्य को सम्पादित न करना चाहेंगे। इस विषय में एक सच्ची कथा अधिक उपयुक्त होती। जन्त्रवातिक ने शबर की व्याख्या से उत्पन्न कठिनाई को दूर करने का प्रयास किया है।

१६. शब्दप्रमाणका वयं यच्छव्द आह तदस्माकं प्रमाणम् । शबर (पू० मी० सू० ३।२।३६) । वार्तिक ६ (प्रयम आह्निक) पर महाभाष्य में भी ये ही शब्द आये हैं ।

२०. न पृथिक्यामिनिश्चेतव्यो नांसिरिक्षे न बिवि—इत्याहुः। अमृतं वैहिरण्यममृते वा एतदिन्वश्चीयते। मै० सं० (३।२।६)। देखिए पू० मी० सू० (१।२।४ एवं १८) एवं व्यवहारमयूख (पृ० २०२, जो कहता है कि यह 'निष्वेचानुवादमात्रम्' है)। इसका जो तात्प्यं है वह यह है कि जिस प्रकार वायु या आकाश में अग्निचयन कभी नहीं देखा गया है उसी प्रकार खाली पृथिवी पर भी वह अज्ञात है और इसका सम्पादन पृथिवी पर सोने का एक खण्ड रख कर होना चाहिए। यह सोने की स्तुति (प्रशंसा) मात्र है। कात्यायनऔतसूत्र (४।१०।४) की टीका द्वारा पूर्णाहृति की व्याख्या है: 'पूर्णया सुचा आहृति'। बवर प्रावाहिणरकामयत वाचः प्रविदता स्यामिति स एतं पञ्चरात्रमाहरत् तेनायजत ततो वं स वाचः प्रविदताऽभवत्। य एवं विद्वान् पञ्चरात्रेणयजतेप्रविदत्वेव वाचो भवत्यथो एनं वाचस्पतिरित्याहुः। तं० सं० (७।१।१०।२-३)। प्रावाहिण का अर्थ है 'प्रवाहण का पुत्र'। देखिए पू० मी० सू० (१।२।६ एवं १८)। शवर ने टीका की है: 'असद्वृत्तान्तान्वाख्यानं स्तुत्यथॅन प्रशंसाया गम्यमानत्वात्' (१।२।१०), जिसपर तन्त्रवार्तिक की टिप्पणी है: एवं वेदेपिविधिना तावत्फलमवगिनतमथंवावास्त्वसत्येननामप्ररोचयन्तु न तद्गते, सत्यासत्यत्वे किचित् दृष्यतः प्रवर्तनमात्रोपकारित्वात् । तस्मादुपाक्यानासत्यत्वमतन्त्रम् ।' तन्त्रवा० (१।२।१०)।

कमी-कभी वेद को तीन मागों में बाँटा जाता है, यथा-विधि, अर्थवाद एवं मन्त्र, उद्मिद एवं विश्व-जित् के समान यागों के नाम विधि के अन्तर्गत रखे गये हैं। श्लोकवार्तिक ने अपने अन्तिम स्लोक में इस त्रिघा विमाजन की ओर संकेत किया है <sup>२९</sup>। घमं क्या है, अर्थात् क्या करना चाहिए तथा क्या नहीं करना चाहिए, इसके विषय में यद्यपि वेद ही उचित ज्ञान का साघन माना गया है, किन्तु वेद के विभिन्न माग धर्म के उचित ज्ञान से तीबे ढंग से नहीं सम्बन्धित हैं। वेद का अधिकांश मुख्य माग से मध्यस्थ माव से ही सम्ब-न्यित हैं रे । एक स्थान पर शबर ने बड़े संक्षिप्त किन्तु स्पष्ट ढंग से वैदिक वचनों की तीन कोटियों की परिमाषा की है और दृष्टान्त दे कर समझाया है। वेद को पाँच मागों में भी बाँटा गया है, यथा-विधि, अर्थवाद, मन्त्र, नामधेय एवं प्रतिवेध । इन पाँचों के विषय में ऊपर उल्लेख हो चुका है। यहाँ पर इनके विषय में कुछ विस्तार से कहा जायगा। विधि एक ऐसा आदेश है जो अर्थवान् है, क्योंकि इसके साथ एक विषय संयुज्य रहता है जिसका (उपयोगी) उद्देश्य होता है और विधि ऐसी वस्तु की व्यवस्था करती है जो किसी अन्य प्रमाण से स्थापित नहीं होती। स्वयं शवर ने विधि के अर्थ के विषय में कई स्थलों पर वर्णन किया है। उदाहरणार्थ, 'स्वर्ग की इच्छा रखने वाले को अग्निहोत्र करना चाहिए' नामक आदेश में होम करने की व्यवस्था है जो किसी अन्य आदेश (शासन) द्वारा व्यवस्थित नहीं है अं।र उसका लामकर उद्देश्य है। इसका अर्थ है कि अग्निहोत्र द्वारा स्वर्ग की प्राप्ति करनी चाहिए। किन्तु जहाँ कोई कृत्य दूसरे प्रकार से स्थापित होता है, वैसी स्थिति में उसके साथ कोई सहायक आदेश लगा दिया जाता है। इस प्रकार 'दही के साथ आहति दी जानी चाहिए' नामक वाक्य में होम की व्यवस्था 'स्वगं की इच्छा करने वाले को अग्निहोत्र करना चाहिए' नामक शब्दों में पहले से हो चुकी रहती है तो वैसी स्थित में केवल उसके संदर्भ में दही की आहुति देने

२१. इति प्रमाणत्विमदं प्रसिद्धं युक्त्येह धमं प्रति चोदनायाः। अतः परं तु प्रविभज्य वेदं त्रेषा ततो वक्ष्यित यस्य योर्थः। मीमांसा बालप्रकाश (शंकरभट्ट कृत) द्वारा उद्धृत (पृ० ७); इस पर न्यायरत्नाकर में आया है, 'तेन सिद्धेषि चोदनाप्रामाण्ये ततः परं विध्ययंवादमन्त्रात्मना वेदं त्रेषा विभज्यतत्स्तुत्यादिप्रयोजनप्रति-पादनेन कृत्स्नस्य वेदस्य तन्मूलयोश्च स्मृत्याचारयोधंमंम् प्रति प्रामाण्यमुपरितने पादत्रये प्रतिपादिययत इति समस्तोध्यायः प्रमाणलक्षणं, नैवेह समाप्तमिति।' पूर्वपक्षसूत्र 'उक्त् समाम्नायदमध्य तस्मात् सर्वं तद्यं स्यात्'(पू० मी० सू० १।४।१) पर शबर का कथन है: 'किश्चदस्य (वेदस्य) भागोविधियोऽविदितमर्थं वेदयित, यथा सोमेन यजेतेति। किश्चदर्यवादो यः प्ररोचयन् विधि स्तौति यथा वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता इति। किश्चन्मन्त्रो यो विहितमर्थं प्रयोगकाले प्रकाशयित यथा बहिदेवसदनं दामि-इत्येवमादिः। अयं अर्थः यस्य सः इदमर्थः तस्य भावः ऐदमध्यम्। समाम्नाय का अर्थ है वेद। 'उक्तं' पू० मी० सू० (१।२।१) की ओर संकेत करता है (अम्नायस्य क्रियायंत्वात्...)।

२२. शास्त्रदीपिका ने पूर्व मीठ सूर्व (१।४।१)पर कहा है: 'तत्र चोदनेव साक्षात्प्रमाणम् । अर्थवाद-मन्त्रस्मृतिनामथेयानि तच्छोषत्वेन तन्सूलत्वेन च प्रमाणं भवन्तीर्थत धर्मप्रमितेरिति कर्तव्यतास्थाने नियतंनिपतन्ति ।' (पूर्व ५४)। यह बात कि विधि का अर्थ है 'वह जो पहले से या किसी अन्य स्रोत से न ज्ञात हो' पूर्वपक्ष-सूत्र (१।२।२६) से प्रकट होती है। 'अविदित्यवेदनं च विधिरित्युच्यते'; अज्ञातस्य हि ज्ञापनं विधिः । शबर (१०।३।२०); १।४।६ पर यो कहा गया है: 'यद्यज्ञातस्ततो विधिः यदि ज्ञातस्ततोनुवादः ।...न ह्यास्थातमन्तरेण

कृत्यं वा नामशब्दार्थं ब्यापरो विधीयते ।

का बादेश है, जहाँ अर्थ यह है कि 'दही द्वारा आहुति दी जानी चाहिए ।' देखिए दुप्टीका (पू॰ मी॰ सू॰ ६।३।१७) एवं एम॰ एन॰ पी॰ रू॰ १७, मण्डारकर ओरिएण्टल रीसर्च इंस्टीट्यूट संस्करण २३।

## विधि-विचार

वैदिक वचनों में विधियों का संचयन वेद का सार है और वह कई विशिष्ट कृत्यों की ओर निर्देश करता है। विधि में केन्द्रीय तत्त्व है किया या कियात्मक रूप, जिसकी व्याख्या हम आगे करेंगे। प्रश्न यह है—कोई किसी विधि को पहचाने कैसे? शबर ने एक शलोक उद्घृत किया है जिसे वे लोग जो शब्दों एवं वाक्यों के अर्थों को जानते हैं, परम्परापूर्वक उद्घोषित करते हैं, यथा—सभी वेदों में विधि के स्थिर एवं निश्चित्र विहन होते हैं कुछ शब्द, यथा—'इसे व्यक्ति अवश्य करेगा', 'इसे करना चाहिए', 'इसे अवश्य करना चाहिए,' 'ऐसा होना चाहिए'। 'इसे ऐसा होना चाहिए' । इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि विधि सामान्यतः विधि लिड द्वारा प्रकट की जाती है, तथा वर्तमान काल में कोई किया सामान्य रूप से विधि नहीं प्रदिश्ति करती। किन्तु कभी-कभी किसी वचन से वर्तमानकाल में भी विधि की झलक मिल जाती है। उदाहरणार्थ, महापितृपक्ष में एक वैदिक वचन आया है—'पितृयज्ञ में चमस के दण्ड (डांडी) के नीचे सिमिधा रखकर अनुसरण करना चाहिए, देवों के लिए कृत्य करने वाला दण्ड के ऊपर सिमधा रखता है देण। इसे विधि के रूप में

२३. यत्र तु कमं प्रकारान्तरेण प्राप्तं तत्र तदुद्देशेन गुणमात्रविधानम् । यथा 'दघ्ना जुहुयात्' इत्यत्र होमस्य 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' । इत्यनेन प्राप्तत्वात् होमीद्देशेन दिधमात्रविधानम्, दघ्ना होमं भावयेत् इति । मी० न्या० प्र० (प्० १७) ।

२४. एवंहि पदवाक्यार्यन्यायविवः क्लोकमामनन्ति । कुर्यात् क्रियेत कर्तव्यं भवेत्स्यादिति पञ्चमम् । एतत्स्यात्सवंवेदेषु नियतं विधिलक्षणम् ॥ शबर (पू० मी० सू० ४।३।३)।

२४. विष्टगतागितहोत्रे महापितृयक्ते वा श्रूयते । अघस्तात्सिमिशं घारयन्न द्रवेदुपरि हि वेदेम्योघारयित । पू० मी० सू० (३।४१६) पर तन्त्रवार्तिक द्वारा उद्धृत (शवर गत पांच सूत्रों के साथ इसे भी छोड़ दिया है); तदुपरान्त आगे आया है, 'मित्र्य होमेऽघस्तात् स्नुग्वण्डस्य सिमद्वारियतच्या ।' वैवे च पुनरुपरिष्टाविति । विधित्वे चैत्रमादीतानुक्तः कल्पनाप्रकारः । तस्माद्विधिरिति ॥' प० म्द्रद्व । यह द्वष्टच्य है कि स्मृतिचिन्द्रका (१, प० ७२-७३) ने इस वैदिक वचन का उल्लेख किया है, उसने मामा की पुत्री से विवाह के या अपने चाचा की पुत्री से विवाह के औचित्य के विषय में अपने विवेचन में शतपथ (१।म।३।६) को उद्धृत करते हुए भी इसे उद्धृत किया है । शतपथ का वचन यों है : 'तत्सात्समानादेव पुरुषादत्ता चाद्यक्त जायेते इदं हि चतुर्थ पुरुषे तृतीय संगच्छामहे इति विरेवं दीव्यमाना जात्या आसते' (जहाँ क्रियाएं वर्तमान काल में हों और विधि लिंग में न हो, तब भी स्मृतिचिन्द्रिका का कथन है कि यह केवल अनुवाद नहीं है, किन्तु इससे विधि का निर्माण हो जाता है) । और वेखिए परा० माघ० (१।२, प० ६६-६७) जहाँ ऐसा हो वक्तव्य दिया गया है । ऐसा नियम-सा था कि 'हि' (जो कारण की ओर संकेत करता है) या 'वै' (उसकी ओर संकेत करता है जो अलीभांति जात है) ऐसे शब्दों का प्रयोग सामान्यतः किसी विधि में प्रयुक्त नहीं होते । वेखिए शवर (पू० मी० सू० दे।१।४१): 'न च विधीयमाने वैशब्दो भवति प्रसिद्धवचनो ह्रयेच दुष्टः , न वै स्त्रणानि सक्यानि सिन्ति—इति यथा ।' न वै आदि ऋए० (१०।६५।११४) में भी आया है।

लिया गया है न कि केवल अर्थवाद के रूप में । एक अन्य दृष्टान्त रात्रिसत्रों (सोमयज्ञ, जो सम्पादन में १२ दिनों से अधिक समय लेते हैं) से सम्बन्धित है । रात्रिसत्रों के संदर्भ में एक वचन यों है—'जो लोग रात्रि-सत्र करते हैं वे स्थैयं (प्रसिद्धि, नाम) प्राप्त करते हैं, उन्हें ब्रह्म-तेज प्राप्त होता है और वे मोजन प्राप्त करते हैं।' यह रात्रिसत्रों के सम्पादन की केवल प्रशंसा या स्तुति (अर्थवाद) की मौति लगता है, किन्तु वास्तव में यह विधि है जो उपर्युक्त वचन में वींगत रात्रिसत्र के फल से सम्बन्धित है और नियम के अपवाद को स्थवत करती है कि यदि वैदिक वचनों का कोई फल उल्लिखित न हो तो किसी कृत्य का फल स्वगं होता है। यही बात मिताक्षरा (याज्ञ० ३।२२६) में प्रयुक्त हुई है जहाँ ऐसा आया है कि अज्ञान में किया गया पाप प्रायिविच्तों से दूर हो जाता है। सामान्यतः पापमय कर्म का नाश ईश्वर द्वारा दिये गये दण्ड द्वारा ही होता है, किन्तु याज्ञवल्क्य ने एक विशिष्ट नियम दे दिया है। मेघातिथि ने मनु० (४।४०, जहाँ यह आया है कि पशु-पक्षी एवं औषधियाँ जो यज्ञों में अपित होती हैं, उच्च गित पर पहुँच जाती हैं) की बात कहकर यह घोधित किया है कि यह मात्र अर्थवाद है और रात्रिसत्र के दृष्टान्त द्वारा इससे कोई विधि नहीं कित्यत की जा सकती। देखिए परा० माघ० (१।१, पृ० १४६) जहाँ ऐसा आया है कि स्थिरता (प्रसिद्धि) की इच्छा रखने वाले के लिए रात्रिसत्र के विधय में दिये हुए वचन से अधिकारविधि की बात कित्यत कर ली गयी है। एकादशीतत्त्व में रघुनन्दन ने पू० मी० सू० (४।३।१७-१६) की व्याख्या की है और इस न्याय का दृष्टान्त दिया है।

वेदों का अनुसरण करके स्मृतियों ने मी कितपय विधियों की व्यवस्था की है और क्रियाओं को विधि लिंग में या 'यत्', तव्यत्' आदि के साथ रख कर विधि-रूप प्रविश्त किये हैं। उदाहरणार्थ, मनु (४। २४, 'अग्निहोत्र' च जुहुयात' एवं ११।४३ 'चिरतव्यमतोः) ने दो ढंग के दृष्टान्त दिये हैं। कई दृष्टिकोणों से विधि कई प्रकार से विमाजित की गयी है। एक विमाजन में चार कोटियाँ हैं, यथा—उत्पत्तिविधि (मौलिक नियम या आदेश या विधि) विनियोगविधि (प्रयोग में लायी जाने वाली), प्रयोगविधि (सम्पादन) एवं अधिकार-विधि (नियोज्यता)। उत्पत्तिविधि वह है जो सामान्य तथा कृत्य के रूप को दर्शाती है, यथा—'अग्निहोत्रं जुहोति' (वह अग्निहोत्र आहुति देता है) में विनियोगविधि वह है जो किसी गौण अथवा सहकारी विधय को मुख्य कृत्य से सम्बद्ध कर देती है, यथा—'दम्नाजुहोति' (वह दही के साथ आहुति देता है) में और इसका वर्णन पूर्व में सम्बद्ध कर देती है, यथा—'दम्नाजुहोति' (वह दही के साथ आहुति देता है) में और इसका वर्णन पूर्व मीठ सूर्व के तीसरे अध्याय में हुआ है। प्रयोगविधि वह है जो किसी कृत्य के विभिन्न अंशों के कम को निर्धारित करती है और शीव्रता हो तथा देरी न हो, इसका निर्देश करती है, यद्यपि बहुधा यह स्पष्ट रूप से कही नहीं जाती प्रत्युत उपलक्षित मात्र होती है। इसका वर्णन पूर्व मीठ सूर्व के चौथे एवं पाँचवें अध्याय में हुआ है। अधिकारविधि (अहंता या योग्यता) वह है जो किसी कमं के फल के स्वामित्व की ओर संकेत करती है, यथा—'स्वगंकामो यजेत' (जो स्वगं की इच्छा रखता है उसे याग करना चाहिए) और वह पूर्व मीठ सूर्व के ६ठ अध्याय का विषय है वि

२६. मी० न्या० प्र० में अघोलिखित परिभाषाएँ वो हुई हैं: 'तित्तद्धं विधिः प्रयोजनवन्तमप्राप्तार्थविषत्ते । त्रित्र कर्मस्वरूपमात्रबोधको विधिवृत्तिविधिः, यथा—अग्निहोत्रं जुहोतीति । अग्प्रधानसम्बन्धबोधको विधिविनिन्योगिविधः, यथा—बन्ना जुहोतीति । . . . प्रयोगप्रांशुमावबोधको विधिः प्रयोगविधिः । स बाङ्गवास्यंकतामापन्नः प्रधानविधिरेव । . . . फलस्वाम्यबोधको विधिरिधकारविधिः । फलस्वाम्यं च कर्मजन्यफलभोक्तृत्वम् । स च मजेत

का बादेश है, जहाँ बर्थ यह है कि 'दही द्वारा आहुति दी जानी चाहिए ।' देखिए टुप्टीका (पू॰ मी॰ सू॰ ६।३।१७) एवं एम॰ एन॰ पी॰ पू॰ १७, मण्डारकर ओरिएण्टल रीसर्च इंस्टीट्यूट संस्करण २३।

## विधि-विचार

वैदिक वचनों में विधियों का संचयन वेद का सार है और वह कई विशिष्ट कृत्यों की ओर निर्देश करता है। विधि में केन्द्रीय तत्त्व है क्रिया या क्रियात्मक रूप, जिसकी व्याख्या हम आगे करेंगे। प्रश्न यह है—कोई किसी विधि को पहचाने कैसे? शवर ने एक श्लोक उद्घृत किया है जिसे वे लोग जो शब्दों एवं वाक्यों के अर्थों को जानते हैं, परम्परापूर्व क उद्घोषित करते हैं, यथा—सभी वेदों में विधि के स्थिर एवं निश्चित्र चिह्न होते हैं कुछ शब्द, यथा—'इसे व्यक्ति अवश्य करेगा', 'इसे करना चाहिए', 'इसे अवश्य करना चाहिए,' 'ऐसा होना चाहिए'। 'इसे ऐसा होना चाहिए' । इससे यह निष्कर्ष निकलता है कि विधि सामान्यतः विधि लिख द्वारा प्रकट की जाती है, तथा वर्तमान काल में कोई किया सामान्य रूप से विधि नहीं प्रदिश्त करती। किन्तु कभी-कभी किसी वचन से वर्तमानकाल में भी विधि की झलक मिल जाती है। उदाहरणार्थ, महापितृपक्ष में एक वैदिक वचन आया है—'पितृयक्त में चमस के दण्ड (डांडी) के नीचे सिमघा रखकर अनुसरण करना चाहिए, देवों के लिए कृत्य करने वाला दण्ड के ऊपर सिमघा रखता है देश । इसे विधि के रूप में

२३. यत्र तु कर्म प्रकारान्तरेण प्राप्तं तत्र तदुद्देशेन गुणमात्रविधानम् । यथा 'वघ्ना जुहुयात्' इत्यत्र होमस्य 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' । इत्यनेन प्राप्तत्वात् होमीद्देशेन विधमात्रविधानम्, वघ्ना होमं भावयेत् इति । मी० स्या० प्र० (पू० १७) ।

२४. एवंहि पववाक्यार्थन्यायविवः क्लोकमामनन्ति । कुर्यात् कियेत कर्तव्यं भवेत्स्यादिति पञ्चमम् । एतत्स्यात्सवंवेवेषु नियतं विधिलक्षणम् ॥ शबर (पू० मी० सू० ४।३।३)।

२४. विष्टगतागिनहोत्रे महापितृयक्ते वा श्रूयते । अधस्तात्सिमधं धारयक्षनृद्रवेदुपरि हि वेदेग्योधारयति । पू० मी० सू० (३।४।६) पर तन्त्रवार्तिक द्वारा उद्धृत (शवर गत पांच सूत्रों के साथ इसे भी छोड़ दिया है); तदुपरान्त आगे आया है, 'मित्र्य होमेऽधस्तात् स्नृत्वण्डस्य सिमद्वारियतव्या ।' देवे च पुनहपरिष्टादिति । विधित्वे चंथमादीनामुक्तः कल्पनाप्रकारः । तस्माद्विधिरिति ॥' प० ५६६ । यह द्रष्टद्य्य है कि स्मृतिचन्द्रिका (१, पू० ७२-७३) ने इस वैदिक बचन का उल्लेख किया है, उसने मामा की पुत्री से विवाह के या अपने चाचा की पुत्री से विवाह के औचित्य के विषय में अपने विवेचन में शतपथ (१।६।३।६) को उद्धृत करते हुए भी इसे उद्धृत किया है। शतपथ का बचन यों है: 'तत्सात्समानादेव पुरुषादत्ता चाद्यश्च जायेते इदं हि चतुर्थ पुरुषे तृतीय संगच्छामहे इति विरेथं दीव्यमाना जात्या आसते' (जहाँ क्रियाएँ वर्तमान काल में हों और विधि लिंग में न हो, तब भी स्मृतिचन्द्रिका का कथन है कि यह केवल अनुवाद नहीं है, किन्तु इससे विधि का निर्माण हो जाता है)। और वेत्रिए परा० माघ० (१।२, पू० ६६-६७) जहाँ ऐसा ही वक्तव्य विया गया है। ऐसा नियम-सा था कि 'हि' (जो कारण की ओर संकेत करता है) या 'वे' (उसकी ओर संकेत करता है जो अलीभांति जात है) ऐसे शब्दों का प्रयोग सामान्यतः किसी विधि में प्रयुक्त नहीं होते। वेत्रिए शबर (पू० मी० सू० ६।१।४१): 'न च विधीयमान वैशब्दों भवति प्रसिद्धवचनो ह्रयेव वृष्टः, न वै स्त्रणानि सक्त्यानि सन्ति—इति यथा।' न वै आदि ष्ट० (१०।६४।१५५) में भी आया है।

लिया गया है न कि केवल अर्थवाद के रूप में । एक अन्य दृष्टान्त रात्रिसकों (सोमयज्ञ, जो सम्यादन में १२ दिनों से अधिक समय लेते हैं) से सम्बन्धित है । रात्रिसकों के संदर्भ में एक वचन यों है—'जो लोग रात्रि-सत्र करते हैं वे स्थैयं (प्रसिद्धि, नाम) प्राप्त करते हैं, उन्हें ब्रह्म-तेज प्राप्त होता है और वे मोजन प्राप्त करते हैं।' यह रात्रिसकों के सम्यादन की केवल प्रशंसा या स्तुति (अर्थवाद) की मौति लगता है, किन्तु वास्तव में यह विधि है जो उपर्युक्त वचन में विणत रात्रिसत्र के फल से सम्बन्धित है और नियम के अपवाद को व्यक्त करती है कि यदि वैदिक वचनों का कोई फल उल्लिखित न हो तो किसी कृत्य का फल स्वगं होता है। यही वात मिताक्षरा (याज्ञ० ३।२२६) में प्रयुक्त हुई है जहां ऐसा आया है कि अज्ञान में किया गया पाप प्रायिवक्तों से दूर हो जाता है। सामान्यत: पापमय कर्म का नाश ईश्वर द्वारा दिये गये दण्ड द्वारा ही होता है, किन्तु याज्ञवल्क्य ने एक विशिष्ट नियम दे दिया है। मेघातिथि ने मनु० (१।४०, जहाँ यह आया है कि पशु-पक्षी एवं औषधियाँ जो यज्ञों में अपित होती हैं, उच्च गति पर पहुँच जाती हैं) की वात कहकर यह घोषित किया है कि यह मात्र अर्थवाद है और रात्रिसत्र के दृष्टान्त द्वारा इससे कोई विधि नहीं कित्यत की जा सकती। देखिए परा० माघ० (१।१, पृ० १४६) जहाँ ऐसा आया है कि स्थिरता (प्रसिद्धि) की इच्छा रखने वाले के लिए रात्रिसत्र के विषय में दिये हुए वचन से अधिकारविधि की वात कित्यत कर ली गयी है। एकादशीतत्त्व में रघुनन्दन ने पू० मी० सू० (४।३।१७-१६) की व्याख्या की है और इस न्याय का दृष्टान्त दिया है।

वेदों का अनुसरण करके स्मृतियों ने भी कितपय विधियों की व्यवस्था की है और कियाओं को विधि लिंग में या 'यत्', तव्यत्' आदि के साथ रख कर विधि-रूप प्रदिश्ति किये हैं। उदाहरणार्यं, मनु (४। २५, 'अग्निहोत्रं च जुहुयात' एवं ११।५३ 'चिरतव्यमतोः) ने दो ढंग के दृष्टान्त दिये हैं। कई दृष्टिकोणों से विधि कई प्रकार से विभाजित की गयी है। एक विभाजन में चार कोटियों हैं, यथा—उत्पत्तिविधि (मौलिक नियम या आदेश या विधि) विनियोगविधि (प्रयोग में लायी जाने वाली), प्रयोगविधि (सम्पादन) एवं अधिकार-विधि (नियोज्यता)। उत्पत्तिविधि वह है जो सामान्य तथा कृत्य के रूप को दर्शाती है, यथा—'अग्निहोत्रं जुहोति' (वह अग्निहोत्र आहुति देता है) में विनियोगविधि वह है जो किसी गौण अथवा सहकारी विधय को मुख्य कृत्य से सम्बद्ध कर देती है, यथा—'दघ्नाजुहोति' (वह दही के साथ आहुति देता है) में और इसका वर्णन पूर्व में सूर्व के तीसरे अध्याय में हुआ है। प्रयोगविधि वह है जो किसी कृत्य के विभिन्न अंशों के कम को निर्धारित करती है और शीव्रता हो तथा देरी न हो, इसका निर्देश करती है, यद्यपि बहुधा यह स्पष्ट रूप से कही नहीं जाती प्रत्युत उपलक्षित मात्र होती है। इसका वर्णन पूर्व मी० सूर्व के चौथे एवं पाँचवें अध्याय में हुआ है। अधिकारविधि (अर्हता या योग्यता) वह है जो किसी कर्म के फल के स्वामित्व की ओर संकेत करती है, यथा—'स्वगंकामो यजेत' (जो स्वगं की इच्छा रखता है उसे याग करना चाहिए) और वह पूर्व मी० सूर्व के ६ठे अध्याय का विषय है देश।

२६. मी० न्या० प्र० में अघोलिखित परिमाषाएँ वी हुई हैं: 'तित्सद्धं विधिः प्रयोजनवन्तमप्राप्तायंविधत्ते । तत्र कर्मस्वरूपमात्रबोधको विधिद्दर्पत्तिविधिः, यथा—अग्निहोत्रं जुहोतीति । अगप्रधानसम्बन्धबोधको विधिविनि-योगविधिः, यथा—बच्ना जुहोतीति । . . . प्रयोगप्रांशुभावबोधको विधिः प्रयोगविधिः । स चाङ्गवाक्यंकतामापन्नः प्रधानविधिरेव । . . . फलस्वाम्यबोधको विधिरिधकारविधिः । फलस्वाम्यं च कर्मजन्यफलमोक्तृत्वम् । स च यजेत

एक अन्य विधि-विभाजन है, यथा—अपूर्वविधि (सर्वथा नया आदेश जो पहले से 'स्वर्गकामो यजेत' ऐसा व्यवस्थित न हो), नियमविधि (नियामक आदेश), यथा—'ब्रीहीन् अवहन्ति' 'वह चावल को कूटता है या निकालता है', एवं परिसंस्याविधि (जब दो विकल्प होते हैं तो उनमें एक का निवारण होता है, अतः दो विकल्पों में एक के निवारण की विधि । तन्त्रवार्तिक ने इन तीनों की परिभाषा एक श्लोक में की है । यज्ञ के लिए ऐसी मूमि की आवश्यकता होती है, जो सपाट या उबड़-खाबड़ (ऊँची-नीची) हो सकती है। यहाँ पर दो विकल्प हैं, जो एक ही समय कार्यान्वित नहीं हो सकते (अर्थात् एक व्यक्ति समतल तथा ऊँची-नीची मूमि पर एक ही समय यज्ञ नहीं कर सकता)। अतः 'समे देशे यजेत' (अर्थात् सम मूमि पर यज्ञ करना चाहिए) एक नियन हुआ (अर्थात् यज्ञ-सम्पादन समतल मूमि पर ही होगा, ऐसा नियन्त्रण लग गया और नियम बन गया) जिसके द्वारा विषम मूमि पर यज्ञ-सम्पादन अमान्य टहरा दिया गया। 'पाँच पंचनख वाले पष् मध्य हैं', यह परिसंख्या है। यह वाक्य कोई विधि नहीं है, क्योंकि मांस खाना मनुष्य की मूख द्वारा पहले से ही स्थापित है। यह नियम भी नहीं है, क्योंकि कोई व्यक्ति एक समय में पाँच नख वाले पशुओं एवं अन्य पशुओं को भी खा सकता है। यह परिसंख्या है, क्यों कि पाँच नख वाले पाँच पशुओं के अतिरिक्त अन्य पशुओं के मक्षण को मना किया गया है। रूप में यह वाक्य एक विधि है (क्योंकि इसने 'मक्ष्याः' शब्द का प्रयोग किया है, जो विविप्रत्यय में है, किन्तु अर्थ के रूप में यह एक नियन्त्रण है, 'अर्थात् पंच नख वाले पाँच पश्ओं के अतिरिक्त अन्य पश्ओं के मांस मक्षण पर नियन्त्रण है। 'परिसंख्या' शब्द पू० मी० सू० (१०।७। ४ एवं ७) में आया है और शवर ने इसमें तीन दोष देखे हैं।

घमंशास्त्र के लेखकों ने नियम एवं परिसंख्या के सिद्धान्त का बहुघा प्रयोग किया है। मेघातियि (मनु॰ ३।४५, ऋतुकालाभिगामी स्यात्) ने नियम एवं परिसंख्या पर एक लग्बी टिप्पणी की है, तन्त्रवातिक के एक श्लोक को उद्धृत किया है और पंचनख वार्ष पाँच पशुओं की व्याख्या की है। फिताक्षण (याज्ञ० १। ७६, तिस्मन् युग्मास् संविशेत) अर्थात् राजस्वला होने से चौथी रात्रि के उपरान्त १६वीं तक प्रत्येक सम रात्रि में पित को पत्नी के पास जाना चाहिए) ने इस विषय पर लम्बा विवेचन उपिथत किया है कि यह विधि हैया नियम है या परिसंख्या है; पुनः याज्ञ० (१।८६) में भी वहीं बात आयी है। फिताक्षण ने तीनों की व्याख्या गद्य में की है, उदाहरण दिये हैं और कहा है कि कुछ लोगों के विचार से यहाँ केवल परिसंख्या होती है, किन्तु मारुचि, विश्वरूप आदि (मिताक्षण भी सम्मिलित है) ने मत प्रकाशित किया है कि याज्ञ० १।७६ एवं १।८१ में केवल नियमविधि है। आप० घ० सू० (१।१।१७) ने भी याज्ञ० (१।७६ एवं ८१) के विषय का उल्लेख किया है और हरदत्त का कथन है कि यह नियम है, किन्तु अन्य इसे परिसंख्या कहते हैं, किन्तु यह किसी प्रकार एक शुद्ध विधि नहीं है। गौतम (४।२) पर हरदत्त की टिप्पणी है कि आचार्य (अर्थात् हरदत्त) के मत से केवल परिसंख्या है (सूत्र यह है—सर्वत्र वा प्रतिसिद्धवर्जम्)। मिलाइए याज्ञ० (१।८१: यथाकामी मवेद्वापि. . .), जिस पर मिताक्षण ने वल्पूर्वक कहा है कि गौतम एवं याज्ञ० दोनों में एक

स्वर्गकाम इत्येवं रूपः ।' आश्व॰ गृ॰ (१।२।१) में व्यवस्या है: 'सायं प्रातः सिद्धस्य हिवध्यस्य जुहुयात् ।' यहाँ पर 'जुहुयात्' उत्पीत्तविधि है 'सिद्धस्य हिवध्यस्य' विनियोगिविधि होगी । अर्थसंप्रह ने प्रयोगिविधि की एक अन्य परिभाषा दी है, यथा—'अंगानां क्रमबोधको विधिः प्रयोगिविधिरित्यिप स्नक्षणम्' (पृ॰ ११), अर्थात् प्रयोगिविधि वह है जो प्रमुख कर्म में विभिन्न अंगों के क्रम का बोध कराती है ।

व्यावर्तंक नियम है। गौतम ने व्यवस्था दी है कि ब्राह्मण को तीन उच्च वर्गों के यहाँ मोजन करना चाहिए और उनसे दान ग्रहण करना चाहिए। हरदत्त ने इन दो नियमों को परिसंख्याविधि कहा है। आप॰ घ॰ सू॰ (२) ने विवाह के उपरान्त पित एवं पत्नी के लिए अचार-नियम बनाये हैं, प्रथम यह है—'दो बार (प्रातः एवं सायं) मोजन करना चाहिए। हरदत्त ने इसे परिसंख्या कहा है और अर्थ लगाया है कि तीसरी बार मोजन करना मना है (किन्तु वे दिन में दो बार खा सकते हैं और नहीं भी खा सकते हैं), किन्तु अन्य लोगों ने इसे नियम माना है, अर्थात् 'उन्हें दिन में दो बार अवश्य खाना चाहिए।'

नियमविधियाँ तीन प्रकार की होती हैं, यथा—वे जो प्रतिनिधियों से सम्बन्धित हैं, वे जो प्रतिपत्ति (अन्तिम कर्म या यज्ञों में प्रयुक्त कुछ वस्तुओं की अन्तिम परिणति) से सम्बन्धित हैं तथा वे जो इन दोनों के अतिरिवत अन्य विषयों से सम्बन्धित हैं। ताण्ड्यब्राह्मण में आया है कि 'यदि सोम के पौधे न प्राप्त हों तो पूर्तीकों से रस निकाला जा सकता है' (जैमिनि (३।६।४० एवं ६।३।१३-१७) ने इस विषय पर विचार किया है और जैमिनि एवं शबर ने व्यवस्था दी है कि यदि सोम उपलब्ध न हो तो यजमान उसके स्थान पर पूर्तीका का उपयोग कर सकता है, अन्य किसी का नहीं, मले ही वह सोम से अधिक ही क्यों न मिलता-जुलता हो "। प्रतिपत्ति शब्द जैमिनि द्वारा कई सूत्रों में प्रयुक्त हुआ है (देखिए ४।२।११, १४, १६, २२)। ज्योतिष्टोम में अन्तिम स्नान (अवम्य) के समय जल में सोम से संलग्न सभी पात्रों (सोम निकालने के उपरान्त बचा हुआ अंश अर्थात् छुँछ, पत्यर, लकड़ी के दो तस्ते तथा सदों के बीच में उद्म्बर का स्तम्म) को फेंक देना प्रतिपत्तिकमं कहा जाता है (पू० मी० सू० ४।२।२२) । यह परिमाषा धर्मशास्त्र ग्रन्थों में प्रयुक्त होती है। मन्० (३।२६२-२६३) में कहा है कि पके हुए चावल के तीन पिण्डों में से, जो तीन पूर्व पुरुषों को दिये जाते हैं, यजमान की पुत्रेच्छुक पत्नी को बीच वाला (जो पितामह के लिए होता है) खा लेना चाहिए और देवल ने व्यवस्था दी है कि पिण्ड या तो ब्राह्मण को दे दिये जाने चाहिए या वकरी या गाय को खिला देना चाहिए या अग्नि अथवा जल में डाल देना चाहिए। अपराकं० (याज्ञ० १।२५६) एवं स्मृतिचन्द्रिका (२, प्० ४८६) के अनुसार पिण्डों को यही प्रतिपत्ति है। देखिए इस महाग्रन्य का खण्ड ४, पृ० ४८०-४८१। प्रतिपत्ति शब्द अर्थकर्म का विरोवी है। उदाहरणार्थ तै॰ सं॰ में हम पढ़ते हैं 'सोम पौधे को लाने के उपरान्त वह दण्ड को मैत्रावरुण पुरोहित के हाथ में देता हैं। यहाँ पर दीक्षा के समय दण्ड सर्वप्रथम यजमान को दिया गया था जो अब मैत्रावरुण को दिया जा रहा है जिसे वह कई प्रकार से उपयोग में लायेगा, यथ -वह अँघेरे में उसकी सहायता से चल सकता है, जल में प्रवेश कर सकता है, गायों को रोक सकता है, साँपों को पास आने से रोक सकता है और वह स्वयं उस पर अपना मार दे सकता है या उसके सहारे चल-फिर या कूद-फाँद सकता है। अत: यह प्रतिपत्ति से मिन्न है जिसमें वस्तु अन्तिम रूप से फेंक दी जाती है और पुनः उसका कोई उपयोग नहीं होता। इसका उल्लेख पू० मी० सू० (४।२।१६-१८) में हुआ है । यह (दण्ड का दिय ज.ना) अर्थकर्म है और प्रतिपत्ति कर्म के विरोध में पड़ जाता है। इसका उल्लेख तै० सं० (६।१।४।२) में हुआ है (क्रीते सेमि मैत्रावरुणाय दण्डं

२७. यदि सोमं न विन्देयुः पूतीकानिमषुणुयुर्यदि न पूतीकानर्जुनानि च । ताण्ड्य (६।४।३) । नियमार्थागुणखुति । पू० मी० सू० ३।६।४०; नियमार्थः क्वचिद्धिधः। पू० मी० सू० (६।३।१६); जिस पर शबर की
गुणखुति । पू० मी० सू० ३।६।४०; नियमार्थः क्वचिद्धिधः। पू० मी० सू० (६।३।१६); जिस पर शबर की
गुणखुति । पू० मी० सू० ३।६।४०; नियमार्थः क्वचिद्धिधः। पू० मी० सू० (६।३।१६); जिस पर शबर की
गुणखुति । पू० मी० सू० ३।६।४०; नियमार्थः क्वचिद्धिधः। पू० मी० सू० (६।३।१६); जिस पर शबर की
गुणखुति । पू० मी० सू० ३।६।४०; नियमार्थः विषये। पू० मी० सू० (६।३।१६); जिस पर शबर की
गुणखुति । पू० मी० सू० ३।६।४०; नियमार्थः क्वचिद्धिधः। पू० मी० सू० (६।३।१६); जिस पर शबर की
गुणखुति । पू० मी० सू० ३।६।४०; नियमार्थः क्वचिद्धिधः। पू० मी० सू० (६।३।१६); जिस पर शबर की
गुणखुति । पू० मी० सू० ३।६।४०; नियमार्थः क्वचिद्धिधः। पू० मी० सू० (६।३।१६); जिस पर शबर की
गुणखुति । पू० मी० सू० ३।६।४०; नियमार्थः क्वचिद्धिधः। पू० मी० सू० (६।३।१६); जिस पर शबर की
गुणखुति । पू० मी० सू० ३।६।४०; नियमार्थः क्वचिद्धिधः। पू० मी० सू० (६।३।१६); जिस पर शबर की
गुणखुति । पू० मी० सू० ३।६।४०; नियमार्थः क्वचिद्धिधः। पू० मी० सू० (६।३।१६); जिस पर शबर की

प्रयच्छित...)। प्रतिपत्ति का दूसरा उदाहरण है चात्वाल पर कृष्ण हरिण के सींग को फेंकना (तै॰ सं॰ ६।१।३।८ एवं पू॰ मी॰ सू॰ ४।२।१६)। पू॰ मी॰ सू॰ (११।२।६६–६८) ने अर्थंकमं का एक दृष्टान्त दिया है। मर जाने पर यजमान को उसकी यज्ञिय सामग्रियों एवं पात्रों के साथ जलाना उपकरणों या पात्रों का प्रतिपत्ति कमं कहा जाता है (तै॰ सं॰ १।६।८।२–३ एवं पू॰ मी॰ सू॰ ११।३।३४)। मनृ॰ (५।१६७) ने व्यवस्था दी है कि यदि किसी आहिताग्नि की पत्नी उसके पूर्व ही मर जाती है तो वह पित द्वारा स्थापित पित्रत्र अग्नि से ही यिष्ठय उपकरणों के साथ जलायी जाती है। नियम के तीसरे प्रकार के उदाहरण के लिए देखिए आप॰ घ॰ सू॰ (१।११।३१।१) जहाँ आया है—'पूर्व मुख करके मोजन करना चाहिए (यह नियम प्रतिनिधि एवं प्रतिपत्ति से सम्वन्यत नहीं है)। व्यक्ति किसी दिशा में मोजन कर सकता है किन्तु यह नियम केवल पूर्व में ही खाने को कहता है। यहाँ प्रतिनिधि या प्रतिपत्ति का प्रश्न नहीं उटता है।

विधियाँ ऋत्वर्थं (कृत्य के लिए) एवं पुरुषार्थं (पुरुष के लिए) रूपों में भी विभाजित हैं'। ये 'प्रयुक्ति' से सम्बन्धित हैं। 'प्रयुक्ति' को प्रेरणात्मक शिंत कहते हैं, जो पू॰ मी॰ सू॰ के चौथे अध्याय का विषय है। पू॰ मी॰ सू॰ (४१११२) में पुरुषार्थं की परिभाषा है और शबर ने उस सूत्र की तीन व्याख्याएँ उपस्थित की हैं, जिनमें एक है—'पुरुषार्थं वह विषय है जिसके करने पर मनुष्य को सुख प्राप्त होता है, क्योंकि सुख को प्राप्त करने की इच्छा से इसे जाना जाता है और पुरुषार्थं (मनुष्य का उद्देश्य) सुख से मिन्न नहीं हैं। इस अस्पष्ट एवं असुन्दर परिभाषा से यह प्रतीत होता है कि पुरुषार्थं वही है जिसे सुख के फल की प्राप्त के लिए साधारणतः व्यक्ति अपनाता है; किन्तु ऋत्वर्थं वह है जो पुरुषार्थं की पूर्ति में सहायक होता है और स्वयं सीवे तौर से कर्ता को कोई फल नहीं देता। दशंपूणंमास ऐसे सभी प्रमुख यज्ञ पुरुषार्थं के अन्तर्गत सम्मिल्ति हैं, किन्तु ऋवर्थं के अन्तर्गत वे सभी सहायक कृत्य रखे जाते हैं जो प्रमुख कृत्य को पूर्णं करने के उपयोग में आते हैं, यथा—पाँच प्रयाज जो दशंपूणंमास के लिए सहायक है ऋत्वर्थं हैं और स्वयं दशंपूणंमास पुरुषार्थं हैं द इस अन्तर की महत्ता इसमें है कि जो ऋत्वर्थं है यदि उसका अनुसरण न किया जाय तो स्वयं कृत्य दोषपूणं रह जाता है, किन्तु जो पुरुषार्थं है यदि उसका अनुसरण न किया जाय तो स्वयं व्यक्ति अपराधी या पातकी हो जाता है किन्तु अनुष्ठान या कृत्य दोषपूणं नहीं होता।

पू० मी० सू० (४।१।२) की तीन व्याख्याओं का एक वर्ग शवर द्वारा यों उपस्थित किया गया है-ब्राह्मण को दान-प्रहण से घन कमाना चाहिए, क्षत्रिय को विजय द्वारा तथा वैश्य को कृषि आदि से (देखिए, गौतम, १०। ४०-४२, मनु १०।७६-७६)। ये नियमों के समान लगते हैं। यदि घन प्राप्ति ऋत्वर्य हो, और यदि कोई शास्त्र विहित साघनों के अतिरिक्त अन्य साघनों से घन प्राप्त करता है और उस घन से यज्ञ करता है तो स्वयं यज्ञ दोवपूर्ण हो जायगा और वाञ्छित फल नहीं देगा। किन्तु यदि घन की प्राप्ति पुरुवार्थ से हुई हो तो चाहे जिस साघन से उसकी प्राप्ति हुई हो उससे किया गया यज्ञ दोपपूर्ण नहीं कहा जायेगा। मिताक्षरा (याज्ञ० २।११४) ने गुरु प्रमाकर की एक उक्ति उद्धृत की है जो दायभाग (याज्ञ० २।६७) द्वारा भी उद्धृत है, किन्तु नाम नहीं

२८. तं ० सं० (३:६।१।१) ने दर्शपूर्णमास के प्रमुख हिवच्यों के पूर्वाभास के रूप में पाँच प्रयाजों का उल्लेख किया है, यथा—'सिमयो यजित, तनूनपातं यजित, इड़ो यजित, बहियंजित, स्वाहाकारं यजित'। ये कृत्यों के या देववाओं के नाम हैं, इस विषय में मतैक्य महीं है।

दिया हुआ है। किन्तु स्मृतिच० (२, पृ० २४७-५८), मदनरत्न (व्यवहार, पृ० ३२४-३२४) एवं व्यव-हारप्रकाश (पृ०४२०) ने न्यायिववेक मे ऐसा ही वचन उद्भत किया है। विश्वरूप (याज्ञ०२।१४४) ने भी कहा है कि घन का प्राप्ति के विषय के नियम पुरुषार्थं है। घन एकत्र करना स्वामाविक है। घन प्राप्ति शास्त्र पर नहीं निर्मर है। इसके अतिरिक्त, यह समी को ज्ञात है कि घन जब कमाया जाता है तो वह प्राप्तकर्ता को सुख देता है। अतः घन पुरुषार्थं है और यज्ञ , जो घन द्वारा सम्पादित होते हैं वे भी षुरुषार्थं हैं। सामान्य नियम यह है कि सभी अंग (सहायक कृत्य) ऋत्वर्थं हैं और सभी प्रमुख कृत्य (यथा दर्शपूर्णमास, सोमयाग) पुरुषार्थं है; और वे सभी वचन, जो कृत्यों के फलों की व्यवस्था करते हैं, पुरुषार्थं हैं। कुछ उदाहरण दिये जा सकते हैं। शांखायनब्राह्मण (६।६) में ऐसा कहकर कि यजमान को कुछ व्रत करने चाहिए, ऐसी व्यवस्था की गयी है कि यजमान को सूर्योदय एवं सूर्यास्त नहीं देखना चाहिए। शबर ने इन व्रतों को 'प्रजापतिव्रतानि' कहा है और इन्हें पुरुषार्थं घोषित किया है, जिसका अर्थ यह है कि यजमान को सूर्योदय एवं सूर्यास्त न देखने का प्रण करना चाहिए।

ऋत्वर्थ एवं पुरुषार्थ के अन्तर को धर्मशास्त्रीय रंग मिल चुका है। उदाहरणार्थ, याज्ञ० (१।५३) ने व्यवस्था दी है कि उस लड़की से विवाह करना चाहिए जो रोगरहित हो, माई वाली हो और दूसरे गोत्र या प्रवर वाली हो। मिताक्षरा (याज्ञ० १।५३) ने व्याख्या की है कि यदि लड़की सपिण्ड हो या एक ही गोत्र या प्रवर वाली हो तो पत्नी होने की उसकी स्थिति की बात ही नहीं उठती ै (स्वयं विवाह ही अवैध होता है), किन्तु वह कन्या जो रोगग्रस्त होती है, विवाह हो जाने पर पत्नी हो जाती है, केवल एक ही फल यह होता है कि वह बीमार रहती है (जो दु:ख एवं चिन्ता का कारण है)। कुल्लूक (मनु० ३।७) ने शवर के इस सिद्धान्त की ओर संकेत किया है और कहा है कि उस कुट्म्ब की कत्या से बिवाह नहीं करना चाहिए, जिसमें राजरोग (तपेदिक), अपस्मार (मिर्गी), चरक एवं कृष्ठ के समान रोग हों। मिताक्षरा (याज्ञ० ३।२।८०) ने एक उद्धरण दिया है-'विज्ञ व्यक्ति को उस लड़की से विवाह नहीं करना चाहिए, जिसको माई, पिता न हो, क्योंकि वह पुत्रिका (वह कन्या जो पुत्र रूप में नियुक्त होती है) हो सकती हैं। यहाँ पर निषेध वैसा ही है जो किसी विकलांग लड़की के साथ विवाह करने के विषय में होता है अर्थात् यह एक ज्ञात (प्रत्यक्ष) उद्देश्य है। अतः विवाह वैष होगा अर्थात् निषेध पुरुषार्थं है। मनु (६।१६८) में आया है-'वह दत्तक पुत्र है जिसे माता या थिता विपत्ति आदि की स्थितियों में जल के साथ देता है'। मिताक्षरा ने याज्ञ (२।१३०) की व्याख्या में इस क्लोक को उद्धृत कर कहा है कि यहाँ पर 'आपद्' (विपत्ति) शब्द विशिष्ट रूप से उल्लिखित है, जब 'आपद्' न हो तो किसी अन्य व्यक्ति को अपना पुत्र गोद के रूप में नहीं देना चाहिए; यह निषेध केवल देने वाले को प्रमावित करता है (न कि गोद लेने वाली किया को), अर्थात् यह निषेघ पुरुषार्थ है, ऋत्वर्थ नहीं "। यह द्रष्टव्य है कि व्यवहारमयूख ने इसे

२६. सिपण्डा-समानगोत्रा-समानप्रवरासु-भार्यात्वमेव नोत्पद्यते रोगिण्यादिषु तु भार्यात्वे उत्पन्नेऽपि दृष्ट-विरोध एव । मिता० (याज्ञ० १।५२); इसका आशय यह है कि सपिण्ड, सगोत्र या सप्रवर लड़की के विवाह के विरोध में जो व्यवस्था है वह ऋत्वयं है, किन्तु रोगग्रस्त लड़की के साथ विवाह करने की व्यवस्था केवल पुरुषार्य है।

३०. आपब्ग्रहणादनापदि न देयः । दातुरयं प्रतिषेधः मिता० (याज्ञ० २।१३०); व्यवहारमयूख (प्०१०७) ने विरोध किया है : 'अयं निषेषो दातुरेव पुरुषायंः, न ऋत्वर्ष इति विज्ञानेश्वरः। तन्न । अस्य वाक्याद-षुष्टार्थतया कत्वर्धावगमात्।

नहीं माना है और कहा है कि निवेव ही ऋवर्य है। सामान्य रूप से यह कहा जा सकता है कि वे व्यवस्थाएँ, जो अनुध्य, अन्यारिमक या परलोक सम्बन्धी फड़ वाली हैं, ऋवर्य होती हैं, किन्तु वे (व्यवस्थाएँ) जो साक्षात

फलदायिनी होती हैं, पुरुषार्थं कहलाती हैं।

आगे कुछ और कहने के पूर्व हमें 'यजेत' शब्द का विश्लेषण कर लेना आवश्यक है। यह शब्द वैदिक वाक्यों में प्रयुक्त है, यया—'स्वर्गकामो यजेत' (जो स्वर्ग की कामना करे उसे यज्ञ करना चाहिए)। 'यजेत' शब्द में दो अंश हैं, यया—'यज' घातु तथा प्रत्यय। प्रत्यय के मी दो अंश हैं, यथा—आख्यातत्व (सामान्य किया रूप) एवं लिब्ब्र्ल्व (आज्ञा या आदेश रूप)। आख्यातत्व को दसों लकारों में पाया जाता है किन्तु लिब्ब्र्ल्व केवल आज्ञा में ही पाया जाता है। दोनों केवल मावना को व्यक्त करते हैं। मावना का शाब्दिक अर्थ है किसी मावक की किया (व्यापार-विशेष) जो फल की अनुकूलता का कारण है। यह मावना दो प्रकार की होती है, यथा—शाब्दी मावना एवं आर्थी मावना (मीमासा न्यायप्रकाश पृ० ४-६)।

यह हमने बहुत पहले ही देख लिया है कि विधियाँ वेद के मर्म की परिचायक हैं। मावना का सिद्धान्त

विधियों का हृदय है अतः यह मीमांसा के अत्यन्त महत्त्वपूर्ण सिद्धान्तों में परिगणित है।

सामान्य जीवन में जब कोई किसी से कहता है- 'यह तुम्हारे द्वारा किया जाना चाहिए, तो कुछ करने के लिए प्रोत्साहन या प्रेरणा (उत्तेजन) किसी व्यक्ति से प्राप्त होता है। किन्तु मीमांसा के मत से वेद का न तो कोई मानव और न कोई दिव्य प्रणेता है। अतः वैदिक विधि में शब्द के इच्छार्थंक था आज्ञात्मक रूप से ही प्रोत्साहन (उत्तेजन या प्रेरणा) का उदय होता है, उस आज्ञा के पीछे न तो कोई मानव है और न कोई दिव्य शिवत या व्यक्ति है; अतः इसी से मावना को 'शाब्दी' (अर्थात् स्वयं शब्द पर आधृत, न कि किसी व्यक्ति की इच्छा या आजा या निर्देश पर आधृत) कहा गया है। अतः शाब्दी मावना का अर्थ है किसी कर्ता (यहाँ पर वेद का शब्द) की कोई विशिष्ट किया जो किसी व्यक्ति द्वारा उत्पादित होती है; और यह उस अंश या तत्त्व से अभिव्यक्त होती है, जिसे हम इच्छार्यंक कहते हैं। यह शाब्दी इसलिए कही जाती है, क्योंकि यह 'शब्दिनष्ठ' (वेद के शब्द में केन्द्रित ) है न कि 'पुरुषनिष्ठ' (किसी व्यक्ति में केन्द्रित) । शाब्दी मावना में तीन तत्त्व पाये जाते हैं, यथा-(१) किया के लिए कर्ता का प्रोत्साहन होता है, (२) आज्ञा या शासन ही कारण होता है तथा (३) अर्थवाद वचनों से उद्घोषित औचित्य द्वारा विवि या रीति की प्राप्ति होती है। दाब्दी मावना से आर्थी मावना का उदय होता है। आर्थी मावना (जो अर्थ या फल की खोज करती है) में भी तीन तत्त्व पाये जाते हैं, यथा-(१) स्वर्ग ही फल है, जिसकी प्राप्ति करनी होती है, (२) कारण या साघन या निमित्त है 'याग', (३) याग की भी एक विश्विया ढंग (इतिकर्त्तंव्यता) होता है। यह सभी पू० मी० सू० (२।१।१), शबर के भाष्य एवं तन्त्रवार्तिक के कतिपय श्लोकों पर आघृत है। यह पूरा विवेचन हमें अपूर्व के अर्थ की ओर ले जाता है। याग अल्प समय का होता है, किन्तु स्वगं व्यक्ति की मृत्यु के उपरान्त प्राप्त होता है, जो याग (यज्ञ) के सम्पादन के वर्षों उपरान्त हो सकता है। तो ऐसी स्थिति में याग एवं स्वर्ग (कारण एवं फल) में कीन-सी जोड़ने वाली कड़ी है ? यह कड़ी याग द्वारा उत्पन्न की हुई शनित है जो स्वगं की उत्पत्ति करती है।

संक्षेप में अभिप्राय यह है-दोनों अर्थात् घातु एवं प्रत्यय मिलकर प्रत्यय (आगम) का अर्थ प्रकट करते हैं, और इसमें मावना प्रमुख तत्त्व है, अतः यह प्रत्यय का ही अर्थ द्योतित करती है। मावशब्द बहुत हैं उप

३१. भावार्याः कर्मशब्दास्तेम्यः क्रिया प्रतीयेतैष ह्यर्षो विधीयते । पू० मी० सू० (२।१।१); शास्त्रदीपिका पर लिखी गयी मयूलमालिका में इसकी ध्याख्या यों है—भावार्थाः भावनाप्रयोजनकाः ये कर्मशब्दाः वातवस्ते-

यथा—प्रजित, जुहोति, ददाति, दोग्घि, पिनिष्टि। ये सभी दो प्रकार वाले हैं, यथ:—प्रधान एवं गुणभूत। वे माव, शब्द, जिनसे किसी धार्मिक कृत्य के लिए कोई द्रव्य नहीं उत्पन्न होता या उपयुक्त बनाया जाता, प्रधान कर्म के धोतक होते हैं (यथा-प्रयाज), किन्तु वे मावशब्द, जिनसे द्रव्य उत्पन्न होता है या द्रव्य उपयुक्त बनाया जाता है, गुणभूत कहलाते हैं (यथा —चावल को कूटना, याज्ञिय स्तम्भ बनाने के लिए लकड़ी छीलना या स्नुव को स्वच्छ करना)। कियायदों के दो रूप हैं— (१) वे, जिनका रूप केवल यह बताता है कि कर्ता का अस्तित्व है, यथा— 'अस्ति, भवति, विद्यते'; (२) वे रूप, जो न केवल कर्ता के अस्तित्व को बताते हैं, प्रत्युत उनसे यह भी प्रकट होता है कि कृत्य के साथ फल भी है, यथा— 'यजित' (यागं करोति), 'ददाति' (दानं करोति), 'पचित' (पाकं करोति), 'गच्छित' (गमनं करोति)। इन विषयों में 'करोति' का माव छिपा रहता है। जैमिनि (पू० मी० सू० २।११४) ने शब्दों को दो कोटियों में वाँटा है — नामानि (संज्ञाएँ) एवं कर्मशब्दाः (क्रियाएँ) प्रथम के अन्तर्गत शवर ने सर्वन, मों एवं विशेषणों को परिगणित किया है। दूसरी कोटि को 'आस्यात' कहा गया है। शवर (२।११३) ने 'नामानि' का जन्वय 'द्रव्य-गुणशब्दाः' के अर्थ में किया है और टिप्पणी की है कि सूत्र (२।११३) में 'नामानि' शब्द 'द्रव्यगुणशब्दाः' के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है। शवर का कथन है कि धात्वर्थ में धर्मों के लिए कोई आकांक्षा नहीं होती। किन्तु प्रत्यार्थ में विधि के लिए (इतिकर्त्तव्यता) की आकांक्षा होती है

## अर्थवाद

अब हम वैदिक वचनों (उक्तियों) के दूसरे बड़े विमाजन अर्थात् अर्थवादों का विवेचन उपस्थित करेंगे। इनका निरूपण पू० मीं० सू० के प्रथम अध्याय के दूसरे पाद में हुआ है। बहुत-से वैदिक वचन हैं, यथा—'वह गरज उटा (उसने रोदन किया) अतः वह रह कहलाया' (तै० सं० १।५।१।१), 'प्रजापित ने स्वयं अपना मांस काटा' (तै० सं० २।१।१।४), 'यज्ञिय मूमि में पहुँच जाने के उपरान्त भी देवों को दिशाओं का ज्ञान नहीं हुआ' (तै० सं० ६।१।४।१), 'कोई यह नहीं जानता कि कोई परलोक में रहता है कि नहीं' (तै० सं० ६।१।१।१), 'पृथिवी पर या अन्तरिक्ष में या स्वर्ग में अग्निवेदिका का चयन नहीं होना चाहिए (तै० सं० ४।२।७।१)। विरोध

म्योऽपूर्व प्रतीयते एव हि घात्वर्थः पदभूत्या भावनाकरणत्वेन विधीयते। 'कर्मशब्दाः' का अर्थ है कर्मप्रतिपादकाः। कः पुनर्भावः केते पुनर्भावशब्दा इति। यजित ददाति जुहोत्येवमादायः। ... यजेतेत्येवमादयः साकाद्धसा यजेत कि केन कथमिति स्वर्गकाम इत्येतेन प्रयोजनेन निराकाद्धसाः। शवर। अभिषाभावनामाहुरन्यामेव लिगादयः। अर्थात्म-भावना त्वन्या सर्वाख्यातेषु गम्यते। तन्त्रवातिक (पृ० ३७६); शास्त्रे तु सर्वत्र प्रत्ययार्थे भावनेति व्यवहारः। तत्रायिभिप्रायः। प्रत्यार्थे सह बूतः प्रकृतिप्रत्ययौ सदा। प्राधान्याद्भावना तेन प्रत्ययार्थेऽवधायंते। तन्त्रवा० (पृ० ३००)। पाणिनि (३।१।६७) के वार्तिक (२) पर महाभाष्य में एक नीतिवाक्य (कहावत) है: 'प्रकृतिप्रत्ययौ प्रत्यार्थं सहबूतः' और शवर ने इसे आचार्योपदेशः कहा है (३।४।१३, पृ० ६२२)। पाणिनि ने कालों एवं प्रत्यार्थं सहबूतः' और शवर ने इसे आचार्योपदेशः कहा है (३।४।१३, पृ० ६२२)। पाणिनि ने कालों एवं प्रत्यापद की अवस्था बताने वाले पदों के लिए विशिष्ट पारिभाषिक नाम दिये हैं और अर्थ को व्यक्त करनेवाले कियापद की अवस्था बताने वाले पदों के लिए विशिष्ट पारिभाषिक नाम दिये हैं और अर्थ को व्यक्त करनेवाले कियापद की अवस्था बताने हैं, यथा वर्तमानकाल, अर्तीतकाल या भविष्यकाल। वे 'ल' से आरम्भ होते हैं अतः शब्दों का प्रयोग नहीं किया है, यथा वर्तमानकाल, अर्तीतकाल या भविष्यकाल। वे 'ल' से आरम्भ होते हैं अतः ककार कहे जाते हैं। वे इस प्रकार हैं—लट् (वर्तमान), लेट (वैदिक किया का संशयार्थंक रूप), लिट् लकार कहे जाते हैं। वे इस प्रकार हैं—लट् (वर्तमान), लेट (वैदिक किया का संशयार्थंक रूप), लिट् (परोक्षे लिट्), लुद्ध, लद्ध (अनद्यतनभूत), लिद्ध, लोट, लुट, लुट, लद्ध। भावार्थाः कर्मब्दाः की प्रतिष्वनि (परोक्षे लिट्) भावप्रधानमास्यातम् में है।

कर्ता कहता है-'तुमने स्वयं घोषित किया है कि धार्मिक कृत्यों का सम्पादन वेद का उद्देश्य है' (पू० मी० सू० १।१।२)। उपगुंक्त एवं अन्य समान वचन घामिक कर्मों के विषय में किसी उद्देश्य की पूर्ति नहीं करते, अत: वे निरयंक हैं और अनित्य हैं (किसी नित्य विषय की ओर संकेत नहीं करते)। इसका उत्तर यह है कि ये वचन वेद के उद्बोधन युक्त वचनों (विधिवाक्यों) के साथ एकरूपता के भाव से सम्बन्धित हैं और उद्बोधन-कारी वचनों की महत्ता प्रकट करने का उपयोग सिद्ध करते हैं। शबर ने (१।२।७) एक वचन उद्धृत किया है, 'जो समृद्धि का इच्छुक है उसे वायु के सम्मान में श्वेत पशु की विल देनी चाहिए; वायु तेज चलने वाला देवता है, वह वायु के अनुरूप भाग के साथ उसके पास दौड़ता है; वह (वायु) यजमान को समृद्धि के पास ले जाता है'3 । ये समीं शब्द एक पूर्ण वचन बनाते हैं; प्रथम अंश 'व्यायव्यं.. .मूतिकामः' स्पष्टतः एक विवि है, जैसा कि 'आलमेत' शब्द से प्रकट होता है। बाद वाला अंश केवल महत्ता के गान के लिए एक अर्थवाद मात्र है। लोग जानते हैं कि वायु क्षिप्र गित से चलता है। अतः 'वायुर्वे...आदि' केवल वहीं दुहराता है जो लोगों को पहले से जात है (अर्थात् यह एक अनुवाद है)। १।२ के सूत्र १६-२५ में पूर्ण मीर सूर्ण के कुछ ऐसे कचनों पर विचार किया है जो विधियों-से लगते हैं किन्तु वे अर्थवाद के रूप में घोषित हैं। उदाहरणार्थ, (तै॰ सं॰ २।१।१।६) 'यिज्ञय स्तम्म उदुम्बर की लकड़ी का होना चाहिए; उदुम्बर काष्ठ वास्तव में शिवत (भोजन या सार) है; पश् शक्ति हैं; इस शक्तिशाली (रसयुक्त) स्तम्भ के द्वारा वह (यजमान) 'शक्ति की प्राप्ति के लिए' पशुप्राप्ति करता है। विरोध करने वाला कहता है कि यह एक फलविधि (फल के विषय में एक आज्ञा-वचन) है, क्योंकि 'कर्जोऽवरुद्धये' शब्दों में उद्देश्य (प्रयोजन) है और श्लाघा (या प्रशंसा या स्तुति) के लिए कोई शब्द नहीं है। इसका उत्तर यह है कि केवल क्लाघा (प्रशंसा या स्तुति) ही है।

वेद में कुछ ऐसे वचन हैं जहाँ 'हि' के समान शब्दों का प्रयोग हुआ है, जिसका अर्थ है 'क्योंकि'। यथा— 'अग्नि में आहुति सूप से देनी चाहिए, क्योंकिं इसी से अन्न तैयार किया जाता है' (तै॰ ब्रा॰ १।६।५) 35।

३२. आम्नायस्य क्रियाशंत्वादानयंक्यमतदर्थानां तस्माद्नित्यमुच्यते (पूर्वपक्ष) । विधिना त्वेकवाक्य-त्वास्तुत्ययंन विधीनां स्युः । पू० मी० सू० (१।२।१ एवं ७) । १।२।७ की व्याख्या में निमोक्त वचन उद्धृत है 'वायव्यं इवेतमालमेत भूतिकामः । वापुर्वं क्षेपिष्ठा देवता वायुमेव स्वेन भागधेयेनोपघावति । स एवैनं भूति गमयितं । यह अर्थवाद (वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता) 'वायव्य. . . लभेतं आदि की विधि का शेष है; यह तै० सं० (२।१।१११) में आया है । (१।२।१०) पर भाष्य (गुणवादस्तु) उन वचनों की ओर संकेत करता है जिनके वे तीन वचन, जो १।२।१ में उवाहृत हैं, अर्थवाद हैं। उवाहरणार्थं, सोऽरोदीद्यदरोदीत्तद्रुद्रस्य उद्गत्वम्' नामक वचन बहिषि रजतं न देयं (तै० सं० १।४।१।११-२) का एक अर्थवाद है । यह अर्थवाद (सोऽरोदीत् आदि ) 'वहिषि रजतं न देयम्' के प्रतिषेध का शेष है । सूत्र में 'अनित्य' शब्द जानबूझ कर प्रयुक्त किया गया है । वेद नित्य है, अतः वह प्रमाण है । अतः वे वचन जो किसी धार्मिक कृत्य की ओर निर्देश नहीं करते उस अंश से पथक हैं जो कृत्यों से सम्बन्धित है और अनित्य अर्थात् अप्रमाण है।

३३. हेतुर्वा स्यादर्थवत्त्वोपपत्तिम्याम् । स्तुतिस्तु शब्दपूर्वत्वादचोदना च तस्य । पू० मी० सू० १।२। २६-२७; अय ते हेतुवित्र गदाः शूर्पेण जुहोति तेन ह्यन्नं क्रियत इत्येवमादयः । तेषु सन्देहः । कि स्तुतिस्तेषां कार्यनृत हेतुरिति । अस्मत्यक्षे पुनः शूर्पं स्तूपये । तेन ह्यन्नं क्रियत इति वृत्तान्तान्वास्यानं न च वृत्तान्तज्ञाप-नाय कि तिहिप्ररोचनायेव । तस्माद्धेतुयित्रगदस्यापि स्तुतिदेव कार्यमिति । शबर (१।२।३०) । वदणप्रद्यास (जो

अब प्रश्न यह उठता है कि यह तथा वे वचन, जिनमें हेतु या कारण दिया हुआ है, अर्थवाद के रूप में ग्रहण किये जायें या केवल आज्ञा के लिए हेतु बताने वाले के रूप में ग्रहण किये जायें। व्यवस्थित निष्कर्य तो यह है कि वे स्तुति-मूलक हैं। यदि दूसरा मत स्वीकार किया जाय (यथा—श्रृति विधि के लिए कारण देती है) तो स्नुव तथा अन्य पात्र भी आहुति के लिए मान्य ठहराये जायें (न केवल सूप ही), वयों कि वे भी भोजन बनाने में प्रयुक्त होते हैं। रघुनन्दन ने मलमासतस्व (पृ० ७६०) में इस उवित का आधार लिया है और लघु-हारीत की ओर संकेत करते हुए इसकी व्याख्या की है 'चन्नवत् परिवर्तत सूर्यः कालवज्ञाद् यतः'। ऐसा नहीं समझना चाहिए कि सभी अर्थ-वादों का उद्देश्य स्तुति ही है। 'वह लेपयुक्त ढेले रखता है, घृत सचमुच दीष्तिमान है' (तै० ब्रा० ३।२।४।१२) में उस वस्तु के प्रति एक सन्देह यह उत्पन्न है जिससे ढेले लेपित होते हैं। वह सन्देह वचन के शेषांश से दूर होता है, अर्थात् वह पदार्थ घृत है जिससे डेले लेपित होते हैं।

अर्थवाद के तीन प्रकार हैं, यथा-गृणवाद, अनुवाद एवं भूतार्थवाद। जब कोई अर्थवाद किसी सामान्य अनुमित्र के विपरीत पड़ता है तो वह लाक्षणिक होता है; जब कोई बात ज्ञान के किसी अन्य साधन से स्पष्ट रूप से निश्चित होती है और किसी मूल ग्रन्थ या वचन का विषय हो जाती है तो वह 'अनुवाद' कहलाती है और जब कोई मूल अन्य प्रमाणों के विरोध में नहीं पड़ता या निश्चित रूप से निरूपित नहीं हो पाता तो वह 'भूतार्थवाद' (किसी निर्णीत तथ्य या अतीत घटना का कथन ) कहलाता है भे । प्रथम प्रकार का उदाहरण यह है-'दिन में

एक चातुर्मास्य है) में करम्भपात्रों (ऐसे पात्र जिनमें भूसी से रहित यव थोड़ा भून कर रखे गये हों और साथ में वहीं आदि हो) का होम देने के लिए सूप (शर्ग) का प्रयोग जुहु के स्थान पर होता है। पू० मी० सू० की स्थित एवं मान्यता यह है कि वेद जो कुछ घोषित करता है वह प्रामाणिक है; वेद की उक्तियों के लिए तर्क एवं कारण देने की आवश्यकता नहीं होती। अपनी घोषणा के लिए यह कारण की बात चला सकता है। किन्तु इसकी कोई आवश्यकता नहीं होती। भाटटिवन्तामणि में आया है: "अनेन वेदिवहितेऽथें हेत्वपेक्षा नास्तीति पार्थसारियप्रतिपादितान सत्वं हेतुवादस्त्रीत सूचितम। उनतं त्र 'न हि वेदेनोच्यमानं हेतुमपेक्षते' इति॥' इस हेतुविक्षिगदाधिकरण की विस्तृत व्याख्या के लिए देखिए इस महाग्रन्य का खण्ड ३ (पृ० ६७६-७७), पाद-टिपणी १२७७)। वहां विसर्ठ (१४।३-४) के नियम (न त्वेकं पुत्रं दद्यात् प्रतिगृहणीयाद्वा स हि सन्तानाय पूर्वेषोम) की व्याख्या है। यहां पर पहला एक विधि है, क्योंकि 'दद्यात्' एवं 'प्रतिगृहणीयात्' दोनों इच्छायंक काल-वृत्ति में हैं, और बाद वाला हेत्वायंक होने के कारण अर्थवाद है (क्योंकि पुत्र की महत्ता गायी गयी है)।

३४. निरुक्त (१।१६) ने उदितानुवाद के विषय में कहा है, स भवति। विरोधे गुणवादः स्यादनुवादोऽवधारिते। भूतार्थवादस्तद्धानादर्थवादस्त्रिधा मतः। मी० बा० प्र० (पृ० ४) द्वारा उद्धृत। अनुवादोऽवधारित
इत्यरयोदाहरणं तु नृसिहाधमैरुक्तम्। अग्निहिमस्य भेषजम्इति। तत्स्वाध्यायाध्ययनवैधुर्याद् वैचित्त्याद्धा। मी० बा०
प्र० (पृ० ४८)। यह द्रष्टद्य है कि मधुसूदन सरस्वती ने प्रस्थानभेद, अर्थसंग्रह (पृ० २५ थिबौट) में तथा
म० म० मा (पूर्वमीमांसा इन इट्स सोर्सेज, पृ० २०१) ने इसी वचन को अनुवाद के रूप में उद्धृत किया
म० म० मा (पूर्वमीमांसा इन इट्स सोर्सेज, पृ० २०१) ने इसी वचन को अनुवाद के रूप में उद्धृत किया
है। अनुवाद की एक अनुल्लंध्य परिभाषा यह है स नामानुवादो भवति योऽत्यन्तसमानार्थत्वेनावधार्यते।'
(तन्त्रवात्तिक, पृ० ६११, २।४।१३ की व्याद्या में)। मेघातिथि (मनु० २।२२७—मत्स्य० २११।२२) ने यह
(तन्त्रवात्तिक, पृ० ६११, २।४।१३ की व्याद्या में)। मेघातिथि (मनु० २।२२७—मत्स्य० २११।२२) ने यह
कहते हुए कि कोई व्यक्ति सी वधों में भी बच्चे के जन्म एवं पालन-पोषण में माता-पिता जो कष्ट सहन
करते हैं उनका प्रतिदान महीं दे सकता, ऐसा मत दिया है कि यह भूतार्यनुवाद है। मधुसूदन सरस्वती ने प्रस्थान-

केवल अग्नि-घूम्र दिखाई पड़ता है, ज्वाला नहीं (तै॰ सं॰ २।१।२।१०)। अग्नि एवं घूम्र दोनों दिन एवं रात्रि में देखे जाते हैं। इस कथन का तात्पर्य यह है कि दिन में अग्नि का प्रकाश उतनः नहीं होता जितना कि रात्रि में (दिन में दूर से उतना नहीं दिखाई पड़ता जितना रात्रि में)।

'अगि हिम (जाड़ा) का मेषज (औषघ) है।' (वाज० सं० २३।१० एवं तै० सं० ७।४।१८।२) 'यह कुछ लोगों द्वारा अनुवाद का उदाहरण माना जाता है' मी० बा० प्र० (पृ० ४८) ने इसमें इस बात पर दोष दिखाया है कि यह एक प्रसिद्ध मन्त्र है और वाक्य रचना के विचार से किसी विधि का कोई अंश नहीं है और नृभिहाश्रम द्वारा यह वेदाघ्ययन के अभाव या अनव बानता के उदाहरण के रूप में ग्रहण किया गया है। एक उचित दृष्टान्त यह है: 'वायु सबसे अधिक शीधगामी देवता है' (वायुर्वे क्षपिष्ठा देवता, तै० सं० २।१।१।१)। 'प्रजापित ने स्वयं अपना मांस काट लिया' को कुछ लोगों ने मूतार्थवाद का दृष्टान्त माना है, किन्तु मी० बा० प्र० ने इसे अमान्य ठहराया है और 'यन्न दु:खेन सम्मन्नम्' को उदाहत किया है।

कृष्णयज्वश की 'मी नांसा परिभाषा' ने अर्थवाद के चार प्रकार बताये हैं, यथ —िनन्दा, स्तुति, परकृति (िकसी अन्य महान् व्यक्ति द्वारा किया गया हुआ कर्म) तथा पुराकल्प (जो अतीत युगों में घटित हुआ
हो देवल का कथन है कि ऋषियों ने पहली बार की त्रुटि के लिए प्रायश्चित्त की व्यवस्था की है,

भेद एवं अर्थ संप्रह (प० २६) में 'इन्त्रो वत्राय वज्रमुदयच्छत्' को भूतार्थवाद के दृग्टान्त के रूप में प्रहण किया है और अर्थसंप्रह ने देसे (प्रमाणान्तरिवरोव-तत्राध्तिरिहतार्थ शेवको वादो भतार्थवादः' के रूप में पिरभाषित किया है। जब तै० सं० (११७१४) या २१६१४१३) में 'यजमानः प्रस्तरः' या 'यजमानः यूपः' आया है तो इसका शाब्दिक अर्थ हमारे प्रत्यक्ष के विरोध में पड़ता है, अतः वाक्य का अर्थ लक्षिणक रूप में लेना होगा (यथा जब कि एक लड़का 'अप्नि' कहा जाता है), अतः यह गुगवाद है, अर्थात् 'यजमानः यूप' का अर्थ है 'वह यूप या स्तम्भ के समान (सीधा) खड़ा होता है और चमकता दीखता है। जब कोई कथन (विधि के रूप में नहीं) न तो अनुवाद होता है और न गुगवाद तो वह विद्यमानवाद या भूतार्थवाद कहलता है। यह शबर द्वारा पू० मी० सू० (११४१२३) एवं शंकराचार्य (वे० सू० ११३१३३) द्वारा मुन्दर ढंग से व्याख्यायित हुआ है। इन वचनों की व्याख्या इस प्रकार की जानी चाहिए कि प्रत्यक्ष अनुभव एवं अन्य प्रमाणों में विरोध न हो प्रीर वह किसी विधि की (जो पहले से व्यक्त हो) स्तुति के रूप में हो। देखिए भामती' 'न च आदित्यो वे यूप इति वाक्यमादित्यस्य यूपत्वप्रतिपादनपरम्, अपि तु यूपरतुतिपरम'। जिस गुण पर बल दिया गया है, वह है तेजस्विता (चमक), क्योंकि यूप पर घृत लगाया हुआ रहता है।

३५. स (अर्थवादः) च चतुर्विघः निन्दा-प्रशंसा-परकृति-पुराकल्पभेदात् । . . परेणपहता पुरुषेणेदं कर्म कृतिमिति प्रतिपादकोर्थवादः परकृतिः —यथा अग्निर्वा प्रकामयत—इत्यादिः । परप्रवक्तृकार्थादिप्रतिपादकः पुराकल्पः"—यया तमशपिद्धया घिया त्वा वघ्यासुः—इत्यादिः । मी० परि० (पृ० २७-२८) । मेघातिथि ने मनु० (२।१५१, जहाँ आङ्गिरस ने अपने पितरों को पठाया और उन्हें 'पुत्रकाः' कहा) की व्याख्या में टिप्पणी दी है—'पूर्वस्य पितृवद्वृत्तिविधेरर्थवादोयं परकृतिनामाः'। वायुपुराण (५६।१३४-१३७) ने विधि, स्तुति, निन्दा, परकृति एवं पुराकल्प की परिभाषाएँ दी हैं । न्यायसूत्र (२।१।६५) में इन्हों को अर्थवाद के चार तत्त्वों के माम से उल्लिखित किया गया है । परकृतिपुराकल्पं च मनुष्यघमंः स्यादर्थाय ह्यनुकृतिनम् । . . अर्थवादो वा विधिशेषत्वात्तस्मान्नित्यानुवादः स्यात्। पू० मी० सू० (६।७।२६ एवं ३०) । उस शुनःशेप की कहानी, जिसे

दूसरी बार के लिए दूने प्रायश्चित्त की, तीसरी बार के लिए तिगुने प्रायश्चित्त की व्यवस्था की है, किन्तु चौथी बार की तृिट के लिए कोई व्यवस्था नहीं दी है। मवदेव के प्रायश्चित्त ग्रन्थ में आया है कि इस कथन को ज्यों का त्यों नहीं ग्रहण करना चाहिए, यह केवल निन्दार्थवाद है। स्वयं पू० मी० सू० (६।७। २६ एवं ३०) में कहा गया है कि परकृति एवं पुराकल्प अर्थवाद है।

व्यवहारमयूल (पृ० ६०) ने देवल का एक रलोक उद्घृत किया है-'पिता की मृत्यु के उपरान्त पुत्रों को पैतृक घन बांट लेना चाहिए, क्योंकि जब तक पिता निर्दोष रूप से जीवित है, उन्हें स्वामित्व नहीं प्राप्त होता।' यहाँ पर श्लोक के पूर्वार्य ने विमाजन का काल बताया है (यह विधि है)। उसका उत्तरार्घ अर्थवाद मात्र है जो विधि की प्रशंसा है और उसका तात्पर्य यह है कि जब तक पिता जीवित रहता है, पुत्र स्वतन्त्र नहीं रहते। ऐसा नहीं है कि उन्हें पैतृक सम्पत्ति में अधिकार या स्वामित्व नहीं रहता।

स्मृतियों में भी अर्थवाद पाये जाते हैं। उदाहरणार्थ, मेघातिथि ने मन् (४।४६: न मांस मक्षणे दोष:) पर टीका करते हुए लिखा है कि ४।२८ से ४।४६ के दो या तीन क्लोकों को छोड़ कर अन्य सभी अर्थवाद हैं। मेघातिथि ने मनुस्मृति में कतिपय अन्य स्थानों पर कुछ विधियों एवं बहुत से अर्थवादों की ओर संकेत किया है। उदाहरणार्थ, मन्० (२।११७) में अभिवादन के विषय में एकं विधि है किन्तु २।११८-१२१ के क्लोकों में इसके विषय में अर्थवाद है। मन्० (२।१६५) में तीन उच्च वर्णों के लिए वेदाध्ययन के लिए एक विधि की व्यवस्था है; किन्तु जब मन्० (१०।१) ने पुन: यह कहा है कि तीन वर्णों को वेदाध्ययन करना चाहिए तो यह अनुवाद मात्र है। मेघातिथि ने मन्० (६।१३५) में टिप्पणी की है कि मन् के बहुत से इलोकों में अर्थवाद हैं।

वसिष्टधमंसूत्र एवं विष्णुधमोत्तर में ऐसी व्यवस्था दी हुई है कि पंचगव्य एवं कुशोदक (वह जल जिसमें कुश डाला हुआ हो) तथा अहोरात्र के उपवास से श्वपाक भी शुद्ध हो जाता है । श्वपाक को अस्पृश्यों में अत्यन्त हीन माना जाता था और वह चाण्डाल की वृत्तियाँ करता और उसके लिए उसी प्रकार के नियम थे (मनृ० १०।५१-५६) किन्तु वसिष्ठ-विष्णु० के उक्त श्लोक को त्य्यों-का-त्यों नहीं मानना चाहिए । क्योंकि चाण्डाल को कोई वस्तु स्पृश्य नहीं बना सकती। अतः ऐसा कथन पञ्चगव्य एवं उपवास के शुद्धि प्रमावों की स्तुति में कहा गया अर्थवाद मात्र ही है।

इसका परिज्ञान हो गया होगा कि प्रत्येक बैदिक बचन विधि के स्वरूप वाला (आज्ञात्मक या उपदेशात्मक) नहीं है। बहुत-से ऐसे बचन हैं जो विधि के प्रशंसासूचक हैं, किसी निषिद्ध कमें के मत्संन सूचक हैं, अतीत में सम्पादित विधि के उदाहरण के रूप में हैं या किसी व्यवस्थित विशिष्ट कमें के लिए सरलतापूर्वक समझाये जाने वाले तर्क के द्योतक हैं। ये प्रशंसात्मक, मत्संनात्मक एवं उदाहरणात्मक बचन अनावश्यक एवं अनुपयोगी नहीं समझे जाने वाहिए, प्रत्युत विधिसूचक बचनों के साथ उनके पूरक के रूप में मान्य होने चाहिए। इस अथंवाद सम्बन्धी सिद्धान्त के कारण वैदिक बचनों के बहुत से अंश व्यर्थ एवं अमान्य होने से बच गये हैं।

उसके पिता ने हरिश्चन्द्र के पुत्र के हाथ बेच दिया और वहण को बिल देने के लिए उसे मार डालने को भी तैयार थे, बास्तव में, अर्थवाद के परकृति प्रकार का उदाहरण है, देखिए मनु० (१०।१०५) जहाँ यह गाथा वर्णित है।

३६. योमूत्रं गोमयं सीरं दिध, सिंपः कुशोदकम् । एकरात्रोपवासःच स्वपाकमि शोधयेत् । वसिष्ठ० (२७। ३) एवं विष्णुधर्मोत्तर ० (२।४२।३१-३२) । गरुडपुराण में ऐसा आया है—'गान्धारी को, जिसने दशमीयुक्त एकादशी के दिन उपवास किया था, अपने सौ पुत्रों से हाथ धोना पड़ा; अतः दशमीयुक्त एकादशी का परित्याग करना चाहिए।' यहाँ पर पूर्वार्ध मात्र निन्दानु- वाद है (अर्थात् 'तं परिकर्जयेत्' के मावात्मक नियम का सीधा समर्थन करता है), वयों कि ऐसी मान्यता है कि 'वचन में निन्दा मत्सेना मात्र के लिए नहीं है, प्रत्युत जो भर्सना योग्य है उसके विरोध की व्यवस्था के लिए है। इस व्याख्या के लिए देखिए कृत्यरत्नाकर (पृ० ६३५)। मी० बा० प्र० (पृ० ५०-५८) ने अर्थवादों के ३८ प्रकारों पर प्रकाश डाला है। स्थानामाव से उन पर विचार नहीं किया जायेगा।

वेद का अधिकांश अर्थवादों से पर्पूणं है, विशेषतः ब्राह्मण-प्रन्य । अर्थवाद के विषय में तन्त्रवार्तिक ने एक सामान्य उल्लेख किया है कि वे अर्थवाद वचन जो विधि वचनों के उपरान्त आते हैं, निर्वल टहरते हैं, किन्तु जो

विधियों के पूर्व आते हैं वे वलवान् होते हैं ।

वैदिक वचनों की तृतीय शेणी में वर्ग या कोटि में मन्त्रों की पिशणना होती है। हमने इनके विषय में पहले ही पढ़ लिया है। कुछ मन्त्रों में आदेश भी हैं, यथा ऋ० (१०११७।४: '१० शियादिनाध मानायतय्यान् अर्थात् बिट्टिट लोगों को चाहिए कि जो मिक्षा माँगता है, वे उसको अवस्य घन दें) एवं वाज के सं० (२४।२०, 'वसन्ताय किप-क्ष्मलान्यत')। किन्तु सामान्यतः मन्त्र केवल व्यवतकारक या प्रतिपादनकारक होते हैं और ऐसी बातों की ओर व्यान ले जाते हैं जो विधि-वावयों से व्यवस्थित कर्मों के साथ सम्बन्धित होती हैं। उन्त्रवार्तिक विध्या की है कि यह निश्चित रूप से समझा जा चुका है कि वे धार्मिक कृत्य, जो ऐसे मन्त्रों के साथ त्रिये जाते हैं, जो ऐसी बातों का व्यान दिलाते हैं, समृद्धि की ओर ले जाते हैं (या स्वर्ग की प्राप्ति कराते हैं) पाटकगण को यह विदित हो जायेगा कि किसप्रकार पूर्वमीमांसा के सिद्धान्त ने मन्त्रों को गौण रूप दे रखा है और यज्ञ सम्बन्धी वातों में उनसे निष्ट्रिय सहयोग लिया है, ऋग्वेद में उत्कृष्ट रत्नुतियाँ (प्रार्थनाएँ) पायी जाती हैं, किन्तु मीमांसा-सिद्धान्त में सदसे उत्तम स्थान ब्राह्मण मूल-वचनों को प्राप्त है और इन्हीं ब्राह्मण-वचनों में अधिकांश विधियाँ संगृहीत हैं। यह हमने बहुत पहले देख लिया है कि ऋग्वेदीय मन्त्र ईश्वर-मित्रते से पिपूर्ण हैं और उनमें पाप-श्वीकृति एवं पश्च-तःप के उपरान्त ईश्वर को सग्वीधित प्रार्थनाएँ पायी जाती हैं (देखिए ऋ० ७।८६।४-६)। ऋ० सूवत (३।३-६) में निःश्चेयस की मावना का बाहुत्य है और इस सूवत के दूसरे मन्त्र में आया है—'यह प्रार्थना (धीः) प्राचीनकाल में स्वर्ग में उत्पन्न हुई, उत्कटता के साथ पवित्र गोप्ठी में गायी गयी, शुद्ध एवं मंगलमय वस्त्र से आवेरिटत हुई है, यह हमारी है, प्राचीन है और पूर्व-पुरुषों से वंशानुगत रूप में प्राप्त हुई है।

बैदिक वचनों का चौथा वर्ग (श्रेणी या कोटि), जो घर्म से सम्बन्धित है, 'नामधेय' (यज्ञों के व्यक्तिवाचक नाम) कहलाता है। उदाहरणार्थ इस प्रकार के वचन हैं, 'उद्मिद् के साथ यज्ञ करना चाहिए' (ताण्ड्य ब्राह्मण १६।७।२-३), 'पशु के इच्छुक को चित्रा के साथ यज्ञ करना चाहिए' (तैं० सं० २।४।६)। अब प्रश्न यह है कि क्या इन वचनों में जो कुछ व्यवस्थित हुआ है वह किसी कृत्य में आहुति दिया जाने वाला पदार्थ या द्रव्य है (यथा--

३७. ये हि विध्युद्देशात्परस्तावर्षवादा श्रूयन्ते तेषामस्ति दोर्बस्यम् । ये पुरस्ताच्छ्यन्ते ते मुख्यत्वाद दली-यांसो भवन्ति । तन्त्रवार्तिक (३।३।२) ।

३८. शबर ने पू० मी० सू० (१।२।३२) पर टीका करते हुए लिखा है: 'अर्थप्रायायनार्थमेव यज्ञे मन्त्री-ब्लारणम् । यताञ्ज प्रकाशनमेव प्रयोजनम् । मन्त्रैरेव स्मृत्वा कृतं कर्माम्युदयकारि भवतीत्यवधार्यते । तन्त्रवा० (२।१।३१ , पू० ४३३) ।

दध्ना जुहोति) या वह यज्ञ का नाम है। कोई भी पदार्थ 'उद्भिद्' के सदृश प्रसिद्ध नहीं है (यथा दिघ एक विख्यात पदार्थ है)। चित्रा स्त्रीलिंग का बोवक वह पशु है जो चितकबरा होता है। यदि यह गुण विधि है 'चित्र या यजेत्' तो यहाँ वाक्यभेद नामक दोष होगा (दो विधियों को बताने लिए एक वाक्य को तोड़ना) अर्थात् आदेश यह होगा कि एक मादा-पशु की (न कि नर-पशु की) बिल होगी और दूसरी व्यवस्था यह होगी कि उसका रंग चितकवरा होगा। अतः उद्मिद, चित्रा, वलमिद्, अमिजित्, विश्वजित् (कौषीतिकद्रा०२५।१४) एवं अग्नि-होत्र (पू॰ मी॰ सू॰ १।४।४), वाजपेय (पू॰ मी॰ सू॰ १।४।६-८), वैश्ददेव (पू॰ मी॰ सू॰ १।४।१३-१६) कृत्यों के नाम हैं न कि पदार्थ हैं। इसी प्रकार 'श्येनेनामिचरन् यजेत' (शत्रु की मृत्यु के लिए कोई व्यक्ति अभिचार करता हुआ 'श्येन' नामक याग कर सकता है) में वही बात है। यहाँ पर 'श्येन' एक याग का नाम है, क्योंकि याग शत्रु पर उसी प्रकार टूट पड़ता है और उसे घर दबोचता है जिस प्रकार श्येन (बाज) पक्षी अपने आखेट (मृगया) पर टूटता है और उसे पकड़ लेता है। (षड्विंश ब्रा॰ ३।८।१।३)। बात यह है कि इन नामों का उपयोग, जो कुछ व्यवस्थित किया गया है उसके अर्थ के विशिष्टीकरण के लिए किया गया है। 'स्वाच्यायोऽध्येतव्यः' नामक वैदिक वचन उस वेदाध्ययन की व्यवस्था देता है जिसमें यज्ञों के नामधेयों के साथ सभी अंग पाये जाते हैं और हम प्रत्यक्ष देखते हैं कि इस प्रकार की वैदिक विधियों में, यथा 'चित्रया यजेत पशुकामः' में चित्रा यह नाम विधि का एक माग या अंग है। अतः नामघेय पुरुषार्थ भी है और वेद के अन्य मागों के समान ही प्रामाणिक है (देखिए, जैमिनि १।४।१ पर शास्त्रदीपिका)। ऊपर वर्णित वाक्य में 'याग' की व्यवस्था उद्देश के रूप में फल के साथ की गयी है, क्योंकि यह दूसरे रूप से व्यवस्थित नहीं है। यज्ञ के लिए एक सामान्य आज्ञा या आदेश की व्यवस्था नहीं की गयी है, अतः यज्ञ के एक विशिष्ट प्रकार की व्यवस्था कर दी गयी है। यदि कोई 'उद्मिन्' शब्द से किसी व्यवस्थित विशिष्ट प्रकार को जानना चाहता है, तो यह ज्ञात है कि यह उद्भिद् नायक यज्ञ है। धर्मशास्त्र लेखक 'उद्भिद न्याय' नामक उक्ति का प्रयोग 'उपनयन' के लिए भी करते हैं, जिसका अर्थ है '(लड़के को) आचार्य (वेद के अध्यापक) के पास ले जाना'। संस्कारप्रकाश ने ऐसा ही कहा है "।

## नञार्थ-विवार

वैदिक वचनो का पाँचवाँ माग या वर्ग (या कोटि या श्रेणी) 'प्रतिषेघ' (निषेघ) है। प्रतिषेघों ४° से मनुष्य के उन उद्देश्यों की पूर्ति होती है जिनसे वह अवाञ्छित फल उत्पन्न करने वाले कर्मों से बचता है अथवा अपनी रक्षा

३६. तत्रोपनयनशब्दः कर्मनामधेयम् । तत्त्व यौगिकमृद्भिद्न्यायात् । योगश्च भावव्युत्पत्या करणव्युत्पत्या वेत्याह भावविः । स यथा । उप समीपे आचार्यादीनां बटोनंयनं प्रापणमुप्पनयनम् । तमीपे प्राचार्यादीना नीयते बटुर्येन तदुपनयनमिति वा । संस्कारप्रकाश (पृ० ३३४) ।

४०. अनर्यहेतुकर्मणः सकाशात्पुरुषस्य निवृत्तिकरत्वेन निषेषानां पुरुषार्थानुबन्धित्वम् । तथा हि । यथा विषयः प्रवर्तनामभिद्यतः स्वप्रवर्तकत्विनिर्वाहार्थं विषयस्य यागादेः श्रेयःसाधनत्वमाक्षिपन्तः पुरुषं तत्र प्रवर्तयन्ति, एवं न कलञ्जं भक्षयेदित्यादयो निषेधाअपितिवर्तनामभिद्यतःस्वनिवर्तकत्वनिर्वाहार्थं निषेषस्य कलञ्जभक्षणादेरनर्थं-हेतुत्वमाक्षिपन्तः पुरुषं ततो निवर्तयन्ति । मी० न्या० प्र० (पृ० २४६-२४६) । कुछ लोग प्रवर्तनाम् के स्थान पर 'प्रेरणां' पढ़ते हैं । दोनों का अयं एक ही है । आप० घ० सू० (१।४।१७।२६) ने कलञ्ज, पलाब्धु एवं परारीक का भक्षण निषेष किया है । हरदत्त ने 'कलञ्ज' को रक्तलशुनम्' कहा है । किन्तु कल्पत्व (नियत काल, प० २६०) ने इसे लशुनविशेष माना है ।

करता है। जिस प्रकार विशिष्यों, जो हमें प्रेरित करती हैं या कुछ करने के लिए उद्वेजित करती हैं, अपने प्रेरणा-स्मक गुण को प्रकट करने के हेतु ऐसा निर्देश करती हैं कि वह विषय, जो व्यवस्थित होता है, यथा कोई यज्ञ, किसी बांछित फल की प्राप्ति का साधन है और इसलिए वे व्यक्ति को उसके सम्पादन के लिए प्रेरित करती हैं। उसी प्रकार ऐसे प्रतिषेध, यथा—'कलञ्ज नहीं खाना चाहिए' या 'झूठ नहीं बोलना चाहिए' (तैं० सं० २।४।६), उस प्रतिकारक की ओर संकेत करते हैं और अपने निषेधात्मक गुण के प्रभाव को प्रकट करने के लिए निर्देश करते हैं कि निषेध की जाने वाली वात से, यथा—'कलञ्ज खाना' या 'झूठ बोलना' अवांछित फल की प्राप्ति होगी अत: मनुष्य को उससे दूर रहना चाहिए।

'न' किसी किया, संज्ञा या विशेषण के पूर्व लग सकता है और कुछ उदाहरणों में 'न' 'अ' हो जाता है (यथा 'अब्राह्मण', अधर्म) या 'अन' हो जाता है जब वह किसी स्वदादि शब्द के पूर्व लगता है। (यथा-'अनर्थ', 'अनुष्ण')। पाणिनि ने 'न' पर कई सूत्र लिखे हैं और स्पष्ट रूप से 'प्रतिषेध' को 'न' के अर्थों में सम्मिलित किया

है (देखिए पाणिनि रारा६, ६।२।१५५ आदि)। 'न' छह प्रकार के अर्थों में प्रयुक्त होता है ४ ।

'न' का प्रथम अर्थ है 'अमाव'। किन्तु यह अर्थ समी विषयों के अनुकूल नहीं पड़ेगा। जब कोई कहता है— 'अबाह्मण को लाओ' तो इसका अर्थ 'अमाव' नहीं है, क्योंकि यदि वही अर्थ होता तो कोई अमाव वाला ब्राह्मण कहीं ला सकता और किसी को भी नहीं ला सकता या मिट्टी का ढेला ला देगा, जो इन शब्दों को कहने वाले का आश्य नहीं सिद्ध कर सकता। अतः ऐसा सुनने पर एक व्यक्ति जो ब्राह्मण नहीं है, किन्तु ब्राह्मण के समान है (यथा क्षत्रिय) लाया जायेगा। अतः इस उदाहरण में 'अब्राह्मण' का अर्थ (सादृश्य) वह व्यक्ति है जो ब्राह्मण के अतिरिक्त कोई अन्य है। 'न' जिसके साथ लगा रहता है उसका विरोधी अर्थ भी देता है। यह ऊपर कहा जा चुका है कि वाक्य में किया मुख्य माग है और किया रूप में अन्त में जो शब्द लगा होता है, वहीं प्रमुख माग होता है। अतः 'कलञ्ज नहीं खाना चाहिए' (कलञ्ज न मक्षयेत्) में 'न' मक्षयेत् के साथ सम्बन्धित समझा जाना चाहिए। विधि में (या विधि को सुनने पर) इसका प्रत्यक्ष होता है कि वाक्य मानो सुनने वाले को सिक्त्य होने के लिए प्रेरित करता है। जब 'न' इच्छार्षक रूप में लगा रहता है तो यह प्रेरणा का उलटा तात्पर्य देता है (अर्थात् निवंतन=किसी वस्तु से दूर रहना)। एक विधि में से जिस फल को कोई समझता है तो वह स्वगं है ('यजेत स्वगंकामः'), किन्तु निषेध में फल अनर्थ—निवृत्ति पाया जाता है। एक विधि में वही अधिकार्य है जो स्वगं की कामना करता है, निषेध में वही अधिकारी है जो अनर्थ से डरता है और अवांछित से दूर हटता है। अतः इन विवेचनों से प्रकट है कि आजा एवं निषेध अर्थ एक-दूसरे से सर्वंधा मिन्न हैं।

किन्तु जब किया के साथ 'न' बैठाने में कोई किंटिनाई होती है तो वह घातु के अर्थ के साथ बैटा दिया जाता है। इस प्रकार किंटिनाइयाँ दो प्रकार की होती है। प्रथम किंटिनाई या बाधा तब होती है जब सम्पूर्ण वाक्य 'उसके

४१. तत्सादृश्यमभावश्च तदन्यत्वं तदल्यता । अप्राशस्त्यं विरोधश्च नञार्याः षट् प्रकीतिताः ॥ मी० न्या० प्र० भाट्टालंकार नामक टीका (पृ० ४३०) में उद्धत । अबाह्यः का अर्थ है ब्राह्मणादन्य (अर्थात् नञा का यहां अर्थ है तदन्यत्व) एवं अधमं का अर्थ है धमंविरोधि, जैसा कि श्लोकवार्तिक (अपीहवाद, श्लोक २३) में आया है: 'नामधात्वर्थयोगी च नैवनञ् प्रतिष्ठेषकः। यदतोऽब्राह्मणाधर्मावन्यमात्रविरोधिनौ ।' पाणिनि (३।१।१२) के वार्तिक ४ पर महाभाष्य में आया है: 'नञ्जिष्युवतमन्यसदृशाधिकरणे तथा ह्यांगितः' और ध्याक्या है: अब्राह्मणमानयत्युवतो (वते?) ब्राह्मणसदृश अनीयते नासौ छोष्टमानीय कृती भवति'।

बत हैं' से आरम्म किया जाता है, या जहाँ निषेध का अर्थ लगा रहता है तो कोई विकल्प उठ खड़ा होता है। वाक्यों में इन दो वाधकों के विषय में, जहाँ 'न' आता है, हम 'पर्युदास' (अपवाद या व्यावृति या निषेध) की सहायता लेते हैं '। प्रजापतिव्रतों (जो पुरुषायं हैं, जैसा कि पू० मी० सू० धारा ने निश्चित किया है) के विषय में वाक्य का आरम्म 'उसके वर्त हैं' से होता है और पुनः वाक्य आता है, 'उसे सूर्योदय या सूर्यास्त नहीं देखना चाहिए' (कीषीतिक ब्रा० ६।६) भे । वर्त का अर्थ है कोई मानसिक कमं, किसी विशिष्ट कमं को न करने का संकल्प, जिसका अर्थ है 'उसे इस प्रकार कमं करने के लिए संकल्प लेना चाहिए जिससे वह सूर्योदय या सूर्यास्त न देख सके और उस पर आरूढ रहें। वास्तव में यह नियम (नियन्त्रण) है। इस वाक्य का यह अर्थ नहीं है कि उसे सूर्य की ओर कभी नहीं देखना चाहिए (सूर्य को देखने पर कोई निषेध नहीं है) प्रत्युत यह केवल सूर्योदय एवं सूर्यास्त को देखने को मना करता है. अतः यह केवल अपवाद या निषेध है और वह व्यक्ति जो इस नियम (नियन्त्रण) को मानता है, फल पाता है, किन्तु कलञ्ज के मक्षण के विषय में पूर्णरूपेण निषेध है।

४३. युक्तं यत्प्रजापित व्रतेषु शास्त्राणामधंवत्त्वेन पुरुषार्थों विधीयते। तत्र नियमः कर्त्तव्यतयोपिद्दिश्यते। . . . तस्य व्रतमिति प्रकृत्य प्रजापितव्रतानि समाम्नातानि। व्रतमिति च मानसं कर्मोच्यते। इदं न करिष्यामीति यः संकल्पः। कतमत्तद्वतम्। नोद्यन्तमादित्यमीक्षेतिति। यथा तदीक्षणं न भविति तथा मानसो व्यापारः कर्त्तव्यः। तस्य च पालनम् । तत्र तस्मात्पुरुषार्थोऽस्तीत्यवगन्त्यव्यम्। . . . न हि कलञ्जं। भक्षयन् प्रतिषेध विधि नाति-कामिति। इह पुनरादित्यं पश्यन्नातिकामिति विधिम्। न हि तस्य दर्शनं प्रतिषिद्धम्। नियमस्तत्रोपिदिष्टः। यस्तं नियमं करोति स फलेनः सम्बध्यते। इह तु प्रतिषिध्यते कलञ्जाति। शबर (पू० मी० सू० ६।२।२०)। कौषीतिक बा० (६।६) या शा० बा० में हम ऐसा पाते हैं: 'तस्य व्रत मृद्यन्तमेवन, नेक्षेतास्तं यत्तं चेति। मनु०(४।३७) में भी ऐसी ही व्यवस्था है 'नेक्षतोद्यन्तमादित्यं नास्तं यान्तं कदाचन'। देखिए अनुशासनपर्वं (१०४।१८), बिस्प्ठ (१२।१०, जहां स्नातक व्रतों का उल्लेख भी है), विष्णुधर्मसूत्र (७१।१७–१८)।

'पर्युदास' (अपवाद) वहीं है जहाँ दूसरे शब्द के साथ (अर्थात् किसी किया की घातु के साथ या किसी मिन्न शब्द, यथा—संज्ञा के साथ) अमाव तमक रूप आता है। 'निषेघ' वहाँ होता है जहाँ पर किया के साथ अमावात्मक रूप पाया जाता है।

धर्मशास्त्र-प्रत्यों में 'न' की बहु घा ऐसी व्याख्या की गयी है कि यह पर्युदास (अपवाद या मना करने की एक व्यवस्था) है। याज्ञ० (१।१२६-१६६) में स्नातक के कर्तव्यों वाले परिच्छेद में 'न' का बहु घा उल्लेख हुआ है। मिताक्षरा ने याज्ञ० (१।१२६) की व्याख्या में लिखा है कि जहाँ वहीं 'न' आया है वह पर्युदास का द्योतक है (सर्वत्रापि अस्मिन् स्नातकप्रकरणे नञ् - शब्दः प्रत्येक पर्युदासार्थ इव)। हम एक उदाहरण लें, याज्ञ० (१।३२) में आया है कि जो बात दुखदायक हो उसे अनावश्यक या अकारण किसी (पुरुष या नारी) से नहीं कहना चाहिए। इससे यह नहीं प्रकट होता कि जो बात दुखदायक हो उसे नहीं कहना चाहिए, केवल उस स्थिति में उसे नहीं कहना चाहिए जब कि उसके लिए कोई कारण या अवसर न हो। त्रुटि करने वाले अपने पुत्र या मित्र या सम्बन्धी से दुखदायक बात कही जा सकती है। 'पुत्रवान् व्यक्ति को कुछ तिथियों पर उपवास नहीं करना चाहिए' इस प्रकार की बात की व्याख्या में अपरार्क (पू० २०६-२०७) ने दो प्रसिद्ध क्लोक उद्घृत किये हैं जिनसे 'पर्युदास' एवं 'प्रतिषेघ' का अन्तर स्पष्ट होता है। उन क्लोकों के पूर्वा इस प्रकार हैं—'प्रधानत्वं विद्यौ यत्र प्रतिषेवेऽप्रधानता (पर्युदास:...नञ्)।। अप्राधान्य विघौ यत्र प्रतिषेघे प्रधानता। प्रसज्यप्रति....नञ्, ।।

जब 'न' का प्रयोग किसी वाक्य में होता है तो वह या तो प्रतिषेघ होता है या पर्युदास या अर्थवाद होता है। इन तीनों का अन्तर स्पष्ट रूप से समझ लेना चाहिए। दर्शपूर्णमास में दो आज्यमाग अंग हैं (पू० मी० सू० ४।४।३०) तथा कहा गया है कि दो आज्यमाग दर्शपूर्णमास यज्ञ की आँखें हैं ' । इस सम्बन्ध में वेद का कथन है कि किसी पशुयज्ञ में या सोमयज्ञ में इन दोनों का सम्पादन नहीं होता।' प्रश्न यह है—'क्या यह प्रतिषेध है या पर्युदास है या अर्थवाद है?' प्रतिषेध तभी होता है जब जो आगे होने वाला होता है जतके प्रतिषेध की सम्मावना होती है। दर्शपूर्णमास में आज्यमागों की व्यवस्था रहती है अतः सोमयज्ञ में इन दोनों की आवश्यकता की सम्मावना नहीं है और कोई वास्तिवक प्रतिषेध भी नहीं है; और न पर्युदास ही है, क्योंकि यदि यह पर्युदास होता तो कोई जित सम्बन्ध न होगा, क्योंकि पर्युदास में यह कहना पड़ेगा: 'दर्शपूर्णमास में आज्यमाग होते हैं, सोमयज्ञ में नहीं', जो कि अनर्गल है। अतः 'न तौ पशौ करोति न सोमे' नामक शब्दों में अर्थवाद है। शुद्ध प्रतिषेध तभी होता है जबकि पहले व्यवस्था हो और वाद को वर्जन हं। इस विषय में एक प्रसिद्ध जदाहरण षोडशी (बोडशिन्) पात्र का है की समान रूप से प्रामाणिक दो वैदिक वाक्य हैं—"वह अतिरात्र में 'बोडशी' पात्र ग्रहण

४४. चक्षुषी वा एते यज्ञस्य यदाज्यभागी यजित चक्षुषी एव तद्यज्ञस्य प्रतिवधाति । तै० सं० (२।६।-

४५. शिष्ट्वा तु प्रतिषेषः स्यात्। पू० मी० सू० (१०।६१)। शबर ने ध्याख्या की हैः 'यथा नातिरात्रे गृह्णित षोडशिनमिति। न तत्र शक्यं वक्तुं पर्युदास इति। सम्बन्ध एव हि न स्यात्। अतिरात्रविजताति रात्रे गृह्णाति षोडशिनमिति। नापिकस्य चिवर्थवादत्वेन सम्भवति। ... यत्र पुनरन्या वचनव्यवितरस्ति वाक्यस्य तत्र न विकल्पो भवति। एवमेषोऽध्टदोषोऽपि यद्क्षीहियववावययोः। विकल्प आधितस्तत्र गति-रन्या न विद्यते। व्रीहिशास्त्रप्रवृत्तौ हि यवशास्त्रेण कृष्यते। श्रोता तत्र प्रवृत्तोपि द्रीहिशास्त्रेण कृष्यते। तन्त्र-वर्गितक (१।३।३ पर, पृ० १७५))। और देखिए प्राप्तिपूर्वो हि प्रतिषेषो भवति। शबर (पू० मी० सू० ७-३। २० एवं ७।३।२३ पर)।

करता है" एवं "वह अतिरात्र में 'षोडशी' पात्र नहीं ग्रहण करता है"। इस परस्पर विरोधी बात में विकल्प की अनुमित है। इसी प्रकार एक वैदिक वाक्य है—'ग्नीहिमियजेत यवैर्वा' (वह धानों से या जा से यज्ञ करे)। अतः, उपर्युक्त दोनों उदाहरणों में जहाँ दो उवितयाँ परस्पर विरुद्ध हैं, वहाँ विकल्प के सहारे के अतिरिक्त कोई अन्य गित नहीं है। किन्तु विकल्प में आठ दोष पाये जाते हैं। इसी कारण विकल्प का परिहार (त्याग) करना चाहिए, और यथासम्भव पर्युदास या अर्थवाद को ग्रहण करना चाहिए, क्योंकि विकल्प का आश्रय छेने से किसी एक उक्ति को अप्रामाणिक मानना होगा। शवर एवं तन्त्रवार्तिक ने ऐसी व्यवस्था दी है कि वहीं विकल्प का आश्रय छेना चाहिए जहाँ कोई अन्य मार्ग न हो। पू० मी० सू० ने व्यवस्था दी है कि वहीं विकल्प ग्रहण करना चाहिए जहाँ एक ही विवय में एक ही अर्थ वाछे अनेक प्रामाणिक वचन कहे गये हों।

एक अन्य शब्द है नित्यानुवाद जिसकी व्याख्या हो जानी चाहिए के । यह शब्द, आप० घ० सू० (२१६१-१४११३) में आया है। यह जैमिनि (२१४१२६, ४१११४, ६१७१३०, ७१४१४, ८११६, ६१४१३६, १०१२३८ में) बहुधा आया है और शबर ने उससे मी अधिक बार इसका प्रयोग किया है। शवर ने व्याख्या की है कि जब वैदिक वचन स्पष्ट रूप से किसी ऐसी बात का प्रतिषेध करते हैं जिसके घटने की कोई सम्मावना नहीं होती तो ऐसी स्थिति में नित्यानुवाद होता है (यथा—अग्निचयन खाली भूमि या आकाश या स्वर्ग में नहीं होना चाहिए)। इसी बात को ट्र्टीका ने दूसरे ढंग से कहा है—'जब प्रतिषेध अर्थवाद हो जाता है तो वह नित्यानुवाद कहलाता है।

विकल्पों को तीन कोटियों में बाँटा गया है, यथा—(१) ऐसे विकल्प जिनके पीछे तर्क उपस्थित किया जाय,
(२) जो व्यक्त (स्पष्ट) शब्दों के कारण प्रकट हों तथा (३) जो कर्ता की इच्छा पर आश्रित हों। प्रथम का उदाहरण 'यवैद्रीहिमिर्वा यजेत' (चावल के अन्नों या जौ के अन्नों से यज्ञ करना चाहिए) में पाया जाता है। दूसरे प्रकार के विकल्पों के लिए देखिए मन् (३।२६७) जहाँ यह आया है कि जब तिल या चावल या यव या माष की दाल या जल या फल एवं मूल से तर्गण किया जाता है तो पितर लोग सन्तुष्ट होते हैं।

व्यक्ति की इच्छा पर आश्रित विकल्प का उदाहरण जावालोपनिषद् " में पाया जाता है— 'ब्रह्मचर्य समाप्त कर गृहस्थ होना चाहिए, गृहस्थ होने के उपरान्त (वानप्रस्थ आश्रम में जाना) चाहिए और वनी होने के उपरान्त संन्यासी (या परिवाद) होना चाहिए; या दूसरी विधि के अनुसार ब्रह्मचर्य की समाप्ति, या गृहस्थ होने, या दनी होने के उपरान्त कोई संन्यासी हो सकता है'। इस कथन का अन्तिम माग आश्रमों के विषय में विकल्प उपस्थित करता है। गीतम (३११) में आया है— 'कुछ ऋषियों ने उसके (ब्रह्मचारी के) लिए आश्रमों के विषय में विलक्ष रख दिया है। जब याज्ञ (१११४) ने व्यवस्था दी है कि ब्राह्मण लड़के का उपनयन गर्माधान या जन्म के उपरान्त आठवें वर्ष में हो सकता है, तो यहाँ पिता की इच्छा पर विकल्प निर्मर होता है।

४६. असित प्रसङ्गे प्रतिषेधो निःयानुवादः। शदर (१।२।१८ पर) ; यथार्थवादत्वेन प्रतिषेधरतत्र नित्यानुवादो भवति। दुप्टीका (७।३।२१) ; द्वा४।३६ (परो नित्यानुवादः स्यात्) पर शबर ने व्यास्या दी है : 'नित्यमेतमर्थं सन्तमनुवदित'।

४७. इहाचयं परितमाप्य गृही भवेत्। गृही भूत्वा बनी भवेत्। बनी भूत्वा प्रव्रजेत्। यदि वेतरया इह्य-चयदिव प्रव्रजेद्गृहाद्वा बनाद्वा। उद्गालीप० ४। इसे शंकराचायं ने ब्रह्मसूत्र (३।४।२०) के भाष्य में निम्न-स्थित टिप्पणी के साथ उद्घृत किया है: 'अनपेक्ष्यंव जाबाल श्रुतिमाश्रमान्तर विधायिनीमयमाच्येंण विचारः प्रवितितः'। मन् (४।७) ने व्यवस्था दी है कि द्विज को उतना अन्न एकत्र करना चाहिए कि एक कंडाल (कोठिला) मर जाय (अर्थात् जो एक वर्ष तक चले), या एक कुम्भी (६ मासों के लिए) या उतना इकट्ठा करना चाहिए कि तीन दिनों तक चले, या कल की भी चिन्ता नहीं करनी चाहिए। ये चार विकल्प हैं और तब मनु (४।८) ने व्यवस्था दी है कि गहस्थ द्विज को इन चारों में एक विकल्प ग्रहण कहना चाहिए, किन्तु प्रत्येक आगे वाला अपने पीछे वाले से फल तथा परलोक सम्बन्धी पुण्य के विषय में उत्तम है।

विकल्प या तो व्यवस्थित (किसी एक प्रकार की अवस्थाओं तक सीमित या नियन्त्रित रहने वाला) हो या अव्यवस्थित (अनियन्त्रित) । आप० घ० सू० (२।२।३।१६) में आया है '८ 'व्यक्ति को औपासन अग्नि या रसोई की अग्नि में प्रथम ६ मन्त्रों के साथ अपने हाथ से बिल देनी चाहिए'। हरदन्त ने टीका की है कि 'यह एक व्यवस्थित (सीमित) विकल्प है, अर्थात् जिन्होंने औपासन अग्नि (गृहाग्नि) रख छोड़ी हो उन्हें प्रतिदिन बिल देनी चाहिए किन्तु सम्घारण रसोई की अग्नि में केवल वे ही लोग बिल छोड़ें जिनकी पत्नी मर गयी हो। मन्० (३।८२) में आया है कि व्यक्ति को प्रतिदिन अन्न, जल, दुग्घ आदि से श्राद्ध करना चाहिए। यहाँ पर व्यवस्थित विकल्प है। बयोंकि सर्वप्रथम अन्न की व्यवस्था है और तब उसके अमाव में दूघ, फलों एवं मुलों की और पून: इनके अभाव में जल की व्यवस्था है। जब मनु (४।६५) ऐसा कहते हैं कि 'श्रावण की पूणिमा को या माद्र-पद की पुणिमा को उपाकमें कत्य करके ब्राह्मण को साढ़े चार मासों तक परिश्रमपूर्वक वेद का अध्ययन करना चाहिए' तो मेघातिथि ने इसे व्यवस्थित विकल्प माना है, अर्थात् सामवेदियों को माद्रपद की पूर्णिमा को तथा ऋग्वेदियों एवं यजुर्वेदियों को श्रावण की पूर्णिमा को उपाकर्म करना चाहिए । देखिए मितक्षरा (याज्ञ० १।२५४) जहाँ माता के सिपण्डन के विषय में चर्चा है और परस्पर विरोधी उक्तियों को क्रम से रखा गया है। जब गौतम (३।२१) ने कहा है कि संन्यासी को अपना सिर पूर्णरूपेण मुंडा लेना चाहिए या केवल शिखा रख केनी चाहिए, तो यहाँ पर ब्यक्ति की इच्छा पर आधारित विकल्प है। गौतम (२।५१-५३), आप० घ० सू० (१।२।११), मनु (३।१) ने वेदाध्ययन के ब्रह्मचयं की ४८, ३६, २४,१२, ३ वर्षों की अविध दी है। यहाँ विद्यार्थी की इच्छा एवं समर्थता पर विकल्प निर्मर है। यह द्रष्टय्य है कि व्यवस्थित विकल्प में आठ प्रकार के दोष नहीं पाये जाते और न वे वहीं पाये जाते हैं जहाँ विकल्प किसी व्यक्ति की इच्छा पर निर्मर होता है या जहाँ विकल्प स्पष्ट वचनों द्वारा व्यक्त किया जाता है। आठ प्रकार के दोष केवल तर्क द्वारा उपस्थित दिकल्प में ही पाये जाते हैं।

मीमांसा बालप्रकाश (पृ० १५३-१६५) ने विकल्पों के विमाजनों एवं उपविमाजनों की एक लम्बी सूची दी है।

पतंजिल के मतानुसार शास्त्र का मन्तव्य ही है निदिचत व्यवस्था उपस्थित करना े और इसीलिए समी शास्त्रीय ग्रन्थ विकल्पों को भ्यूनातिन्यून संख्या तक लाने का प्रयास करते हैं और स्पष्ट परस्पर विरोधी उक्तियों के लिए पृथक् एवं निश्चित विषय व्यवस्था करते हैं। कभी-कभी विकल्प इतने अधिक हो जाते हैं कि टीकाकार लोग उनके लिए पृथक् क्षेत्र-व्यवस्था देना छोड़ देते हैं, यथा-मिताक्षरा (याज्ञ० ३।२२) ने क्षत्रियों,

४८. न ट्यव्यवस्थाकारिणा शास्त्रेण भवितव्यम् । शास्त्रतो हि नाम ध्यवस्था । महाभाष्य, वार्तिक ४ (तथा चानवस्था) पाणिनि (६।१।१३५) पर ; एवमनेकोच्चावचाशीचकल्पा वशिताः । तेषां लोके समा-चाराभावान्नातीव ध्यवस्था प्रदर्शनमुपयोगीति नात्र ध्यवस्था प्रदर्शते । मिता० (याञ्च० ३।२२) । वैश्यों एवं शूद्रों के लिए पराशर, शातातप, विसष्ठ एवं अत्रि से जन्म एवं मरण के आशीच के विषय में परस्पर विरोधी वचन उद्धृत करने के उपरान्त उन्हें एक क्रम में रखने का प्रयास ही छोड़ दिया है, क्योंकि यह सब व्ययं है और लोग इन वचनों को व्यवहार में नहीं लाते ।

दो अन्य शब्दों की व्याख्या की आवश्यकता है। वे हैं, 'आरादुपकारक' एवं 'सन्निपत्योपकारक'। पू० मी० सू० के तीसरे अध्याय में लेखक ने शेष एवं उनकी परिभाषा का उल्लेख किया है और इसकी व्याख्या की है कि कौन-सी वातें शेष होती हैं और कौन-सी शेषी (शोषिन)। कुमारिल ने शेष शब्द की पाँच परिमाषाएँ की हैं। उनमें चार का त्याग किया है और एक को स्वीकार किया है, यथा-'शेष वह है जो दूसरे का उद्देश्य पूरा करता है।' शवर का कथन है कि जो दूसरे की सहायता करता है वह शेष कहलाता है और दूसरा शेषी कहलाता है। बादिर के अनुसार शेष की तीन कोटियाँ हैं, यथा—द्रव्य (वैसे पदार्थ जो यज्ञ के लिए हैं यथा घान), गुण (यथा, लाल रंग की गाय, जो कय किये जाने वाले सोम का मूल्य है), संस्कार (ऐसे कर्म जिनसे शुद्ध करने की किया की जाती है, यथा मूसल एवं ओखली से अन्नों को कूटना, जिससे पुरोडाश वनाया जा सके)। जैमिनि का कथन है कि याग एवं याग के फल के समान कर्ता के संन्दर्भ में कर्म (कृत्य) शेष हैं और याग के संदर्भ में कर्ता शेप है। वादरि के मत से द्रव्य, गुण एवं संस्कार सर्दव शेप हैं, किन्तु स्थिरीकृत निष्कर्ष के अनुसार याग, फल एवं पुरुष (कर्ता) विभिन्न अवस्थाओं में या तो शेष होंगे या शेषी। एक लम्बे विवेचन के उपरान्त तन्त्र-वातिक ने निष्कर्ष निकाला है कि द्रव्य, गुण एवं संस्कार याग के संदर्भ में सदैव शेष होते हैं, यद्यपि स्वयं अपने तत्वों के संदर्भ में वे शेषी हो सकते हैं, किन्तु जहाँ तक फल, याग एवं कर्ता (पुरुष) का प्रश्न है, वे एक दूसरे के संदर्भ में शेष एवं शेपी दोनों हैं। उदाहरणार्थ, दर्शपूर्णमास याग में 'बहुत से विषय हैं, यथा-(यज्ञ के लिए) घान को मुट्ठियों से निकालना, उन पर जल छिड़कना, उन्हें चूर्ण करना; इसके उपरान्त आज्य (घ्त) के संदर्भ में कुछ विशिष्ट कृत्य किये जाते हैं, यथा-दो कुशों से उसे शुद्ध करना, उसे गलाना, पल्लव लाना, गायों को चरागाह में प्रस्थान कराना आदि। ये सहायक कृत्य दो प्रकार के होते हैं, (१) जो पहले से हो चुके रहते हैं, (२) जो कर्मों के रूप वाले होते हैं। प्रथम में द्रव्य, संख्या आदि का बोघ होता है, वे जो कर्मों के रूप के हैं, वे दो प्रकार के होते हैं, यथा-सिन्नपत्योपकारक एवं आरादुपकारक। पौर्णमास कृत्य में प्रयाजों, आधारों एवं आज्यमागों के समान सहायक कृत्य पाये जाते हैं और ये आरादुपकारक कहे जाते हैं। सन्निपत्योपकारकों को सामवायिक या आश्रयिकर्माणि भी कहा जाता है और वे हैं अन्न को चूर्ण करना, प्रोक्षण आदि'। आरादुपकारक ऐसे व्यवस्थित कृत्य हैं जो द्रव्यों के विषय में कुछ नहीं करते और वे सीघे तौर से प्रमुख कृत्य के अंग माने जाते हैं। इनसे यज्ञ में दिये जाने वाले द्रव्य के संस्कार (अलंकरण या योग्य बनाना या शुद्ध करना) से कोई सम्बन्ध नहीं है। ये उस परमापूर्व को उत्पन्न करते हैं जो सम्पूर्ण कृत्य के फल को देने वाला होता है। वे स्वयं अपने लिए एक गोण अपूर्व की उत्पत्ति करते हैं। वे प्रमुख कृत्य के प्रत्यक्ष अंग होते हैं और सिन्नपत्योप-कारकों से मिन्न हैं, क्योंकि सन्निप्रत्योपकारक संस्कारक (शुद्धता या योग्यता लाने वाले ) होते हैं। सन्नि-पत्योपकारक आरादुपकारकों से अपेक्षाकृत अधिक शक्तिशाली होते हैं और इसीलिए तन्त्रवार्तिक ने प्रस्तावित किया है कि जहाँ किसी कृत्य में कोई कार्य सिन्नपत्योपकारक या सामवायिक होता है, वहाँ उसे आरादुपकारक कहना उचित नहीं है। यह जानने योग्य है कि प्रो॰ कीय ने 'कर्ममीमांसा' नामक अपने ग्रन्थ में (पृ॰ ८८) इन दोनों का अर्थ उलट दिया है। महामहोपाध्याय झा के 'प्रमाकर स्कूल' नामक ग्रन्य में (पृ० १८१) सन्निपत्योप-कारक की व्याख्या अस्पष्ट है। एकादशीतत्त्व (पृ० ६७) ने एकादशी में घृत, दुग्ध, मधु के स्थान पर प्रयुक्त होने वाले प्रतिनिधियों (यथा दुग्धचूणं, दही एवं गुड़) का विवेचन करते हुए व्याख्या की है कि 'प्रयाजों' (जिनसे

अदृश्य एवं आध्यात्मिक फल की प्राप्ति होती है) के समान व्यवस्थित किया के स्थान पर कोई प्रतिनिधि नहीं होता, क्योंकि जो अदृश्य फल उत्पन्न करने वाला होता है वह आरादुपकारक कहलाता है, किन्तु चावल के घानों (जिनसे पुरोडाश बनाया जाता है) के स्थान पर किसी प्रतिनिधि का प्रयोग हो सकता है, क्योंकि चावल के अन्न (बान) सिन्नपत्योपकारक होते हैं और दृश्य उद्देश्य लेकर चलने वाले होते हैं, यथा पुरोडाश बनाना। वेदान्त-सूत्र (४।१।१६) के माध्य में शंकराचार्य ने कहा है कि ब्रह्मज्ञान प्राप्त करने वाले व्यक्ति द्वारा आवश्यक वैदिक कृत्यों (यथा, अनिहोत्र) का सम्पादन, आरादुपकारक के रूप में सहायक होता है।

पूर्वमीमांसा ने व्याख्या के लिए वेद एवं स्मृतियों के अतिरिक्त लोक या लोकवत् (सामान्य लोगों की उक्तियों) का भी आश्रय लिया है। उदाहरणार्थं, १।२।२०, १।२।२६, २।१।१२ (लोकवत्), ४।१।६ (तथा च लोक मूतेषु' अर्थात् 'लोकेपि'), ६।२।१६ (लोके कर्माणि वेदवत्ततोऽधिपुरुषज्ञानम्), ६।४।३४ (न मिक्तित्वादेशा हि लोके), ६।८।२६ (याञ्चक्रयणमविद्यमाने लोकवत्), १०।४।११ (लिंगहेतुत्वादिलंगे लौकिकं स्यात्), ८।२।२२ (पयोवातत्प्रधानत्वाल्लोकवद्घनस्तदर्थत्वात्) यह दृष्टान्त देता है कि दूध जमाने के लिए थोड़ा दही पर्याप्त है; ८।८।६ (न लौकिकानाम् आदि, यहां लौकिक का अर्थ है 'लोकानाम्'); १०।३।४४ (शब्दार्थ- श्वापि लोकवत्), १०।३।४१, १०।६।८, १०।७।६६ (लोकवत्, शबर ने कहा है: 'यथा मत्स्यान् न पयसा समश्नी- यात्), ११।१।२३, २६, ६२। स्वयं शवर ने अपने माष्य (पू० मी० सू० ३।४।१३, एवं 'वर्ण्यमाने लौकिकन्या- मानुगतः सूत्रार्थो विणतुं, मविष्यति', पृ० ६२६) में 'लौकिकन्याय' का प्रयोग किया है।

जैमिनि ने प्रथम अध्याय के प्रथम पाद में घमें के विषय में वेद के नित्यस्वयंमू एवं नितान्त प्रामाणिक स्वरूप का निरूपण किया है और ज्ञान के साधनों तथा शब्दों एवं अर्थों के पारस्परिक नित्य स्वरूप पर भी विवेचन उपस्थित किया है। प्रथम अध्याय के द्वितीय पाद में उन्होंने उद्घोषणा की है कि वे अर्थवाद, जो वेद के अधिकांश माग के रूप में हैं, उन विधियों की प्रशंसा के निमित्त उपस्थित किये गये हैं, जिनके साथ वे सम्बन्धित हैं और उन्हें व्यर्थ नहीं समझना चाहिए। उन्होंने इसकी उद्घोषणा भी की है कि मन्त्रों (जो वेद के अंग हैं) का एक उद्देश्य है, और वह है सम्पादित कृत्यों के अर्थ का मन में पुनः प्रत्यावाहन। उन्होंने यह भी कहा है कि 'चत्वारि शृंगा' रूप (ऋ0 ४।४८।३) ऐसे मन्त्र रूपक के रूप में याग की स्तुति में हैं, 'जर्मरी तुर्फरीत्'

४६. 'चत्वारि शृंगा' के विषय में विरोध एवं उद्धरण पू० मी० सू० (१।२।३१) में उठाये गये हैं और उनका उत्तर १।२।३२–३५ में दिया गया है। पू० मी० सू० (१।२।३८) में 'चत्वारि शृंगा ' के क्लोक का निरूपण है। इस क्लोक की व्याख्या निरुक्त (१३।७), पतञ्जलि के महाभाष्य, शबर, कुमारिल (तन्त्र-वार्तिक, पृ० १५५–१५६), दुर्गा एवं सायण द्वारा की गयी है। इन व्याख्याओं में बड़ा विभेद है, '(कुमारिल भी शबर से इस विषय में बहुत भिन्नता रखते हैं)। जमंरी तुर्फरीत् आक्विनों की उपाधियाँ हैं और उनकी व्याख्या निरुक्त (१३।५) में हुई है। काणुका (निरुक्त ५।१०), कीकट तथा अन्य शब्द निरुक्त (६।३२) में व्याख्यायित हुए हैं। यास्क का कथन है: 'कीकट वह देश है, जहाँ अनार्य रहते हैं'। किन्तु तन्त्रवार्तिक (पृ० १५६) ने सर्वप्रथम इसे एक देश के अर्थ में माना और निश्चित किया कि एक देश नित्य है। इसके उपरान्त कुमारिल ने प्रस्तावित किया है कि 'कीकट' का अर्थ है 'मुध्ट-बन्ध', प्रमण्ड का अर्थ है, 'अधिक ब्याज लाने वाला' तथा 'नैचा–शाखम्' का अर्थ है 'नपुंसक व्यक्ति'। शबर ने पू० मी० सू० (१।२।४१, पृ० १५६–१५७) पर लिखा है: 'विद्यमानोप्यर्थः प्रमादालस्यादिभिनोपिलम्यते। निगमनिरुक्तव्याकरणवशेन धातुतोर्थः कल्प-

(ऋ० १०।१०६।६) या 'इन्द्रः सोमस्य काणुका' (ऋ० ८।७७।४) ऐसे मन्त्रों में कुछ शब्दों का अयं (जिसके विषय में ऐसा तर्क किया जाता है कि उनका कोई अयं नहीं है) निरुक्त एवं व्याकरण की सहायता से, वास्तव में, जाना जा सकता है, 'कीकट', 'नैचाशारव' एवं प्रमगण्ड ऐसे कुछ शब्द, जिनसे कम से एक देश, एक नगर एवं एक राजा की ओर संकेत मिलता है और इसीलिए वे मन्त्र (ऋ० ३।४३।१४) को अनित्य सूचित करते हैं, एक अन्य प्रकार से व्याख्यायित हो सकते हैं। इस प्रकार वेद का कोई अंश अनर्थक या अनित्य नहीं है। मीमां-सक लोग वेद के शब्दों एवं वाक्यों के अनार्थक्य को दूर करने में बड़े सचेष्ट रहते हैं।

प्रथम अध्याय के तृतीय पाद में जैमिनि ने स्मृतियों, शिष्ट लोगों के व्यवहारों, सदाचारों, वेदांगों आदि की प्रामाणिकता के विषय में विवेचन किया है।

ऐसा प्रतीत होता है कि जैमिनि द्वारा सूत्रों के प्रणयन के पूर्व स्मृतियाँ महत्त्व को प्राप्त कर चुकी थीं, तथा घर्म के स्रोत के रूप में शिष्टों के आचार स्वीकृत हो चुके थे। गौतम, आपस्तम्ब, तथा अन्य लोगों के घर्मसूत्रों ने ऐसी घोषणा कर दी थी कि वेद, स्मृतियाँ, वेदन्नों के व्यवहार घर्म के मूल हैं ४०। अतः शान्ति-पर्व (१३७।२३, १३४।२२ चित्रा संस्करण) ने घर्मशास्त्रों का उल्लेख किया है और अनुशासन पर्व (४४। १७) ने यम के घर्मशास्त्र से गाथाएँ उद्घृत की हैं। अतः जैमिनि को इस बात पर विचार करना पड़ा कि स्मृतियाँ एवं शिष्टाचार घर्म के विषय में प्रमाण हैं कि नहीं, और यदि हैं तो किस सीमा तक। यदि स्मृतियाँ अप्रामाणिक मान ली जातीं तो वेद की प्रामाणिकता पर कोई प्रमाव नहीं पड़ता; किन्तु पू० मी० सू० के प्रथम सूत्र ने स्वीकार किया कि वह ग्रन्थ (पू० मी० सू०) घर्म की विशेषताओं के प्रश्न पर विचार करेगा, इसीलिए स्मृतियों का, जो घर्मशास्त्र के नाम से विख्यात थीं, (मनु २।१०), सम्बन्ध घर्म के निरूपण के साथ लगाया गया। इसके अतिरिक्त पू० मी० सू० के ६।७।६ से प्रकट होता है कि जैमिनि को घर्मशास्त्रों के विषय में जानकारी थी, क्योंकि उन्होंने ऐसी व्यवस्था दी है कि विश्वजित् यज्ञ में कर्ता। किसी शूद्र को इस बात पर दान का विषय नहीं बना सकता कि वह (अर्थात् शूद्र) धर्मशास्त्र के आदेशों के आधार पर उच्च जाति के किसी व्यक्ति की सेवा करता है भे । उपनिषदों में मी (यया तै० उप० १।११), गुरु शिष्य के

यितन्यः । यया सृष्येव जर्भरी तुर्फरीत् इत्येवमादीन्यिवनोरिभधानानि द्विवचनान्तानि लक्ष्यन्ते ।' 'सृष्येव जर्भरी तुर्फरीत् ऋ० (१०।१०६।६) में आया है। 'निगम. . कल्पियत्य्य' शबर भाष्य (पू० मी० सू० १।३।१०) में भी आया है। तन्त्रवातिक (पृ० २५६, १।३।२४ पर) में ऐसा आया है: 'कात्स्न्येपि व्याकरणस्य निरुक्ते हीनलक्षणाः प्रयोगा बहवो यद्वद् बाह्मणो बवणादिति'। निरुक्त (१।१५) में 'तदिदं विद्यास्थानं व्याकरणस्य कास्न्यम्' नामक शब्द आये हैं। देखिए तन्त्रवातिक (प० २६५–२६६) जहाँ निरुक्त की ओर संकेत किये गये हैं। पू० मी० सू० (११।१।२४) में शबर ने भावप्रधानमाख्यातं (निरुक्त १।१) को उद्घृत किया है।

४०. वेदो धर्ममूलं तिद्वदां च स्मृतिशीले। गौतम (१।२); धर्मजसमयः प्रमाणं वेटाश्च। आप० ध० सू० (१।१।१।२–३)। तस्य च व्यवहारो वेदो धर्म शास्त्राष्यद्भगान्युपवेदाः पुराणम्। गौतम (११।१६), जिसके विषय में हरदत्त ने व्याख्या की है: 'तस्य राज्ञः व्यवहारो लोकमर्यादा स्थापनम्। देखिए मनु० (२।६) एवं याज्ञ० (१।७)।

प्र. ज्ञूबस्य धर्मशास्त्रत्वात्। पू० मी० सू० (६।७।६): विश्वजित्येव सन्दिह्यते । कि परिचारकः ज्ञूबो वेयो नेति। ...एवं प्राप्ते बूमः। ज्ञूब्रच न वेय इत्यन्वादेशः। कृतः धर्मशास्त्रत्वात् धर्म शासनोपनतत्वासस्य। देखिए मनु० (१०।१२३) एवं ग्रौतम (११।५७–५६)।

वेदाध्ययन के उपरान्त उससे कहता है कि जब कभी उसे व्यवस्थित कृत्यों के विषय में सन्देह हो या उचित आचार के विषय में सन्देह हो तो वह अपने देश के ऐसे ब्राह्मणों के आचारों का अनुगमन करे, जो सुविचारणा के उपरान्त कार्य करते हैं, जो कत्तंव्यशील हैं, जो दूसरों से प्रभावित होकर कोई अन्य कार्य नहीं करते, जो चित्र में कठोर नहीं हैं और अपने कर्त्तव्यपालन में सचेष्ट रहते हैं। इसका तात्पर्य यह है कि सदाचार धर्म का एक स्रोत है। जैमिन ने 'स्मृति' शब्द का प्रयोग कई सूत्रों में ग्रन्थों के अर्थ में किया है, ६।८।२३ में आप० गृ० सू० के शब्द पाये जाते हैं। शबर ने 'स्मृति' शब्द का प्रयोग किया है और 'स्मरित' एवं 'स्मरित' को एक दर्जन से अधिक बार प्रयक्त किया है।

निम्नलिखित वचन द्रष्टव्य हैं। पू० मी० सू० (१।३।२) पर शवर का कथन है—'प्रमाणं स्मृति:' पू० पू० भी० सू० (१।३।३) पर उन्होंने तीन स्मृति-नियम दिये हैं, जिनमें दो विद्यामान स्मृतियों में पाये जाते हैं। पू० मी० सू० (१।१।४), में जहाँ पशु आदि हीन प्राणियों की चर्चा है और ऐसा प्रश्न उठाया गया है कि ऐसे पशुओं को वैदिक कृत्यों के लिए अधिकार है कि नहीं, तो शवर ने इस प्रकार के अधिकार को नहीं माना है, क्योंकि वे वेदाध्ययन नहीं करते और न स्मृति शास्त्र ही जानते (जैसा कि मनुष्य लोग जानते) हैं। पू० मी० सू० (६।२।२१-२२) पर (जहाँ यह प्रश्न उठाया गया है कि क्या वे स्मार्त नियम, यथा—गुरु का अनुगमन करना चाहिए, आज्ञापालन करना चाहिए, उन्हें प्रणाम करना चाहिए, वृद्ध व्यक्ति का सम्मान उठकर करना चाहिए, उन बच्चों के लिए भी प्रयुक्त होते हैं, जिनका उपनयन न हुआ हो) शवर का कथन है कि स्मृति वेद के समान है (वेदतुल्या हि स्मृति:, वैदिका इव पदार्था स्मर्यन्त इत्युक्तम्)। ६।८।२३ पर शवर ने एक स्लोक को स्मृति कहकर उद्धृत किया है, (स्मरन्ति-तेषु कालेषु द्वैवानि-इति)। ६।७।३१ पर उनका कथन है कि स्मृति के अनुसार स्त्री के पास सम्पत्ति नहीं होती, किन्तु श्रुति के अनुसार सम्पत्ति पर अवर का कथन है कि हम्पति के अनुसार स्त्री के पास सम्पत्ति नहीं होती, किन्तु श्रुति के अनुसार सम्पत्ति पर उसका स्वत्व रहता है। ६।२।२।२ पर शवर ने कहा है—'नैपा स्मृतिः प्रमाणमं दृष्टमूला ह्येषा'; १०।१।३६ पर शवर का वचन है कि शिष्ट लोगों के व्यवहार से स्मृति का अनुमान किया जाता है और स्मृति से श्रुति वचन का अनुमान किया जाता है। १०।१।४२ पर शवर को उक्ति है—'एक स्मृति

प्र. अध्टाचन्वारिशहर्षाणि वेद ब्रह्मचर्यचरणं जातपुत्रः कृष्णकेशोऽग्नीनादधीत इत्यनेन विरुद्धम् । क्रीत-राजकोऽभोज्यात्र इति 'तस्मादग्नीषोभीय संस्थित यजमानस्य गृहेऽशितव्यमित्यनेन विरुद्धम् । श्राबर ११३१२ पर । बौ० घ० सू० (११२११) में आया है: 'अध्टाचत्वारिशहर्षाणि वेदब्रह्मचर्यम्' । आप० घ० सू० (११६१६११६ एवं २३) में 'संघान्नमभोज्यम्'। दीक्षितोऽक्रीतराजकः। मनु० (१०१६) ने घोड़ों एवं ऐसे पशुओं के विक्रय को मना किया है जो एकशफ होते हैं, किन्तु तै० सं० (२१३१२११) ने यह कह कर कि वरण उसको पकड़ लेता है जो अश्व के दान को ग्रहण करता है, व्यावहारिक रूप से उसकी वर्जना कर दी है। ऋग्वेद ने अश्वों के दाताओं की बड़ी प्रशंसा की है, यथा—१०११०१०१२ 'उच्चा विवि दक्षिणावन्तो अस्थुयें अश्वदाः सहते सूर्येण'। 'पूर्व मीमांसा इन इट्स सोर्स' के पृ० २२६ पर गंगानाथ झा ने ऐसा अनुवाद दिया है: 'सिहों, घोड़ों आदि को दान में देना, स्वीकार करना एवं क्रय करना या विक्रय करना...'। केसरिन (केसरी) का अर्थ है सिंह, और विशेषण के रूप में इसका अर्थ है, 'अयाल वाला' और सिंह को विशेषता प्रकट करता है। डा० झा का यह अनुवाद अशुद्ध है। देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड २, प० ६५०, पाद-टिप्पणी १६४७।

है कि 'घोड़ा नहीं वेचना चाहिए'। एक स्थान पर शवर ने 'प्रमाणे स्मृतौ' के स्थान पर 'प्रमाणायां स्मृतौ' शब्दों का प्रयोग किया है और तन्त्रवार्तिक ने वड़ा कष्ट करके यह प्रदर्शित करना चाहा है कि शवर की यह त्रुटि किसी प्रकार १।३।३ पर ठीक है । बीघायन धर्मसूत्र (१।१।१६-२६) ने दक्षिण मारत में व्यवहृत पाँच आचरणों तथा उत्तर भारत के पाँच आचरणों का उल्लेख किया है और कहा है कि यदि दक्षिण या उत्तर वाले अपने से विपरीत आचरणों का व्यवहार करेंगे तो वे पापी कहे जायेंगे। विरोबी कहता है<sup>भ 3</sup> कि स्मृतियों का परित्याग कर देना चाहिए, क्योंकि वे मनुष्यों द्वारा प्रणीत हैं (अर्थात् वे पीरुषेय हैं, अपीरुपेय नहीं, जैसा कि वेद है) और मनुष्य लोग वहुवा भ्रमित एवं विस्मरणशील होते हैं। विरोधी का यही प्रमुख आघार है। इसका उत्तर यों है कि स्मृति की व्यवस्थाओं के लिए वेद में ऐसे वचन पाये जाते हैं जो स्मृति के कुछ नियमों की ओर निर्देश देते हैं, यथा–अप्टका शाद्ध स्मृतियों के बहुत पहले से प्रचलित था और वह वैदिक मन्त्र 'यां जनाः प्रतिनन्दन्ति' में सांकेतिक रूप से उपस्थित है। गुरु की आज्ञा के पालन एवं यात्रियों के लिए जलाशय की व्यवस्था करने के व्यवहारों में जाना हुआ उद्देश्य (अर्थात् अन्य लोगों के लिये उपकार) है। वेद में भी 'प्रपा' (ऋ० ६।४।१) शब्द आया है, 'धन्वन्नीव प्रपा असि' अर्थात् 'हे अग्नि, तुम मरुस्थल में प्रपा के समान हो'। इस बात पर तथा आगे आने वाले सूत्रों के विषय में तन्त्रवार्तिक ने विशव रूप से लिखा है और माध्यकार से कई स्थानों पर मिन्न मत प्रकट किया है, उनके दोष को बताया है और विवेचन के लिए अन्य विषय उपस्थित किये हैं। स्मृति-व्यवस्थाओं के लिए दो सिद्धान्तों का प्रतिपादन हुआ है, जिनके लिए वैदिक संकेतों का पता चलाना असम्मव-मा है। तन्त्रवार्तिक (१।३।१ पर, पृ० १६४) ने प्रथमतः कहा है कि 'स्मृति, की व्यवस्थाएँ (अथवा नियम या आदेश) विस्मृत वैदिक शाखाओं पर आवृत हो सकती हैं, या (द्वितीयतः) वे आज के प्रस्तुत (विद्यमान), वैदिक अंशों पर आधृत हो सकती हैं। यदि कोई यह पूछे, 'वे क्यों नहीं पायी जातीं'?' तो कुमारिल ने उत्तर दिया है-विद की बहुत-सी शाखाएँ (बहुत-से देशों में) विखरी पड़ी हैं, मनुष्य लोग प्रमादी हैं, वचन वेद के विभिन्न प्रकरणों में पड़े हुए हैं; इन्हीं कारणों से उन वचनों को बताया नहीं जा सकता जिन पर स्मृतियाँ आधारित हैं ५४ ।

१३. धर्मस्यमूलत्वादशब्दमनपेक्षं स्यात्। अपि वा कर्तृसामान्यात् प्रमाणमनुमानं स्यात् १११३।१-२। 'कर्तृ'सामान्यात्' की व्याख्या भाष्यकार ने यों की है: 'कर्तृ'सामान्यास्तमृति-वैदिकपदार्थयोः, 'अर्थात् वे लोग जो वैदिक कृत्य करते हैं और साथ ही साथ स्मृति की व्यवस्थाओं का पालन करते हैं, एक-से हैं; वे वैसा कभी न करते यदि उनमें ऐसा विश्वास न होता कि स्मृति-व्यवस्थाएँ वैदिक प्रमाण पर आधारित हैं; यद्यपि प्रत्येक विषय में वैदिक वचनों को स्पष्ट रूप से या उपलक्षित रूप बता देना सम्भव नहीं है। मेघातिथि ने मनु० (२१६) पर इसे स्पष्ट रूप से लिखा है और अपने ग्रन्थ स्मृतिविवेक से निम्निलिखित श्लोक उद्धृत किया है: 'प्रामाण्यकारणं मुख्यं वेदविव्भः परिग्रहः। तदुक्तं कर्तृ'सामान्यादनुमानं श्रुतीः प्रति।। रेखांकित शब्द पू० मी० सू० (११३१२) से लिये गये हैं। मनुस्मृति (२१७) में आया है: 'यः कश्चित्कस्यविद्धमां मनुना परिकीतितः। स सर्वोमिहितो वेदेसवंज्ञानमयो हि सः॥' मेघातिथि, गोविन्दराज एवं अन्य टीकाकारों ने 'सः' को वेद के लिए माना है, किन्तु कल्लूक ने इसे मनु के लिए प्रयुक्त समझा है। देखिए इस महाग्रंथ का लण्ड ३, पू० द२द, पाद-टिप्पणी १६१२ जहाँ इन शब्दों का अन्य अर्थ उपस्थित किया गया है।

५४. तेन वरं. . प्रलीनश्रुत्यनुमानमेव. . . । यद्वा विद्यमानशासागतश्रुतिमूलत्वमेवास्तु । कथमनुपलिब-रिति चेटुच्यते- - शासानां विप्रकीर्णत्वात्पुरुवाणां प्रमादतः । नाना प्रकरणस्थत्वात् स्मृतेमूंलं न वृश्यते ॥ तन्त्रवार्तिक आपस्तम्बधमंसूत्र (१।४।१२।१०) से पता चलता है कि उसके बहुत पहले से ऐसी घारणा घर कर गयी थी कि बहुत से वैदिक बचन नष्ट हो चुके हैं या अब उपलब्ध नहीं हैं। ऐसा आया है— 'कृत्यों की उद्घोषणा ब्राह्मण ग्रन्थों में हुई है, किन्तु वास्तविक शब्द (ब्राह्मण वचनों के शब्द ) विलीन हो गये हैं और कृत्यों के सम्पादन से (प्रयोग से) ही उनका अनुमान लगाया जाता है ।

इस सिद्धान्त पर निर्मर रहना कि स्मृतियाँ उन वैदिक वचनों पर आधृत हैं जो नष्ट हो चुके हैं (या अब नहीं मिलते) आपित्तग्रस्त हैं, क्योंकि इसी तर्क पर बौद्धों के समान अन्य पाषण्डी अपने सिद्धान्तों के लिए प्रमाण उपस्थित कर सकते हैं । इसी से कुमारिल ने एक अन्य सिद्धान्त रखा है जो यों है— 'स्मृतियों का आधार ऐसे वचन हैं जो आज के वैदिक वचनों में नहीं पाये जाते, क्योंकि वैदिक शाखाएँ चतुर्दिक्,

बिखरी पड़ी हैं।

हमने स्मृतियों के विषय में वे सारी बातें जो मीमांसकों के मतों पर आधृत हैं, इस महाग्रन्थ के तृतीय खण्ड (जिल्द) में निरूपित कर दी हैं। अतः केवल थोड़े से उदाहरण एवं निष्कर्ष यहाँ उल्लिखित किये जा रहे हैं। स्वयं शबर ने प्रस्तावित किया है कि पू० मी० सू० १।३।४ को एक पृथक अधिकरण होना चाहिए, और एक महत्वपूर्ण उक्ति उन्होंने कही है-'जहाँ पर किसी कार्य के लिए कोई दृष्ट अर्थ पाया जा सके तो किसी को वहाँ अदष्ट अर्थ या वैदिक वचन का अनुमान नहीं लगाना चाहिए । शबर द्वारा पूर्ण मीर्ण सुरु (१।३।३-४) के निरूपण को शास्त्र दीपिका ने बड़े स्पष्ट एवं परिष्कृत ढंग से यों रखा है-वे स्मृति नियम जो श्रुति-नियम के विरोध में आते हैं और ऐसी स्मृति-व्यवस्थाएँ जिनमें स्पष्ट रूप से लौकिक अर्थ प्रदर्शित हो, न तो प्रामाणिक होते हैं और न आवश्यक , किन्तु स्मृति के शेष वचन प्रामाणिक होते हैं। यह सिद्धान्त आप० घ० सू० (१।४।१०।१२) के उस सिद्धान्त से पुराना है, जो यों है—'जहाँ व्यक्ति प्रीति ( आनन्द ) के लोम से (अर्थात् वैसा करने पर आनन्द का अनुभव करने से) कार्य करते हैं वहाँ शास्त्र नहीं पाया जाता'। कुमारिल शबर से इस विषय में मेल नहीं खाते। उनका कथन है कि दृष्ट एवं अदृष्ट या आध्यात्मिक अर्थ बहुवा एक-दूसरे से दुस्तर रूप से मिश्रित होते हैं। घान (चावल) पर से भूसी निकालना एक दृष्ट उद्देश्य या अर्थ रखता है, क्योंकि वैसा करने से चावल मली मौति उबल जायेगा और पका हुआ चावल यज्ञ में आहुति का काम करेगा। इस कार्य में एक दृष्ट अर्थ है और तब भी यह कार्य वेद द्वारा व्यवस्थित है। बहुत ही आकर्षक एवं तीखे शब्दों से युक्त तथा अनुकूल वचन द्वारा, सर्वप्रिय दृष्टिकोण से परिपूर्ण तथा ऐसे ढंग से कथित कि दुष्ट को भी उसका प्रिय मिले, कुमारिल ने संस्कृत के सभी ग्रन्थों की जाँच की है और वेद से उनके सम्बन्ध एवं सामान्य मौतिक अनुभव से तुलना करके उनकी उपयोगिता की परीक्षा की है। यहाँ पर केवल थोड़े-से वाक्य दिये जायेंगे। अतः उन्होंने व्यवस्था दी है कि सभी स्मृतियाँ अपनी उपयोगिता की दृष्टि से प्रामाणिक

<sup>(</sup>१।३१, पृ० १६४)। इसे विश्वरूप ने याज्ञ० (१।७, पृ० १४) की टीका में बिना नाम दिये उद्धृत किया

४४. ब्राह्मणोवता विधयस्तेषामुःसन्नाः पाठाः प्रयोगादनुमीयन्ते । यत्र प्रीत्युपलब्धितः प्रवृत्तिनं तत्र शास्त्र-मस्ति । आप० घ० सू० (१।४।१२।१०-११) ।

४६. यदि तु प्रलीनशाखामूलता कल्प्येत । ततस्तासां बुद्धादिस्मृतीनामपि तब्द्वारा प्रामाण्यं प्रसज्यते । तन्त्रवातिक (१।३।१, पृ० १६३) ।

हैं। स्मृतियों के वे अंश जो धर्म एवं मोक्ष से सम्बन्वित हैं उनका मूल वेद में है अर्थात् वे वेदमूलक हैं, किन्तु वे अंश जो अर्थ एवं काम से सम्वन्धित हैं वे केवल लौकिक व्यवहारों पर आधृत हैं। यही ;नियम इतिहास (महामारत) एवं पुराणों के स्तुतिमूलक वचनों के लिए भी प्रयुक्त होता है, इतिहास एवं पुराण स्मृति के नाम से ही विख्यात हैं। इन दोनों में जो घटनाएँ एवं गायाएँ हैं उन्हें अर्थवाद समझना चाहिए। इसके उपरान्त कुमारिल ने पृथिवी के विमागों एवं राज-वंशों (ये दोनों पुराणों के विषय हैं) के विवरणों की ओर संकेत किया है और उनके अमिप्रायों पर प्रकाश डाला है। ६ वेदांग (व्याकरण, छन्द, शब्द, ज्योतिष आदि) ऋत्वर्थ एवं पुरुषार्थ के रूप में उपयोगी हैं, तथा मीमांसा एवं न्याय की स्थापना प्रत्यक्ष एवं अनुमान के साघनों से उत्पन्न लौकिक अनुमव से हुई है; तथा मीमांसाशास्त्र में तर्कों का जो विशद संग्रह पाया जाता है वह एक व्यक्ति के बूते की बात नहीं है। वेद की व्याख्या में न्याय की आवश्यकता के लिए वे मनु० (१२।१०५-१०६) पर निर्मर रहते हैं। कुमारिल यह स्वीकार करने को सन्नद्ध हैं कि उन दार्शनिक सिद्धान्तों को, जिनमें प्रधान एवं पुरुष (सांख्य में) को या परम तत्त्व या परमाणुओं (वैशेषिक में) को माना गया है, ऐसा समझ लेना चाहिए कि वे विश्व की सर्जना एवं विनाश की गुत्थी को सुलझाने में समर्थ हैं तथा उन्हें ऐसा जान लेना चाहिए कि मन्त्रों एवं अर्थवादों से उत्पन्न ज्ञान के कारण जो कुछ स्थूल या सूक्ष्म दिशत है वह कारणों एवं कार्यों में विमाजित है। इनका मन्तव्य है फल एवं कारण के रूप में स्वर्ग एवं योग के अन्तर को विख्यात कर देना। सुष्टि एवं विनाश के निरूपण का मन्तव्य है साग्य एवं मानवीय प्रयत्न के बीच स्थित अन्तर को स्पष्ट कर देना। कुमारिल और आगे बढ़ते हैं और यहाँ तक मानने को सन्नद्ध हैं कि बौदों के वैधिमक सिद्धान्त, यथा-किवल विज्ञान का अस्तित्व है और प्रत्येक वस्तु नित्य प्रवाह में है और कोई (नित्य अथवा अमर) आत्मा नहीं हैं, जो उपनिषदों के अर्थवाद वचनों से उद्मृत हुए हैं, लोगों को ऐन्द्रियक आनन्द की अत्यधिक अनुरक्ति से दूर रहने की प्रेरणा देते हैं और अपने ढंग से उपयोगी एवं प्रामाणिक हैं।

कुमारिल अन्तर को स्पष्ट करते हुए यह निष्कर्ष उपस्थित करते हैं कि वे स्मृतियाँ (या उनके वे अंश), जिनमें ऐसा व्यक्त है कि फल की प्राप्ति इस जीवन में सम्मवतः नहीं होगी, तथा वे अंश जहाँ यह व्यक्त है कि फल मृत्यु के उपरान्त प्राप्त होगा, वेद पर आघृत हैं, ऐसा अनुमान निकाला जा सकता है। किन्तु वृश्चिक विद्या (मन्त्र से विच्छू के विष को दूर करने की विद्या) के समान वे ग्रन्थ, जो दृष्ट विषयों का निरूपण करते हैं उसी प्रकार प्रामाणिक हैं, क्योंकि फल का प्रत्यक्ष अनुभव उसी प्रकार डंक मारे गये अन्य व्यक्तियों से प्राप्त किया जा सकता है अ

मध्यकाल के धर्मशास्त्र-ग्रन्थ वेद पर आधृत स्मृतियों तथा प्रत्यक्षानुमर्वो एवं उद्देश्यों (मन्तव्यों) के अन्तर के इस विवेचन की चर्चा करते हैं। उदाहरणार्थ, कल्यतर (ब्रह्मचारि काण्ड, पृ० ३०) एवं अपरार्क (पृ० ६२६-६२७) ने मविष्यपुराण (ब्राह्मपर्व, अध्याय १८१, २२-३१) से क्लोक उद्घृत किये हैं जो स्मृतियों के विषयों को पाँच श्रेणियों में बाँटते हैं और उस विभाजन को उदाहरणों से स्पष्ट करते हैं। स्मृति च० (२, पृ० २४) ने इनमें से दो को उद्घृत किया है और मित्रमिश्व के परिभाषाप्रकाश (पृ० १६) ने सभी को उद्घृत किया है। देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड ३,पृ० ८४०, पाद-टिप्पणी १६३४, जहाँ ये सभी क्लोक दिये गये हैं।

५७. विज्ञानमात्र-क्षणभञ्ग-नरात्म्यादिवादानामप्युनिषदर्थवादप्रभवत्वं विषयेष्वात्यक्तिकं रागं निवर्त-यितु मित्युपपन्नं सर्वेषां प्रामाण्यम् । सर्वत्र च यत्र कालान्तरफलार्थत्वादिदानीमनुभवासम्भवस्तत्र श्रुतिमूलता । सान्वृष्टिकफले तु वृश्चिकविद्यादौ युरुषान्तरे व्यवहारदर्शनादेव प्रामाण्यमिति विवेक सिद्धिः । तन्त्रवा० (पृ० १६८, १।३।२ पर) । कुमारिल (तन्त्रवार्तिक, पृ० १६४-१६६) का कथन है कि शबर द्वारा १।३।३ पर उद्घृत वचन वेद के विरोध में नहीं पड़ते और १।३।३-४ के अन्तर्गत जो विषय विवेचित हुआ है वह सांख्य, योग, पाशुपत, पाञ्चरात्र एवं शाक्यों के सम्प्रदायों के धमं के विषयों की प्रामाणिकता प्रकट करता है, कुमारिल के अनुसार ये सभी तीन वेदों के बाहर की बातें हैं और उन्हें अप्रामाणिक मान कर छोड़ देना चाहिए, यद्यपि उनमें कुछ ऐसे विषय पाये जाते हैं, यया—अहिंसा, सत्यता, आत्म-संयम, दान एवं करुणा, जो श्रुति एवं स्मृति के अनुकुल हैं,। उपर्युक्त बातों से यह प्रकट होता है कि कुमारिल बौद्धों द्वारा उपस्थापित एवं अपरिहार्य सद्गुणों से परिचित थे, किन्तु वे उनसे कई बातों में अन्तर रखते थे। वे यह मानने को सन्नद्ध थे कि बौद्ध ग्रन्थों का कुछ मूल्य है और उन्होंने इसकी शिक्षा नहीं दी कि वे ग्रन्थ जला दिये या नष्ट कर दिये या जायें। अतः यह प्रकट होता है कि वे बौद्ध ग्रन्थों से घृणा नहीं करते थे और न बौद्धों को सताने के पक्षपाती थे, जैसा कि तारानाथ ने लिखा है।

शवर ने पू० मी० १।३ के सूत्र १-७ की ब्याख्या में कहा है कि ये सूत्र कुछ विशिष्ट धार्मिक कर्मों से सम्बन्धित हैं, यथा—आचमन (जब कोई किसी कृत्य के मध्य में छोंक देता है), तभी सभी कर्मों में जनेऊ (यज्ञोप-बीत) घारण करना तथा दक्षिण हस्त का प्रयोग। विरोधी का कथन है कि किसी घार्मिक कृत्य में गौण वातों के जीधसम्पादन तथा कम में इन कर्मों से अवरोध उपस्थित हो जाता है। शवर ने स्थापना की है कि इस प्रकार के विरोध में कोई तथ्य या बल नहीं हैं। कुमारिल का कथन है कि इन तीन उदाहरणों में शवर की उक्ति टीक नहीं है। उन्होंने तीनों सूत्रों को दो अधिकरणों में रखा है। सूत्र ५ एवं ६ में कुमारिल अवैदिक के अनुसार ऐसी बातें पायी जाती हैं जो बुद्ध तथा अन्य सम्प्रदायों के प्रवर्तकों के सिद्धान्तों से सम्बन्धित हैं, यथा—मठों एवं उद्यानों का निर्माण, वैराग्य पर वल देना, ध्यान का लगातार अभ्यास, ऑहंसा, सत्यवचन, इन्द्रिय-निप्रह, दान, दया—जो ऐसी बातें हैं जो वेद द्वारा मी व्यवस्थित की गयी हैं, शिष्टों के विचारों के विरोध में नहीं पड़ती हैं और न वेदकों में किसी विद्वेष-मावना की उत्पत्ति करती और इसी कारण अवैदिक सिद्धान्तों के वे अंश प्रामाणिक माने जाने चाहिए। कुमारिल द्वारा इस घारणा का इस टिप्पणी के साथ प्रतिकार किया गया है कि केवल १४ (चार वेद, ६ वेदांग, पुराण, न्याय, मीमांसा एवं वर्मशास्त्र) या १८ (चीदह में चार उपवेदों को जोड़ कर) विद्याएँ वैदिक शिष्टों डारा धर्म के मामलों में प्रामाणिक मानी गयी हैं तथा बौद्धों एवं अन्य सम्प्रदायों के ग्रन्थ उनमें सम्मिलित नहीं हैं पर । कुमारिल ने एक उदाहरण दिया है, यथा — दूब, यद्यपि स्वयं पवित्र एवं उपयोगी होता है. किन्तु जब वह कुत्ते के चर्म में मर दिया जाता है तो अनुपयोगी एवं अपवित्र हो उटता है।

कुमारिल के मत से पू० मी० १।३ का सूत्र ७ स्त्रयं एक अधिकरण है और वह सदाचार (शिष्टों के आचारों एवं व्यवहारों) की प्रामाणिकता से सम्बन्धित है। तन्त्रवार्तिक में उन्होंने अपनी धारणा व्यक्त की है कि केवल वे प्रयोग या व्यवहार प्रामाणिक हैं जो स्पष्ट वैदिक वचनों के विरोध में नहीं पड़ते, जो शिष्टों द्वारा इस विश्वास से व्यवहृत होते हैं कि वे सद्धमं (या सदाचरण) हैं और उनके लिए कोई दृष्ट अर्थ (यथा—इच्छाओं की तृष्ति या आनन्द या सम्पत्ति की उपलब्धि) की वात नहीं कही जाती। वे ही व्यक्ति शिष्ट कहे जाते हैं जो स्पष्ट रूप से वेदविहित धार्मिक कृत्यों एवं कर्तव्यों का सम्पादन करते हैं। वे आचरण (प्रयोग या व्यवहार), जो परम्परा से चले आ रहे हैं और शिष्टों द्वारा इस धारणा के माथ व्यवहृत होते रहे हैं कि वे धमं के अंग हैं, धमं

४८. देखिए याज्ञ० (१।३) जहाँ १४ विद्याओं का उल्लेख है । चार उपवेद हैं-आयुर्वेद, धनुर्वेद, गान्धर्ववेद एवं अर्थशास्त्र ।

के समान कहे जाते हैं और स्वगं की उपलब्धि कराने वाले हैं। तन्त्रवार्तिक ने टिप्पणी की है कि आवरण केवल प्रामाणिक नहीं हो जाते कि उनके लिए कोई दृष्ट अयं की घारणा नहीं है; प्रत्युत वे वैसे इसलिए हैं कि उन्हें शिष्ट लोग घम के माग के रूप में व्यवहृत करते हैं। बहुत-से कमं, यथा—कृषि, नौकरी या व्यापार, जो सम्पत्ति-प्राप्ति के साधन हैं तथा आनन्द दायक कमं, यथा—स्वादिष्ट मोजन करना, मद्यपान करना, कोमल बिस्तर पर सोना, सुन्दर मकान या उद्यान की उपलब्धि, जिनमें सभी आयों एवं म्लेच्छों में पाये जाते हैं, लोगों द्वारा धमं का माग नहीं कहे जाते और ऐसा नहीं कहा जा सकता कि कुछ कमं, शिष्टों द्वारा धमं कहे जाते हैं अतः उनके सभी कमं धमं कहे जायेंगे। कुमारिल ने इस परामशं को उद्घृत किया है कि व्यक्ति को उस मागं का अनुसरण करना चाहिए जिससे उसके पिता, पितामह एवं अन्य पूर्वपुष्ठय गये ये और यदि वह मागं अच्छा हो और जिस पर चलने से उसकी कोई हानि न हो। वि

श्रुति (वेद), स्मृति एवं सदाचार (शिष्टों द्वारा व्यवहृत आचार जैसा कि मन्० १२।१०६ में उसकी व्यास्या उपस्थित की गयी है) के तुलनात्मक बल के विषय में गृढ़ प्रश्न उठ खड़े होते हैं। मिताक्षरा ने याज्ञ (१।७, जहाँ धर्म के पाँच स्रोतों का उल्लेख हैं, यया-श्रुति, स्मृति, सदाचार एवं दो अन्य) की व्यास्या में एक सामान्य नियम यह दिया है कि विरोध की स्थिति में पहले वाला अपने से आगे वाले से अपेक्षाकृत अधिक बलशाली होता है। मनु० (१।१२) में आया है कि जो लोग घर्म जानना चाहते हैं उनके लिए श्रुति सर्वोत्तम प्रमाण है। अतः श्रुति एवं स्मित के विरोध में पहले वाला अर्थात श्रृति वाला प्रमाण मान्य होता है। इस स्पष्ट नियम के विषय में भी कछ अपवाद होते हैं, जिनका उल्लेख आगे किया जायेगा। किन्तु जहाँ दो स्मृतियों की वातों में विरोध होता है वहाँ षोडशी-न्याय एवं गौतम (१।४: 'तुल्य-वल विरोव विकल्प') के शब्दों के अनुसार सामान्य नियम विकल्प को मान लेना है। धर्मशास्त्र के बहुत-से ग्रन्य ई० पू० ५०० के बहुत पहले प्रणीत हो चुके थे, क्योंकि गौतम (२१।७) ने मन् एवं 'आचार्याः' (३।३५ एवं ४।१८ में) का उल्लेख किया है और आप॰ घ॰ सू॰ (१।६।१६।२-१२) ने इस विषय में कि किसका मोजन ग्रहण किया जाय, कम से कम ६ लेखकों की सम्मतियों का उल्लेख किया है। मनु० (३।१६) ने उस ब्राह्मण की स्थिति के विषय में, जो शूद्र नारी से विवाह करता है, या जिसे उस स्त्री से पुत्र या बच्चा उत्पन्न होता है, चार ऋषियों द्वारा प्रदर्शित तीन मत दिये हैं। स्मृतियों के विरोध के विषय में एक प्रसिद्ध उदाहरण है, मन्० (३।१३), बौ॰ घ॰ सू० (१।८।२), विष्णुधमंसूत्र (२४।१-४) वसिष्ट (१।२४), पार० गृह्यस्त्र (१।४) का नियम, जो अनुलोम विवाह की अनुमति देता है और ब्राह्मण को शूद्र नारी से विवाह करने की अनुमित प्रदान करता है। याज्ञ (१।५६-५७) उन लोगों की इस बात को नहीं मानते जो यह कहते हैं कि तीन उच्च वर्णों के लोग शूद्र नारी से विवाह कर सकते हैं। पश्चात्कालीन स्मृतिकारों एवं निबन्धकारों को यह कहना चाहिए था कि इस सिद्धान्त विरोध में विकल्प का सहारा लेना चाहिए। किन्तु वे ऐसा नहीं कहते। इस प्रकार की स्पष्ट विरोवी स्थितियों से हटने के लिए वे माँति-माँति के उपाय ढूँढ़ लेते हैं। प्रथम उपाय बृहस्पति (लगमग ५०० ई०) ने यह निकाला कि ऐसी स्थितियों में मनुस्मृति का स्थान सर्वोच्च है, क्योंकि यह वेदों का

१६. येनास्य पितरो याता येन याताः पितामहाः। तेन यायात्सतां मागं तेन गरछन्नरिष्यते ॥ मनु॰ (४११७८), तन्त्रवातिक (पृ॰ २११) द्वारा उद्धृत, वहां कुमारिल ने यों जो.का है : 'येवां तु पित्राविभिरे (४११७८), तन्त्रवातिक (पृ॰ २११) द्वारा उद्धृत, वहां कुमारिल ने यों जो.का है : 'येवां तु पित्राविभिरे वार्यो नाचरितः स्मृत्यन्तरप्रतिविद्धःच ते तं परिहत्त्येव। अपरिहरण्तो वा स्वजनःविभिः हरिद्वीयन्ते। देखिए इस पर मेषातियि एवं मिता॰ की टीकाएँ।

बास्तविकं मत प्रकाशित करती है और वह स्मृति जो मनु के कथन की विरोधी है, प्रशंसा का पात्र नहीं होती। किन्तु यह समाधान सन्तोषप्रद नहीं था अतः अन्य उपायों का आश्रय लिया गया। एक उपाय था स्वयं मनुस्मृति एवं अन्य ग्रन्थों में जो पहले ही नियम रूप में घोषित था, उसका विरोव करते हुए वचनों को रख देना। दो उदा-हरण दिये जा सकते हैं। मन् (३।१३७), जिसका उल्लेख ऊपर हो चुका है) के विरोध में विद्यमान मन् (३।१४-१६) के क्लोक पाये जाते हैं जो उन तीन उच्च वर्णों के लोगों की मत्सना करते हैं, जो शूद्र नारी से विवाह करते हैं। मन ने नियोग की प्रथा की अनुमति दे दी थी (६।४६-६२ में), किन्तु आज की मनुस्मृति (६।६४-६८) ने इसकी घोर निन्दा की है। ये विरोबी उक्तियाँ बृहस्पति को ज्ञात थीं, क्योंकि उन्होंने स्पष्ट कहा है कि मन ने नियोग की अनुमित दी है और स्वयं वे उसे अमान्य ठहराते हैं और कारण बताते हैं, यथा-प्राचीन युगों (कृत एवं त्रेता) में लोग तप करते थे और ज्ञानवान थे। किन्तु द्वापर एवं किल पुगों में मनुष्य अतीत युगों के लोगों द्वारा प्राप्त शक्ति को चुके हैं और इसी कारण नियोग वर्जित है। स्वयं याज्ञवल्क्य ने प्रस्तावित किया है (२।२१) कि जब दो स्मृतियों में विरोध हो तो गुरुजनों (अवस्था में बड़े लोगों) के व्यवहारों पर आधृत तर्क अपेक्षाकृत अधिक बलशाली होता है। नारद में ऐसा ही नियम दिया हुआ है। १ एक अन्य उपाय था यह उद्घोषित करना कि धर्म का स्वरूप चार यगों में अलग-अलग था तथा कृत, त्रेता, द्वापर एवं कलि युगों में धर्मी का प्रवर्तन कम से मन, गौतम शेख-लिखित एवं पराशर द्वारा हुआ। १२ इससे भी सभी कठिनाइयों का समाधान नहीं प्राप्त हो सका, क्योंकि मध्यकालीन टीकाकारों एवं निबन्धकारों को पता चला कि पराशर द्वारा जो आज्ञापित था (ब्राह्मण को अपने दास, गोपाल, नाई, क्लिमित्र एवं अधिपरा अर्थात् जो खेत को जोतता-बोतता है और आधा भाग देता है, ऐसे श्द्रों के यहाँ मोजन करने की अनुमित थी तथा कुछ परिस्थितियों में स्त्रियों को पुनविवाह की अनुमित है)।

६०. वेदार्थोपितवन्द्यृत्वात प्रामाध्यं तु मनुस्मृतौ । मन्वयं विपरीता या स्मृतिः सा न प्रशस्यते । बृहरपित, याज्ञ० (२।२१) की व्याख्या में अपरार्क (प० ६२८) द्वारा तथा मनु० (१।१) की व्याख्या में कुल्लूक द्वारा उद्धृत । मनु० (२।७) ने यह अधिकार व्यक्त किया है कि उन्होंने धर्म पर जो कुछ कहा है वह वेद में घोषित है। मनुस्मित में बहुधा वेद के वही शब्द आये हैं। यथा १।३१ एवं ऋ० (१०।६०।१२), २।२ एवं वाज० सं० (४०।२), ६।८ (जाया के विषय में) एवं ऐत० जा० (३३।१, ७वीं गाथा), ६।३२ एवं ऐत० जा० (३३–।३, चौथी गाथा)।

६१, उक्तो नियोगो मनुना निविद्धः स्वयमेव तु । युगकमादशक्योयं कर्तुमन्यैविधानतः ।। बृहरपति कृत्लूक हारा मनु० (क्षा६०) पर उद्घृत । और देखिए इस महाग्रन्य का खण्ड ३, पृ० ६६६-६६७ पाद-टिप्पणी, १६८२-६३, जहाँ पर याज्ञ २।२१ के कई पाठान्तर एवं व्याख्याएँ दी हुई हैं । मिलाइए 'धमंशास्त्र विरोधे तु युक्तियुक्तो विधिः स्मृतः।' नारदस्मृति (१।४०) ।

६२. अन्ये कृतयुगे धर्मास्त्रेतायां द्वापरेऽपरे । अन्ये किल्युगे नृणां युगङ्गासानुरूपतः ॥ मनु० (१। ८४) । यही क्लोक शान्तिपर्व (२३२।२७, चित्राओ संस्करण , २२४।२६) एवं पराशरस्मृति (१।२२७, जहां युगरूपानुसारतः आया है) में भी आया है; कृते तु मानवो धर्मस्त्रेतायां गौतमः स्मृतः द्वापरे शंक लिखितः कलौ पाराशरः स्मृतः ।। पराशरस्मृति (१।२४ (स्मृति च० द्वारा उद्धृत , १, पृ० ११)।

वह लोगों द्वारा अमान्य हो गया है। <sup>६3</sup> स्मृतियों के विरोध की स्थितियों में एक अन्य उपाय गोमिल द्वारा उपस्थित किया गया है, यथा—जहाँ पर स्मृति-वाक्यों में विरोध हो वहाँ बहुमत की बात मानी जानी चाहिए । <sup>६४</sup>

जैसा ऊपर कहा जा चुका है, स्मृतियों का प्रणयन ई० पू० ५०० के पूर्व हो चुका था और उनका संकलन लगमग ६०० या १००० ई० तक होता रहा, अर्थात् उनका प्रणयन-काल लगमग १५०० वर्षों का है, याज्ञ० (१।-४-५) ने अपने को जोड़कर १६ स्मृतियों का उल्लेख किया है। देखिए इस महाग्रन्य का प्रथम खण्ड, जहाँ विभिन्न ग्रन्थों द्वारा वर्णित विभिन्न स्मृतियों की संख्या का उल्लेख हुआ है। यदि अधिक नहीं तो कम-से-कम सौ स्मृतियों के नाम बताये जा सकते हैं। १५०० वर्षों की इस लम्बी अविध में मारतीय जनता की धार्मिक एवं सामाजिक मावनाओं, उनके आचारों एवं व्यवहारों में महान् परिवर्तन हुए होंगे। बौद्धधर्म उठा, बढ़ा और मारत से विलुप्त हो गया, जाति-प्रया मोज्यामोज्य, विवाह एवं सामाजिक व्यवहार में कठोर एवं दृढ़ हो गयी; वैदिक कृत्य, पूजित देवगण एवं माथा महान् परिवर्तनों के चक्कर में पड़ गयी, पशु-यज्ञ, जो कमी-कमी किये जाते थे, अब उतने उपयोगी एवं फलदायक नहीं माने जाते। अतः घामिक साहित्य का नये आदशों के अनुरूप परिष्कार होना आवश्यक था, यही नहीं, नयी पूजा एवं नये पूजकों के लिए धार्मिक साहित्य को स्वयं ढलना पड़ा। समय-समय पर भावताओं, विश्वासों, पूजा एवं व्यवहारों में जो परिवर्तन दृष्टि गोचर हुए उन्हें स्मृतियाँ अपने में बाँवती रहीं और इसी से बहुत-से विरोवों की सृष्टि हो गयी। इसी से, ऐसा प्रतीत होता है कि १०वीं एवं आगे की शतियों के विद्वान् लोगों ने कुछ आचारों एवं व्यवहारों को, जो पहले आज्ञापित थे कलियुग में हानिकारक बताया। एक सिद्धान्त प्रतिपादित किया गया कि बड़े-बड़े ऋषियों ने कलियुग के आरम्भ के समय एकत्र होकर ऐसी घोषणा की कि कुछ कृत्य, आचार एवं व्यवहार, जो पहले आज्ञापित थे, कलियुग में वर्जित होने चाहिए। कलियुग में निषिद्ध एवं वीजित कर्मों (जो लगमग ५५ की संख्या में हैं) को 'कलिवर्ज्य' कहा जाता है। इस विषय में हमने इस महाग्रन्थ के खण्ड तीन में विस्तार के साथ पढ़ लिया है। मेघातिथि के माष्य (मनृ० ६।११२) से यह प्रकट है कि उनके काल (६ वीं-शती) के बहुत पहले से बहुत-से लेखकों ने (मघुपक आदि में) गोवघ, नियोग, सबसे बड़े पुत्र को अधिक रिक्य देने की प्रथा की मत्संना कर दी थी और यह मत प्रकाशित कर दिया था कि ये व्यवहार एवं आचार केवल अतीत काल में ही कार्यं रूप में परिणत होते थे।

कलिवज्यं के विषय पर कुछ गम्मीर विवेचना आवश्यक है। तीन कलिवज्यं ये हैं—नियोग, ज्योतिष्टोम में अवमृथ के उपरान्त अनुबन्ध्या गौ की आहुति एवं ज्येष्ठ पुत्र को पैतृक सम्पत्ति का अविकांश देने पर निषेष। ये तीनों वेद द्वारा व्यवस्थित थे या आज्ञापित थे। ऋ० (१०।४०।२) से प्रकट होता है कि पति के आध्यात्मिक

६३. बास-नापित-गोपाल-कुलिमत्रार्धसीरिणः। एते शूर्वेषु मोज्यान्ना यश्चात्मानं निवेदयेत्।। पराशारस्मृति (११।२१)। मिलाइए याज्ञ० (१।१६६) जहां लगभग ऐसे ही शब्द हैं एवं 'स्वदासो नापितो गोपः
कुम्भकारः कृषांबलः बाह्मणरिप भोज्यान्ना पञ्चते शूत्रयोनयः॥ देवल, अपरार्क (एप० २४४, याज्ञ० १।१६६
पर) द्वारा उद्धृत। नष्टे मते प्रवृजिते क्लीवे च पतिते पतौ। पञ्चस्वाप्रत्सु नारीणां पतिरन्यो विधीयते॥ पराश्चर
स्मृति ४।३०, जिस पर पराशरमाधवीय (२।१, प० ५३) ने टिप्पणी दी है: 'अयं च पुनख्दाहो युगान्तरस्मृति ४।३०, जिस पर पराशरमाधवीय (२।१, प० ५३) ने टिप्पणी दी है: 'अयं च पुनख्दाहो युगान्तरविषयः'।
६४. विरोधे यत्र वाक्यानां प्रामान्यं तत्र भूयसाम्। गोभिस्तस्मृति, मस्नमासतस्व (पृ० ७६७) द्वारा उद्भृत ।

उत्यान एवं कल्याण के लिए विववा देवर से संमोग करके पुत्र उत्पन्न करती थी। है के तैं ० सं०, (३।१।६।४) में दो विरोबी बबत हैं—'मन् ने अपनी सम्पत्ति को अपने पुत्रों में बाँट दिया' (बिना किसी अन्तर के) तथा 'अत: के ज्येष्ठ पुत्र को पैतृक सम्पत्ति देते हैं (तै॰ सं॰ २।४।२।७)। इस अन्तिम वचन में यह तर्क दिया जा सकता है कि जब दो बैदिक बचनों में विरोध है तो विकल्प का आश्रय लिया जा सकता है। किन्तु बहुत प्राचीनकाल से सम्पूर्ण सम्पत्ति या अधिकांश बड़े पुत्र को देने पर प्रतिबन्ध था। आपस्तम्ब ने दोनों वैदिक वचनों को उद्घृत किया है भीर मत प्रकाशित किया है कि पुत्रों में बराबर विमाजन उचित नियम है और टिप्पणी की है कि ज्येष्ट पुत्र को सम्पूर्ण सम्पत्ति या अधिकांश देना शास्त्रों के विरुद्ध है। उन कर्मी में जो कलि में वर्जित हैं किन्तु वेद के काल में व्यवहृत थे (तीन का उल्लेख ऊपर हो चुका है) कुछ निम्नलिखित हैं—(१) सत्रों के लिए दीक्षा लेना (सत्र ऐसे यज्ञ थे जो १२ दिनों या १२ वर्षों या और अधिक वर्षों तक चलते थे और केवल ब्राह्मणों द्वारा किये जाते बे), जैमिनि ने ६।६।१६-३२ में तथा अन्य स्थानों पर इसका उल्लेख एवं वर्णन किया है। यह द्रष्टव्य है कि शबर एवं कमारिल ने सत्रों को कलिवर्ण के रूप में नहीं उल्लिखित किया है। इसी से कम-से-कम ८वीं शती तक यह सामान्यतः बाँगत कलिवज्यों में परिगणित नहीं था। (२) गाय या बैल की हत्या । वैदिक युग में कतिपय अवसरों पर ऐसी हत्या होती थी। ज्यों-ज्यों मांस-मक्षण बुरा समझा जाने लगा गाय की बिल को लोग अति मत्संना की दिष्ट से देखने लगे और मध्य-काल के कलिवज्यं-सम्बन्धी प्रन्थों ने इसको केवल वज्यों की सूची में रख दिया है, वास्तव में, यह उनसे कई शतियों पहले से कलिवर्ज्य था।(३) सीत्रामणी यज्ञ में सरा के प्यालों का आनन्द । जैमिनि, शबर एवं कुमारिल की टुप्टीका ने इसका वर्णन किया है और शबर एवं कुमारिल दोनों ने इसमें सुरापूर्ण प्यालों की आहुतियों की चर्चा की है। अतः यह कृत्य कुमारिल के काल के उपरान्त कलिवज्ये माना गया होगा। (४) वर (दूल्हे), अतिथि एवं पितरों के सम्मान में वैदिक मन्त्रों के साथ पशु-बलि। देखिए इस महाप्रन्य का खण्ड २, प्० ५४२-५४६ जहाँ मधुपर्क का उल्लेख है, जिसमें (ऐत० ब्रा० के अनुसार) बैल या गाय की बिल होती थी। मन्० (४।४१-४४) ने मबुपर्क, यज्ञों एवं पितरों के पिण्ड-दान या श्राद्ध के कृत्यों तथा देवों के लिए यजों में पशुओं की बलि की अनुमित दी है और इस बात पर बल देकर घोषणा की है कि वेद की व्यवस्था के अनुसार पशु-बलि हिंसा नहीं है, प्रत्युत वह अहिंसा है । याज्ञ (१।२५८-२६०) ने पितरों की सन्तुष्टि के लिए यजिय मोजन (चावल या तिल), मौति-मौति की मछलियों एवं कतिपय पशुओं के मांस की आहुतियों के काल की अविधयों की व्यवस्था की है। मिताक्षरा को यह कहना पड़ा है कि यद्यपि याज्ञवल्क्य से स्पष्ट है कि आब में यशिय मोजन (चावल आदि), मांस एवं मधु की आहुतियाँ सभी वर्णों के लिए व्यव-

६४. को वा प्रायुत्ता विभवेब देवरं मर्य न योषा कुणुते समस्य आ।। ऋ० (१०१४०१२)। प्राचीन काल की नियोग-प्रया के विवरण के लिए देकिए इस महाप्राप्य का खण्ड २, पू० ४,६६-६०७। कुछ लोग इस इलोक में पुनिवनाह की गंध पाते हैं न कि नियोग की, किन्तु वास्तव में बात ऐसी नहीं है। मनु०(६१६४) का कथन है कि भानों में विनाह के सम्बन्ध में नियोग का उल्लेख नहीं है और न पुनिववाह की ही चर्चा विवाह विधि में हुई है। किन्तु गीतम तथा कुछ अन्य सूनकार और यहां तक कि याता (११६८-६६) भी नियोग की विधि आदि के विवय में व्यवस्थाएं देते हैं। सभी लेखक विधवा के पुनिववाह की विधि के विवय में पूर्णक्येण मीन हैं। अतः धह कहा जाना चाहिए कि ऋ० (१०१४०१२) को प्राचीन ऋषियों ने नियोग की प्रवा के कप में जो मान्यता श्रदान की है, वह ठीक है।

स्थित की गयी हैं, तथापि (उसके काल में) पुलस्त्य द्वारा स्थापित नियम का पालन होना चाहिए; यथा— ब्राह्मणों द्वारा मुनि के योग्य मोजन (अर्थात् चावल), क्षत्रियों एवं वैश्यों द्वारा मांस तथा शूद्रों द्वारा मधु (याज्ञ० १।२६०-२६१ पर मिताक्षरा की टीका)।

पूर्वमीनांसा के अनुसार वेद नित्य है, स्वयम्मू है और है परमोन्न प्रमाणवाला। यह नहीं समझ में आता कि ऋियों को किलगुग के प्रारम्म में, किस प्रकार अधिकार प्राप्त हो सका कि उन्होंने वेदिविहित अथवा वेद द्वारा व्यवस्थित कृत्यों को वींजत कर दिया। लगता है, यह एक मानस सृष्टि मात्र है जिसके द्वारा लोगों के विचारों एवं व्यवहारों के परिवर्तनों को घर्म का रूप दिया जा सका। उचित तो यह था, और इसी में ईमानदारी थी कि घर्मशास्त्रकार निर्मीक होकर यह कहते कि परिवर्तित दशाओं एवं परिवेश के कारण वेद एवं प्राचीन स्मृतियों की बातों एवं शब्दों को अब वह मान्यता नहीं मिलनी चाहिए और उनका अनुसरण नहीं करना चाहिए। ऐसा कहने में न तो कोई नवीनता प्रदिशत करनी थी और न कोई कान्तिकारी कदम ही उठाना था, क्योंकि स्वयं मनुष्य एवं याजवल्क्य ने व्यवस्था दी है कि व्यक्ति को वह नहीं करना चाहिए या उसका परित्याग कर देना चाहिए जो पहले धर्म होने के कारण करणीय था किन्तु अब लोगों के लिए घृणस्पद हो गया है, दु:खदायक है तथा स्वर्ग की प्राप्त की ओर नहीं ले जाता।

६६. परित्यजेदर्यकामी यो स्याता धर्मवर्जितो । धर्म चाप्य सुझोदक लोकविक्राटमेव च ।। मनु०(४।१७६) विष्णुपुराण (३।२।७) में 'धर्मपीडाकरी नृप' एवं विद्विष्ट०' आया है; कर्मणा मनसा वाचा यत्नाव् धर्म समाचरेत्। अस्वर्थं लोकविद्विष्टं धर्म्यमप्याचरेन्न तु ॥ याज्ञ० (१।१५६), देखिए, विष्णुधर्मसूत्र (७१।१७-२१): (परिहरेत) धर्मविदद्धी चार्यकामी लोकविद्विष्टं च धार्ग्यमिष ।; बृहज्ञारदीयपु० (१।२४।१२) में आया है: "कर्मणा मनसा...चरेन्न तु; सर्वलोकविरुद्धं च धर्ममप्याचरेन्न तु। कूर्म० (१।२।४४); मिता० (याज्ञ० २। ११७) में आया है : 'विषमोविभागः शास्त्रदृष्टस्तथापि लोकेविद्विष्टत्वान्नानुष्ठेयः' पुनः मिता० (याज्ञ० १।१५६) में आया है 'घम्यं विहितमपि लोकविद्विष्टं लोकाभिशस्तिजननं मधुपर्कं गोबधादिकं नाचरेत् यस्मादस्वर्ग्यमःनीबोमीयव-स्त्वर्गसाधनं न भवति'। और देखिए मिता॰ (याज्ञ॰ २।८) जहां चौथी, पाँचवीं, छठी, या सतवीं पीढ़ी के सपिण्डों के आशीच के विभिन्न दिनों के बारे में चर्चा है और एक स्मृति द्वारा स्थापित ऐसी व्यवस्था की ओर संकेत है जिसे छोड़ देना चाहिए 'तडिगीतत्वान्नादरणीयम् । यद्यव्यविगीतं तथापि मधुपर्काङ्गयश्वालम्भनवल्लोक-विविध्टत्वानुष्ठेयम्।'; स्मृतिष्ठ० (१, २० ७१) का कथन है, 'नवूम: शास्त्रतो ने परिणेयेति किन्तु लोक-विरुद्धत्वात्। यच्च धम्यंमपि लोकविरुद्धं तम्नानुष्ठेयम्। यदुक्तं मनुना-अस्वग्यं०; वराहमिहिरोपि लोकाचारस्ताव-बाबी विचिन्त्यो देशे देशे या स्थितिः सैव कार्यो ।। शतपथबाह्मण (३।४।१-२) में आया है: 'तस्मै (सोमायं') एतंद्राया राजे वा ब्राह्मणाय वा महोक्षं महाजं वा पचेत्तवह मानुषं हिववेवानामेवमस्मा एतदातिच्यं करोति। शतपथ के समान ही वसिष्ठ धर्मसूत्र (४।८) एवं यात्र (१।१०६) में ध्यवस्था है। मध्यकालीन लेखक इस व्यवहार का समर्थन नहीं कर सके। विश्वकृप का कथन है कि बैल या बकरी तभी काटी जाती है जबकि अतिथि इस प्रकार की इच्छा प्रकट करता है। कल्पतव (नियतकाल, पृ० १६०) वसिष्ठ एवं यात्र० को उद्युत कर टिप्पणी देता है: 'अत्र गृहागतभोत्रिय तृप्यर्थं गोवयः कर्त्य इति प्रतीयते तथापि कलियुगे नायं घमंः किन्तु युगान्तरे, किन्तु मिता ने ध्यास्या दो है: "उपकल्पयेत्, प्रवदर्थमयस्माभिः परिकल्पित इति तत्प्रीत्यर्थं न तु बानाय व्यापदनाय वा, 'बस्यम्यं... प्र तु ' इति निवेषाच्य ।"

यहाँ तक स्वयं मिताक्षरा ने इन दोनों स्मृतियों की बात मान ली है और स्पष्ट रूप से कहा है कि यद्यपि शास्त्रों में सम्मित का विमाजन असमान था, किन्तु उस नियम का अनुसरण नहीं करना चाहिए, क्योंकि अब लोग उसे घृणा की दृष्टि से देखते हैं। यह द्रष्टित्य है कि याज्ञ एवं अन्य लोगों द्वारा प्रयुक्त शब्द है कि कोकविद्विष्ट या 'लोकविद्वष्ट' (लोगों द्वारा गहित या निन्दित) न कि 'शिष्ट-विद्विष्ट', घारणा यह है कि चाहे कट्टर विद्वान् लोग (पिण्डत) इस बात पर बल दें कि लोगों को वेद एवं स्मृतियों द्वारा घोषित घमं का अनुसरण करना चाहिए, कन्तु जन-साधारण को चाहिए कि वे उन आचारों का परित्याग कर दें जिन्हें वे गहित एवं कृत्सित समझते हैं। यह घारणा उन ऐतिहासिक तथ्यों की ओर संकेत करती है कि आचरणों एवं व्यवहारों का कालान्तर में परिवर्तन होता है और जन-सावारण वेदिनहित बातों को भी छोड़ देता है। स्मृतियों की तो बात ही निराली होती है। इस प्रश्न का उत्तर कि लोग जब मामा की पुत्री से विवाह कर लेते हैं तो अपनी माता की बहन या माता की बहन की पुत्री से विवाह क्यों नहीं करते, स्मृतिचन्द्रिका वे स प्रकार दिया है—'हम ऐसा नहीं कहते ि शास्त्र के मत से उस लड़की का वैसा विवाह नहीं हो सकता, प्रत्युत हम यह कहते हैं कि लोग इस प्रकार के विवाह को घृणा की दृष्टि से देखते हैं और इस विषय में इसने याज्ञ (१११६६) का उद्धरण दिया है (ग्रमवश यह उद्धरण मन का कह दिया गया है)।

आधुनिक काल में जब धार्मिक या सामाजिक व्यवहारों में किसी परिवर्तन का निर्देश किया जाता है तो वे पण्डित, जो अपने को सनातनी कहते हैं, ऐसा घोषित करते हैं कि निर्देशित परिवर्तन शास्त्रों के विरुद्ध है, मतमतान्तर का निपटारा मीमांसा के नियमों के अनुसार होना चाहिए, समी स्मृतियों की बातों एवं अन्य सद्धान्तों को इस प्रकार रखना चाहिए कि समन्वय स्थापित हो सके तथा ऐतिहासिक आधार हमें उचित निर्णय नहीं देते, इसीलिए हमें उन पर आधृत नहीं होना चाहिए। इन सभी विद्धानों का विवेचन यहाँ पर संक्षेप में किया गया है। यह प्रदिश्तित किया जा चुका है कि वैदिक काल से लेकर अब तक किस प्रकार धार्मिक विचारों, पूजा एवं आचरणों-व्यवहारों में महान् परिवर्तन हो चुके हैं, किस प्रकार गौतम, आपस्तम्ब, मनु० से लेकर आगे की स्मृतियों में इतने पारस्परिक मतमेद पाये गये हैं कि बहुत पहले ही, अर्थात् महामारत के काल में ही व्यास को ऐसा कहना पड़ा कि कि 'तक अस्थिर है, वेद एक-दूसरे के विरोध में मत रखते हैं। कोई ऐसा मृति नहीं है जिसका मत (समी द्वारा) प्रामाणिक समझा जाय। धर्म के विषय में जो सत्य वा तन्व है वह गृहा में खिपा हुआ है (अर्थात् उसे मली प्रकार नहीं जाना जा सकता) और तमी वही मार्ग अनुसरण करने योग्य है जो अधिक से अधिक लोगों द्वारा अनुसरित होता है'।

मीमांसा भी बहुधा हमें निश्चित निष्कर्षों की ओर नहीं ले जाती, जैसा कि हम देख चुके हैं, शबर, कुमारिल, प्रमाकर ऐसे मीमांसक कितपय विषयों पर परस्पर विरोधी मत रखते हैं और यह भी आगे प्रदिश्चत

६७. तकोंऽप्रतिष्ठः श्रुतयो विभिन्ना नैको मुनिर्यस्य मतं प्रमाणम्। घमंस्य तस्त्वं निहितं गृहायां महाजनो येन गतः स पन्थाः। वनपवं (३१३।११७, यक्षप्रक्त)। किन्तु यह क्लोक वित्राओ संस्करण के वनपवं (अध्याय २६७) में नहीं पाया जाता, यद्यपि वहां अन्य कतिपय प्रक्त एवं उत्तर मिलते हैं। 'महा...पन्थाः' का अर्थ यह भी हो सकता है कि अनुसरण करने योग्य मार्ग वह है जिसके अनुसार महान् ध्यक्ति चलता है (या चलते हैं)। जनता या लोगों के समूह के अर्थ में 'महाजन' शब्द का प्रयोग इंकराचार्य ने वेदान्तसूत्र (४।२।७) में किया है, यथा—' एवमियमप्युत्कान्तिमंहाजनगतंवानुकोत्यंते'।

किया जायगा कि स्वयं महान् मीमांसकों ने स्मृतियों के सरल वचनों की व्याख्या में विरोधी निष्कर्ष स्थापित कर दिये हैं। हमारे धार्मिक एवं सामाजिक विचारों के लम्बे इतिहास में परिवर्तन एक परम सत्य रहा है और वे लोग, जो रेतिहासिक तथ्य की ओर हमारा ध्यान आकृष्ट करते हैं, यही कहना चाहते हैं कि स्मृतियाँ मानव लेखकों द्वारा लगभग १५०० से २००० वर्षों की अविध में लिखी गयीं और उन पर तत्कालीन धार्मिक एवं सामाजिक परिवेश का प्रमाव अवश्य पड़ा, उनके बहुत-से सिद्धान्त इस प्रकार नियोजित नहीं हो सकते कि उनसे कोई एक अविषद या स्थिर आचार-संहिता बन सके, वे सिद्धान्त सभी हिन्दुओं ढारा सदा के लिए सामान्य नहीं हो सकते, वीसवीं शती में हमारी जनता वैसे परिवर्तनों को प्रतिष्ठित करने के लिए स्वतन्त्र है, जो आज के परिवर्तित वातावरण में या तो आवश्यक हैं या समाहित हो चुके हैं और यह विधि मनु, याज्ञवल्क्य तथा मिताक्षरा एवं कल्पतरु ऐसे मध्य कालीन धर्मशास्त्रकारों द्वारा आजापित भी रही है। किन्तु यह बात स्पष्ट कर देनी है कि केवल परिवर्तन के नाम पर ही आचारों एवं सिद्धान्तों में परिवर्तन नहीं कर देना चाहिए, प्रत्युत परिवर्तन के पीछ सामान्य लोगों के माव एवं आवश्यकताओं का होना नितान्त आवश्यक है और साथ ही साथ उन स्तम्भों को अक्षुण्ण रखना चाहिए जिन पर सहस्रों वर्ष से समाज आधृत रहा है।

यह भी जान लेना आवश्यक है कि मीमांसा के नियमों का सम्बन्ध यज्ञ सम्बन्धी कृत्यों एवं उनसे सम्बन्धित अन्य विषयों पर वैदिक वचनों की व्याख्या से है; यज्ञ सम्बन्धी एवं धार्मिक कृत्यों के व्यवहारों से उनका बहुत कम सम्बन्ध रहा है। ६ मीमांसासूत्र ने ऐसा कहीं नहीं कहा है कि स्मृतियों की व्याख्या के लिए एक ही प्रकार के नियमों का प्रयोग होना चाहिए। प्रत्युत, दूसरी ओर स्वयं पू० मी० सू० (१।३। ३—४ एवं ७) स्मृतियों एवं आचार-व्यवहारों के विषय में गुणदोष विवेचक हैं। वेद एवं स्मृतियों में मौलिक या तात्विक अन्तर पाया जाता है। वेद स्वयम्मू, नित्य एवं परम प्रमाण है, किन्तु स्मृतियों पौरुषेय (मानवकृत) एवं उपलक्षित अयवा उद्भूत प्रमाण वाली हैं। (वे उन वैदिक बचनों पर आघृत हैं, जिनका अधिकांश आज उपलब्ध नहीं है), उनकी संख्या बहुत बड़ी है, वे आपस में इतनी विरोधी हैं कि मिताक्षरा के समान प्रसिद्ध प्रन्यों एवं लेखकों ने विभिन्न मतों के समन्वय के प्रयास को छोड़ दिया है और यहाँ तक कह दिया है कि कुछ स्मृतियौ पूर्व कल्प या युग की हैं (ऐसे समाज के लिए लिखित है जो सहस्रों, लाखों वर्ष पुराना है। (पू० मी० सू० का एक प्रसिद्ध कथन है: 'सवंशाखाप्रत्ययन्याय' पा शाखान्तराधिकरणन्याय' (२।४।

६न. देखिए निर्णसिन्ध (पृ० १२६) एवं हेमाब्रि (काल, पृ० १४४), जहाँ धर्मझास्त्र ने वर्तो एवं उत्सर्वों के विषय में मीमांसा के नियमों के प्रयोग को अमान्य ठहराया है। और देखिए स्मृतिचित्रका (१।२४) एवं पराशरमाध्यीय (१।२, पृ० ६३) जहाँ हारीत की बात की ओर संकेत है जो स्त्रियों के उपनयन की बात उठाते हैं, वहीं कुछ असुविधाजनक स्मृति-वचनों के सिलिसिले में प्राचीन कल्पों एवं युगों की ओर भी संकेत उठाते हैं, वहीं कुछ असुविधाजनक स्मृति-वचनों के सिलिसिले में प्राचीन कल्पों एवं युगों की ओर भी संकेत उठाते हैं, वहीं कुछ असुविधाजनक स्मृति-वचनों के सिलिसिले में प्राचीन कल्पों एवं युगों की ओर भी संकेत उठाते हैं, वहीं कुछ असुविधाजनक स्मृति-वचनों के सिलिसिले में प्राचीन कल्पों एवं युगों की ओर भी संकेत उठाते हैं। पराशरमाध्यीय (१, भाग २, पृ० ६७) ने मनु० (३।१४) की ओर निवेश किया एक बाह्मण को शूदा स्त्री से विधाह करने की छूट दी गयी है, किन्तु मनु०(३।१४) ने पुनः इसका निवेध किया एक बाह्मण को शूदा स्त्री से विधा के विधय में मतमतान्तर, इत्यरताकर (पृ० १४१-४२)।

६६. एकं वा संयोगक्यचोवनास्याविशेषात्। पू० मी० सू० (२।४।६); शबर का कथन है 'सर्वशाखा-प्रत्ययं सर्वन्नाह्मणाप्रत्ययं चैकं कर्म' (बैमिनि २।४।६) पू० ६३४-६३६); तन्त्रवार्तिक में आया है: 'एकस्या-

८-३३)। वेद के विमिन्न पाठान्तरों एवं उनसे सम्बद्ध ब्राह्मणों में एक ही कृत्य वर्णित है और वह कुछ और विस्तारों के साथ संविधित है जो कुछ पाठान्तरों में पाये जाते हैं और कुछ में नहीं। जैमिनि एवं शबर की स्थापना है कि वेद एवं ब्राह्मणों की सभी शाखाएँ एक ही दल से सम्बन्धित हैं तथा अग्निहोत्र एवं ज्योतिष्टोम ऐसे कुछ कृत्य समी वैदिक पाठान्तरों में एक ही समान हैं, यद्यपि यत्र-तत्र विस्तार में कुछ अन्तर अवश्य है और यही उचित निष्कर्ष है। क्योंकि सभी पाठान्तरों में वही नाम (ज्योतिष्टोम आदि) पाया जाता है, अतः कृत्य का फल एक ही है, यज्ञ की सामग्रियाँ एवं देवता समान हैं और विधि वाक्य भी एक से ही हैं। यही बात अति प्राचीन काल से स्मृतियों में पायी जाती रही। विश्वरूप, मेघातिथि, मिताक्षरा ७० अपराक तथा अन्य टीकाकारों ने इसे स्मृतियों के विषय में भी कहा है और व्यवस्था दी है कि जहाँ स्मृतियों में विरोव हो वहाँ विकल्प का आश्रद लेना चाहिए किन्तु अन्य बातों में अन्य विस्तार बढ़ा दिये जाने चाहिए। किन्तु विकल्प में आठ दोष पाये जाते हैं अतः किसी विषय पर सभी स्मृतियों के वचन इस प्रकार व्याख्यायित किये जाते हैं कि कोई विरोध खड़ा ही न हो या भौति-भौति के उप यों से किसी विकल्प का सहारा लेने की स्थिति ही न उत्पन्न होने पाती थी, यथा 'विवय-व्यवस्था', 'दूसरे कल्प या युग की ओर संकेत कर देना' आदि । उदाहरणार्थं, विकल्प सम्बन्धी प्रसिद्ध उदाहरण (अतिरात्र में पोडशी पात्र को ग्रहण करना या न करना) के विषय में मिताक्षरों में आया है कि यह मान लेना उचित है कि यदि यह करना सम्भव है तो उसे ग्रहण करना चाहिए, या यह मान लेना चाहिए कि षोडशी पात्र (प्याले) को अतिरात्र में ग्रहण करने से स्वर्ग प्राप्ति में शीबता होती है। " सभी स्मृतियों को एक शास्त्र मान लेने का परिणाम यह हुआ कि बहुत से सरल कृत्य अति विस्तारों के कारण कर्ता के लिए जटिल, कष्टकारक एवं बोझिल हो गये। किन्तु कमी-कमी इस सिद्धान्त का प्रयोग आवश्यक भी है। उदाहरणार्थ, याज्ञ० (१।१३५) में आया है कि स्नातक को सूर्य की ओर (ने भेताकंम्) नहीं देखना चाहिए, इसका अर्थ होगा सूर्य की ओर ताकना समी कालों में निषद्ध है, किन्तु याज्ञ का आदेश मनु० (४।३७) के आदेश के साथ पढ़ा जाना चाहिए, जो व्यक्ति को सुर्योदय या सूर्यास्त के समय या ग्रहण के समय या जल की छाया में या जब मध्याह्न ही सर्यं का दर्शन नहीं करना चाहिए। अतः नियम मनुद्वारा कहा हुआ समझा जायेगा।

मिप शाखायां ब्राह्मणानेकत्वेपि तदेव कर्मेत्यभिप्रायः । तद्यथोद्गातृणां पंचीवश-षड्विश-ब्राह्मणयोज्योतिग्टोम-द्वादशाहौ ॥ मिलाइए सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोदनाद्यदिशेषात् । वे० सू० (३।३।१)।

७०. देखिए विश्वरूप (याज्ञ० ११४-५): 'न तावदाम्नायो धर्मशास्त्रभेदप्रतिपादकः, न च तत्प्रभवो न्यायः। अपितु भौतानां कृत्स्नोपसंहारात् तत्पूर्वकत्वाच्चतथैवात्रापि प्राप्नोति।'; देखिए मेघातिथि (मनु० २।२६); एव- मन्येष्वपि विकल्प आश्रयणीयः, अविरोधिषु समुच्चयः। शाखान्तराधिकरणन्यायेन सर्वस्मृतिप्रत्ययत्वात्कर्मणः।' मिताक्षरा (याज्ञ० ३।३२५); देखिए अपराकं (पृ० १०५३), स्मृतिचित्रका (१, पृ० ५), मदनपारिजात (पृ० ११, ६१), शृद्धितत्त्व (पृ० ३७८-३८०), जलाशयोत्सर्गतत्त्व (पृ० ५२३)। मिताक्षरा (याज्ञ० ११४-५) ने व्यवस्था दी है:—'एतेषां (धर्मशास्त्राणां) प्रत्येकं प्रामाण्येपि साकःक्षाणामाकांक्षापरिपूरणमन्यतः क्रियते विरोधे विकल्पः'।

७१. न च योडशिग्रहणाग्रहणवद्विषमयोदिप विकल्पोपपत्तिरिति बाच्यं, यतस्तत्रापि सित सम्भवे ग्रहणमेवेति युक्तं कल्पियतुम् । यद्वा योडशिग्रहणानुगृहीतेनातिरात्रेण क्षिप्रं स्वर्गीदिसिद्धिरितशायितस्य वा स्वर्गस्येति कल्पनीयम् । मिता० (याज्ञ० ३।२४३)।

स्मृतियों की प्रामाणिकता के विषय में चर्चा करते हुए जैमिनि, विशेषतः कुमारिल के वेदांग सम्बन्धी कथन पर घ्यान देना उपयोगी होगा । शिक्षा (स्वर या घ्वनिविद्या) के विषय में कुमारिल का कथन है कि उस ग्रन्थ में स्वरोच्चारण में प्रयुक्त अंगों के तथा वैदिक उच्चारणों के नियमों के विषय में जो वृत्तान्त है वह मन्त्रों के सम्यक् पाठ के लिए उपयोगी है। कल्पसूत्रों के विषय में जैमिनि ने एक पृथक् अधिकरण (१।३।११-१४) रख दिया है। <sup>७२</sup> शवर ने माशक, हास्तिक एवं कौण्डिन्यक कल्पसूत्रों के नाम लिये हैं और तन्त्रवार्तिक ने कल्प (श्रौत यज्ञों की विधि-क्रिया) एवं कल्पसूत्रों में अन्तर प्रकट किया है और नाम लेकर आठ की संख्या बतायी है।

कुमारिल ने पु० मी० सू० के इन (१।३।११-१४) सूत्रों की व्याख्या कई प्रकार से की है, प्रथमतः बल्पसूत्रों की प्रामाणिकता की ओर संकेत करके (जैसा कि शवर ने किया है), द्वितीयत: समी वेदांगों के संदर्भ में, तथा तृतीयत: बुद्ध तथा अन्य लोगों की स्मृतियों की ओर संकेत करके। बौद्ध ग्रन्थों ने अपने को स्मृति कहा है, जैसा कि मनुस्मृति (१२।६५) से प्रकट है 3: 'वे स्मृतियां जो वेद के बाहर हैं, तथा जो अन्य म्नामक सिद्धान्त हैं, वे सभी निष्फल हैं, क्योंकि वे तम से आवृत (तमोमूल) हैं, अर्थात् अज्ञान से परिपूर्ण हैं।' अब हम यहाँ कुमारिल के मतानुसार वेदांगों के विषय में कुछ बातें कहेंगे। शवर एवं कुमारिल के अनुसार व्याकरण का निरूपण जैमिनि के १।३।२४-२६ सूत्रों में हुआ है। तन्त्रवार्तिक में कुमारिल ने स्वयं पाणिनि, कात्यायन (वार्तिक के लेखक) एवं पतञ्जलि (महामाध्य के लेखक) के विरुद्ध बहुत-सी बातें कही हैं, जिनमें कछ अति मनोरंजक हैं, किन्तू हम यहाँ पर स्थानामाव के कारण उनका उल्लेख नहीं कर सकेंगे। कुमारिल का कथन है कि व्याकरण का सम्यक् विषय है यह निश्चित करना कि कौन-से शब्द शुद्ध हैं और कौन से अशुद्ध । यह मनोरंजक ढंग से द्रष्टव्य है कि व्याकरण के विरोध में पूर्वभीमांसासूत्र के दो सूत्र अति कट हैं (टाशा१८ एवं दारा१८)।

यास्क का तिरुक्त, जो वेद के ६ अंगों में एक है, एक विशाल ग्रन्थ है और उसमें शब्दों की व्युत्पत्ति, मापा-उत्पत्ति-शास्त्र तथा वेदों के सैकड़ों मन्त्रों की व्याख्याएँ पायी जाती हैं। जैमिनि को निरुक्त के कतिपय निष्कर्ष मान्य हैं। निरुक्त का कथन है कि विना इसकी सहायता के वेद का अर्थ नहीं जाना जा सकता। इसका अपना एक विशिष्ट उद्देश्य है, यह ब्याकरण का पूरक है। निष्कत ने विस्तार के साथ कौत्स के इस मत का खण्डन किया है कि वैदिक मन्त्रों का कोई अर्थ (या उद्देश्य) नहीं है और वल देकर कहा है कि वेद के मन्त्रों का अर्थ या उद्देश्य है, क्योंकि उनके शब्द वही हैं जो वातचीत में प्रयुक्त होते हैं और ब्राह्मण-वचन

७२. के पुनः कल्पाः कानि सूत्राणि उच्यन्ते । सिद्धरूपः प्रयोगो यः कर्मणामनुगम्यते । ते कल्पा लक्षणार्यानि रात्राणीति प्रचक्षते ।। कल्पनाद्धि प्रयोगाणां कल्पोऽनुष्ठानसाधनम् । सूत्रं तु सूचनात्तेवां स्वयं कल्प्यप्रयोगकम् ॥ कल्पाः पिंठतसिद्धा हि प्रयोगाणां प्रतिकतु । तन्त्रवातिक (१।३।११ पर, प्रयोगशास्त्रमिति चेत्), पृ० २२६ । प्रमुख अन्तर यह है कि प्रत्येक वैदिक यज्ञ के लिए कल्प केवल विधि की व्यवस्था बताते या रखते हैं जो ज्यों-की-त्यों मौलिक रूप से चली जाती है, किन्तु कल्पसूत्रों में, यथा आइवलायन, बैजवापि, द्राह्मायण, लाट्यायन एवं कात्यायन में संज्ञाएँ, परिभाषाएँ, सामान्य नियम, अपवाद, ध्यास्याएँ आदि पायी जाती हैं।

७३. या वेदबाह्याः स्मृतयो याश्च काश्च कृद्ष्टयः। सर्वास्ता निष्फला जेयास्तमोमूला हि ताः स्मृताः॥

मनुसमृति (१२।६४)।

के अनुसार जब ऋक्-पद्य या यजुस्-विधि सम्पादित होते हुए कृत्य की ओर संकेत करती है तो यज्ञ को पूर्ण रूप प्राप्त होता है। जैमिनि (१।२।४ एवं १।३।३०) का कथन है कि मन्त्र अर्थयुक्त हैं और वैदिक शब्द तथा संस्कृत के प्रचलित शब्द वही हैं और उनके द्वारा निर्देशित शब्द भी एक-से हैं (उन उदाहरणों को छोड़कर जिनमें वैदिक अक्षरों पर स्वर-मेद या दवाव डालने से अन्तर पड़ गया है)। शबर के माष्य का प्रथम वाक्य भी यही कहता है। जैमिनि ने कियाओं एवं संज्ञाओं के संकेतों के विषय में निरुक्त की बात मान ली है। शबर ने बहुधा निरुक्त के शब्दों को उद्धृत किया है या स्पष्ट रूप से उनकी ओर संकेत किया है। यज्ञों में देवताओं के स्वभाव एवं कार्यों के विषय में जैमिनि ने निरुक्त की बात को मान्यता दी है।

कुमारिल ने एक सामान्य टिप्पणी की है कि सभी वेदांग एवं घर्मशास्त्र स्मृति के अन्तर्गत आ जाते हैं। अर ऐसा प्रतीत होता है कि जैमिनि ने स्मृतियों को कोई विशेष महत्ता नहीं प्रदान की है, क्योंकि दृश्य (या १०००) अधिकरणों में केवल लगभग एक दर्जन बार स्मृतियों की ओर संकेत मिलता है, यथा ११३१-२, ११३१३-४, ११३११-१४, ११३१२४-२६, ६१२१२-२२, ६१२१३०, ६१८१२३-२४, ७१११०, ६१२११-२, १२१४१३। किन्तु शवर ने इससे अधिक बार स्मृतियों की ओर संकेत किया है, यथा—६१११ एवं १३, ६१ ११६-६।

हमारा सम्बन्ध यहाँ पर जैमिनि एवं शवर तथा कुमारिल जैसे आरिम्मिक टीकाकारों के स्मृति विषयक संकेतों से है। जैमिनि की स्थापित घारणा यह है कि वेद एवं स्मृति के विरोध में स्मृति को छोड़ देना चाहिए और यदि कोई विरोध न हो तो ऐसा समझा जाना चाहिए कि स्मृति वैदिक वचन पर आधृत है। इससे यह कहा जा सकता है कि यदि स्मृतियों की व्यवस्थाएँ वेद के विरोध में नहीं पड़तीं तो वे वेद पर आधारित हैं। स्मृतियों ने अध्दक्ता श्राद्धों, जलाशयों के उत्खनन, गृह की आज्ञाओं के पालन के लिए व्यवस्थाएँ दी हैं। ये वातें प्रामाणिक हैं, क्योंकि ये किसी वैदिक वचन के विरोध में नहीं पड़तीं। स्वयं स्मृतियों ने ऐसा कहा है कि वे वेद पर आधारित हैं। देखिए गौतम (११।१६) और मनृ (२।७) में आया है—'मनु द्वारा किसी व्यक्ति के लिए जो धर्म उद्धोषित हुआ है, वह वेद में (बहुत पहले) ही कहा जा चुका है, क्योंकि वेद में सभी ज्ञान है।'

स्मृतियों एवं व्यवहारों के सम्बन्ध में एक महत्त्वपूर्ण प्रश्न उठता है, यथा—यदि स्मृतियों एवं शिप्टों के आचारों एवं व्यवहारों में विरोध हो तो किसे प्रमाण माना जाय ? कुमारिल का कथन है कि यदि शिप्टों के व्यवहार वेद एवं स्मृति में आज्ञापित बात के विरोध में न पहें तो उन्हें प्रामाणिक मानना चाहिए, किन्तु यदि वेद, स्मृति एवं शिष्टाचार में विरोध हो तो उनकी प्रामाणिकता समाप्त हो जायेगी। " कुमारिल ने आगे कहा है कि स्मृति शिष्टाचार से अपेक्षाकृत अधिक प्रामाणिक है क्योंकि वह सीधे ढंग से वेद पर आधारित है, किन्तु व्यवहारों के विषय में ऐसा अनुमान लगाना पड़ेगा कि शिष्टों ने अपने आचार को किसी स्मृति

७४. स्मृतित्वं त्वङ्गानां घमंसूत्राणां चाविशिष्टम् । तन्त्रवार्तिक (पृ० २८५, ११३।२७ पर) । ७५. शिष्टं यावच्छ्रुतिस्मृत्योस्तेन यन्न धिरुध्यते । तिष्छ्य्टाचरणं धमें प्रमाणत्वेन गम्यते ॥ यदि शिष्टस्य कोपः स्याद्विरुध्येत प्रमाणता । तदकोपात्तु नाचारप्रमाणत्वं विरुध्यते ॥ तन्त्रवार्तिक (११३।८ पर, प० २१६); पुनः पृ० २२० पर ऐसा आया है: 'उभयोः श्रुतिमूलत्वं न स्मृत्याचरयोः समम् । सप्रत्ययप्रणीता हि स्मृतिः सोपनिबन्धना ॥ तथा श्रुत्यनुमानं हि निविष्नमुपजायते । आचारात्तु स्मृति ज्ञात्वा श्रुतिविज्ञायते ततः । तेन द्रव्यन्तरितं तस्य प्रामाण्यं विप्रकृष्यते ॥' 'प्रत्यय' का अर्थं है 'ज्ञानं विश्वासो वा' (यथा, मनु आदि ऋषि हैं) ।

पर आधृत रखा होगा, जो (स्मृति) स्वयं किसी वेद-वचन पर अवश्य आधृत रही होगी, अर्थात् व्यवहार स्मृतियों की अपेक्षा वेद से एक सीढ़ी पीछे है। इतना ही नहीं, यह विदित है कि स्मृतियाँ ऐसे लोगों द्वारा प्रणीत हुई हैं जो वेदज्ञ थे। किन्तु व्यवहारों एवं आचारों के मूल संदिग्य एवं अनिश्चित हैं।

यद्यपि यह एक सैढान्तिक नियम है, जो विसष्ठ (११५), मिताक्षरा (याज्ञ० ११७ एवं २१११७), कुल्लूक (मनु २११०) जैसे घमंशास्त्र प्रन्थों तथा प्रन्थकारों द्वारा मान्य रहा है, तथापि अति प्राचीन काल से ही स्मृतियों के विरोध में आचार (व्यवहार) प्रचिलत रहे हैं (यथा—मामा की पुत्री से विवाह-कर्म मनु एवं अन्य प्रामाणिक स्मृतियों द्वारा तिरस्कृत था)। व्यवहारमयूख (पृ० ६८) का ऐसा कथन है कि पुराणों में कुछ ऐसे आचार आते हैं जो स्मृति विरोधी हैं। कचहरियों ने ऐसा निर्णय किया है कि परम्परा से चला आया हुआ आचार सर्वोत्तम कानून (व्यवहार) है (आचारः परमो धर्मः, मनु १११०८, जैसा कि सर विलियम जोंस ने अनूदित किया है)। मनु (२११०) का कथन है कि वेद एवं स्मृति को सभी बातों के लिए तर्क पर नहीं कसना चाहिए, क्योंकि धर्म दोनों से निकल कर प्रकाशित हुआ है। मनु ने पुनः कहा है कि उन विषयों में जहाँ विशिष्ट व्यवस्थाएँ नहीं हैं, वे ब्राह्मण, जिन्होंने वेदांगों, मीमांसा, पुराणों आदि सहायक शास्त्रों के साथ वेद का अव्ययन किया है, जो कुछ कहते हैं वही धर्म है।

प्रिवी कौंसिल द्वारा ऐसी घोषणा की गयी है कि 'हिन्दू कानून के अन्तर्गत व्यवहार या आचार द्वारा स्थापित साक्ष्य लिखित कानून से बढ़कर है। अति प्राचीन काल से लोक-रीतियाँ (प्रयोग या प्रचलित व्यवहार) एवं आचार प्रामाणिक माने गये हैं। यथा गौतम (११।२०) में आया है—'देशों, जातियों एवं कुलों के व्यवहार प्रमाण हैं, जब कि वे वैदिक वचनों के विरोध में नहीं पड़ते हैं।' मनु (१।११८) का कथन है कि उन्होंने अपने शास्त्र में देशों, जातियों, कुलों, पापण्डों एवं संघों की परम्परागत रीतियों एवं आचारों का समावेश किया है। कुछ विषयों में आधुनिक विधायिका संस्था लोकरीतियों एवं परम्परानुगत व्यवहारों को सर्वोच्च प्रामाणिकता प्रदान करती है।

कुछ कलिवज्यों की समीक्षा में ऊपर हमने देख लिया है कि किस प्रकार बहुत से कृत्य, जो कलिवज्यें-सम्बन्धी ग्रन्थों में वीजत हैं, वैदिक कालों में प्रयुक्त होते थे या वैदिक वचनों द्वारा व्यवस्थित थे।

कुमारिल ने स्पप्ट किया है कि अहिच्छत्र एवं मथुरा की ब्राह्मण-नारियाँ भी, उनके समय में, सुरापान करती हैं ; दें उत्तर भारत के ब्राह्मण अयाल वाले घोड़ों (नील गाय), खच्चरों, ऊँटों, दो पाँतों में दाँत वाले पशुओं के विकय एवं दान में संलग्न रहते हैं और अपनी पत्नियों, बच्चों एवं मित्रों के साथ एक ही पात्र में खाते हैं; दिलाणी ब्राह्मण मामा की पुत्री से विवाह करते हैं और वैदल (सींक या खमाची से बनी मचिया या मोढ़ा) पर वैठकर मोजन करते हैं; दोनों (उत्तरी एवं दक्षिणी ब्राह्मण) मित्रों या सम्बन्धियों द्वारा खा लेने पर (पात्रों में रखा) या उनसे (खाते समय) छुआ हुआ पका भोजन खा लेते हैं; वे तमोली (पान वाले) की दूकान पर पान के पत्ते,

७६. तन्त्रवातिक के इस कथन के लिए देखिए इस महाप्रन्य का खण्ड २, पृ० ८४८ (पाद-टिप्पणी १६४४); मामा की पुत्री के विवाह के विषय में विभिन्न मतों के लिए देखिए इस महाप्रन्य का खण्ड २, पृ० ४५८-४६२; एक ही पात्र में पत्नी एवं बच्चों के साथ भोजन करने के विषय में देखिए इस महाप्रन्य का खण्ड २, पृ० ७६५। एक ही पात्र में पत्नी एवं बच्चों के साथ भोजन करने के विषय में होते हैं, देखिए इस महाप्रन्य का खण्ड २, घोड़ों एवं ऐसे पशुओं के दान के विषय में, जिनके दाँत दो पंक्तियों में होते हैं, देखिए इस महाप्रन्य का खण्ड २, पृ० १८१ एवं जैमिनि (३।४।२८-३१)। सुपारी, कत्या को एक में मोड़कर खा लेते हैं, पान खाने के अन्त में आचमन नहीं करते हैं; घोबियों द्वारा घोये गये एवं गदहों पर लाये गये कपड़ों को पहनते हैं; महापातिकयों के संस्पर्श का परित्याग नहीं करते; व्यक्ति, जाति, कुल के लिए व्यवस्थित धर्म की सूक्ष्म आज्ञाओं के स्पष्ट विरोध में जाने वाले बहुत-से प्रमाण मिलते हैं जो श्रुति एवं स्मृति के सर्वथा प्रतिकूल हैं और उनके पीछे दृष्ट अर्थ है तथा इस पकार की अशुद्ध (मिश्रित) रीतियों एवं व्यवहारों को सदाचार द्वारा व्यवस्थित धर्म कहना सम्भव नहीं है। पूर्वमीमांसा-सम्प्रदाय के मतानुसार वैधानिक आचारों के लिए निम्नलिखित बातें अत्यावश्यक हैं, यथा—उन्हें प्राचीन अवश्य होना चाहिए, उन्हें श्रुति या स्मृति के स्पष्ट वचनों के विरोध में नहीं होना चाहिए, उनके पीछे शिष्टों की मान्यता होनी चाहिए, उनका पालन अन्तःकरण से होना चाहिए, उनके पीछे कोई दृष्टार्थ नहीं होना चाहिए और न उन्हें अनैतिक होना चाहिए। देखिए इस विषय के विस्तृत निरूपण के लिए इस महाग्रन्थ का खण्ड ३, पृ० ८५३—८५५।

आचारों एवं व्यवहारों अथवा लोक-रीतियों की मान्यता के विषय में धर्मशास्त्र के ग्रन्थों ने जो सामान्य नियम बनाये हैं वे पूर्वमीमांसा के नियमों की पद्धित पर ही हैं। देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड ३, पृ० ८७१-८८४। किन्तु वैदिक वचनों एवं स्मृतियों से क्रमशः विचलन होता रहा, जैसा कि हमने ऊपर देख लिया है।

कमारिल के मतान सार महान पुरुषों द्वारा किये गये सभी कर्म सदाचार नहीं कहे जा सकते, विशेषतः वे कमें जो लोमवश किये गये हों या किसी क्षुद्र वृत्ति के वशीभूत होकर किये गये हों; ऐसे कमों को धर्म की संज्ञा नहीं दी जानी चाहिए। गौतम, अ आप॰ घ॰ सू॰ एवं भागवत-पुराण का कथन है कि महान् व्यक्ति भी साहस एवं घर्मव्यतिक्रम करते पाये गये हैं। किन्तु वे महान् तपों से युक्त होने के कारण पाप के मागी नहीं हो सके (वे व्यतिक्रमों के प्रभावों से मुक्त हो गये), किन्तु पश्चात्कालीन लोग उन उदाहरणों का पालन करते हुए और उसी मार्ग पर चलते हुए पाप के मागी हो जाते हैं। कुमारिल ने इस प्रकार के बारह दोषों का उल्लेख किया है, उनकी व्याख्या की है और कहा है कि इनके मूल में क्रोध या अन्य वासनाएँ हैं, उन दोषपूर्ण कर्मों के कर्ता उन्हें घर्म की संज्ञा नहीं देते और न आधुनिक काल के लोग ऐसे कर्मों को सदाचार ही मानते। ये वारह उदाहरण इस प्रकार हैं-प्रजापित जिन्होंने स्वयं अपनी पुत्री (उषा, जैसा कि कुमारिल ने व्याख्या की है) को कामुक दृष्टि से देखा; द्रन्इ जो अहल्या के जार (उपपति, प्रेमी) के रूप में उल्लिखित हैं (कुमारिल की व्याख्या के अनुसार अहल्या 'रात्रि' का द्योतक है); विसष्ठ ने राक्षस द्वारा अपने सी पुत्रों की हत्या के उप-रान्त आत्महत्या करनी चाही; विश्वामित्र ने उस त्रिशंकु का पौरोहित्य किया, जो शाप से चाण्डाल हो गया था; नहुष , जिसने इन्द्र की स्थिति प्राप्त करने पर, इन्द्र की पत्नी शची को प्राप्त करना चाहा और अजगर बना डाला गया; पुरूरवा, जो उर्वशी से विछुड़ जाने पर मर जाना चाहता था (फाँसी लगाकर या लटक कर); कृष्ण-द्वैपायन, जिन्होंने ब्रह्मचारी रहकर भी अपने सहोदर माई विचित्रवीर्य की विधवाओं से पुत्र उत्पन्न किये; भीष्म, जिन्होंने अविवाहित रहने पर भी अश्वमेघ यज्ञ किये; धतराष्ट्र, जिन्होंने जन्मान्य होने पर भी ऐसे यज्ञ किये।

७७. दृष्टो धर्मव्यतिक्रमः साहसं च महताम् । अवादीर्बल्यात् । गौतम (१।३-४), दृष्टो धर्मव्यतिक्रमः साहसं च पूर्वेषाम् । तेषां तेजोविशेषेण प्रत्यवायो न विद्यते । तदन्वीक्ष्य प्रयुञ्जानः सीदत्यवरः । आप० घ० सू० (२।६।१३।-७-६); देखिए भागवत (१०, पूर्वाधं ३३।३०)ः धर्मव्यतिक्रमरो दृष्ट ईश्वराणां च साहसम् । तेजीयसां न दोषाय वह्नेः सर्वभुजो यथा । मनु० (६।७१) का कथन है कि प्राणायाम एवं अन्य प्रयोगों से इन्द्रियों एवं मन की अशुद्धता दूर हो जाती है ।।

जिन्हें अन्घे लोग नियमानुकूल नहीं कर सकते (जैमिनि, ६।१।४२); पाँचों पाण्डवों ने एक ही नारी (द्रौपदी) से विवाह किया; युधिष्ठिर ने वाक्यछल से अपने गुरु द्रोण की मृत्यु करायी; कृष्ण एवं अर्जुन महामारत में मद्य पिये हुए वर्णित हैं (उमी मध्वासवक्षीवी दृष्टी मे केशवार्जुनी, उद्योगपर्व ४६।४) और उन्होंने अपने मामा की पुत्रियों से विवाह किया था; राम ने सीता की स्वर्ण-प्रतिमा बनाकर अश्वमेघ यज्ञ किया था ।

कुमारिल ने इन कतिपय दोषों के मार्जन के सिलसिले में जो तर्क दिये हैं वे उनकी महान् विदग्घता को प्रद-शित करते हैं, कहीं तो उन्होंने तपों की चर्चा की है (यथा, विश्वामित्र के उदाहरण में) और कहीं पर उदाहरण को ही भामक ठहराया है (यथा, सुमद्रा के विषय में जो कृष्ण की बहिन कही गयी हैं) । दिखए विस्तार

के लिए इस महाग्रन्य का खण्ड ३, पृ० ८४५–८४८ ।

एक मनोरंजक अधिकरण है होलाकाधिकरण (जैमिनि १।३।१५-२३)। ऐसा कहा गया है कि होलाका का प्रयोग पूर्वदेशीय लोगों द्वारा, आह्नीनैबुक का दाक्षिणात्यों तथा उद्दूषमयज्ञ का प्रयोग उत्तर वालों द्वारा होना चाहिए। स्थापित निष्कर्ष तो यह है कि इस प्रकार के अनुष्ठान या कृत्य सभी के लिए हैं (केवल पूर्व या दक्षिण या उत्तर वालों के ही लिए नहीं) , यदि वे पूर्व वालों या दक्षिण वालों के लिए उपयुक्त हैं तो कोई तर्क नहीं है कि वे उत्तर वालों के लिए उपयुक्त नहीं हैं। वैदिक विधियों के विषय में सामान्य नियम यह है कि वे सभी आयों द्वारा प्रयुक्त हो सकती हैं, इसके लिए कि उपर्युक्त अनुष्ठानों के लिए कोई नियन्त्रित वैदिक वनन है ; कोई समीचीन तक नहीं दिखाई पड़ता। इस वात पर पूर्व विवेचन के लिए देखिए इस महा-ग्रन्थ का खण्ड ३, पू० ८५१-८५३। दायमाग (याज्ञ० २।४० एवं ६।२२-२३) ने इस दृष्टान्त की ओर संकेत विया है।

धर्मशास्त्र के लेखकों द्वारा होलाकाधिकरण-न्याय का बहुधा उल्लेख हुआ है। विश्वरूप (याज्ञ० १।५३) ने सिद्धा तसूत्र को उद्धत किया है-- अपि वासर्वधर्मः तन्यायत्वाद् विधानस्य (जैमिनि १।३।१६) और यह जोड़ा है कि यदि कोई बात कुछ लोगों के लिए उपयुक्त मानी जाती है तो वह सभी लोगों के लिए उपयुक्त है। इस अधिकरण के वास्तविक अर्थ के विषय में मध्यकालीन लेखकों में मतैक्य नहीं है। दायमाग (याज्ञ० २।४२) में आया है कि पूर्वर्द देश के लोगों द्वारा होलाका के प्रयोग से जिस श्रुति की ओर संकेत मिलता है वह मात्र 'सामान्य श्रुति' है कि होलिका कृत्य किये जाने चाहिए। दूसरी ओर शूलपाणि के प्रायश्चित्त विवेक की टीका में गोविन्दा-नन्द ने कहा है कि होलाकाधिकरण से इतना ही पता चलता है कि इस व्यवहार (प्रयोग) से यह श्रुति प्रकट होती है कि 'प्राच्य लोगों को होलाका का प्रयोग करना चाहिए', किन्तु यह सामान्य रूप में यों है—'किसी देश का

आचार उस देश के लोगों द्वारा पालित होना चाहिए '। 🗣

अप्रतिपर्व (२१६।१८, चित्राव संस्करण २१६।१८) ने सुभद्रा के विषय में स्पष्ट कहा है—'बुहिता वसुदेवस्य वासुदेवस्य च स्वसा ।' सण्डदेव के मीमांसाकौस्तुभ में आया है : 'एवमर्जुनस्य मातुलकन्यकायाः।सुभद्रायाः परिण येऽपि सुभद्राया वसुदेवकन्यात्वस्य साक्षात् व्विचवय्यअवणात् ।' (पृ० ४८, चौलम्बा संस्कृत सीरीज, १६२४)। यह एक ऐसा उवाहरण है जो इस बात का द्योतक है कि कभी-कभी कट्टर संस्कृत-लेखक अपने सिद्धान्तों की रक्षा में कुछ निचित्र बातों का आध्य ले बैठते हैं।

७६. तस्माद्यस्मादेवाचारात् स्मृतिवाक्याद्वा या श्रुतिरवक्यं कल्पनीया तयैव तद्गतस्याचारांशस्य स्मृतिपदस्य चोपपत्तेनं तत्राधिककत्पनेति होलाकाधिकरणस्यार्थः। दायभाग (२।४२); प्राच्येहो लाका कर्तव्येति विशेषश्रुतिनं कल्प्यते किंतु देशधर्मः कर्तस्य इति सामान्यत एव, अन्यवा देशान्तरे आचारान्तरात् अत्यन्तरकल्पनागौरवं स्पादिति होस्राकाधिकरणन्यायः । बल्वार्थकौमुदी (प्रायश्चित्रविवेक, पृ० १४२)।

## धर्मशास्त्र से सम्बन्धित मीमांसासिद्धान्त एवं व्याख्या के नियम

वैदिक वाक्यों (वचनों, वक्तव्यों अथवा मूलपंक्तियों) की व्यास्या के लिए पूर्वमीमांसा ने अपनी एक विशिष्ट पद्धित एवं सिद्धान्तों का उद्भव किया है। अब हम उन सिद्धान्तों एवं नियमों का उल्लेख करेंगे, उनकी व्यास्या उपस्थित करेंगे और यह देखेंगे कि धर्मशास्त्र के लेखकों ने अपनी समस्याओं के समाधान के लिए किस प्रकार उनका प्रयोग किया है।

मीमांसा-सिद्धान्त और व्याख्या के नियम कई दलों में विमाजित हैं। कुछ ऐसे नियम हैं जो केवल वैदिक यज्ञों एवं उनके पारस्परिक सम्बन्धों के विस्तारों से सम्बन्धित हैं। इस क्षेत्र में सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण नियम यह है कि केवल विधियाँ ही प्रामाणिक होती हैं और उन्हीं को मान्यता की शक्ति प्राप्त है, अर्थवाद वहीं तक प्रमाण हैं जहाँ वे विधियों के साथ एक पूर्ण वाक्य-रचना प्रदान करते हैं तथा विधियों की प्रशंसा में प्रयुक्त होते हैं (पूर्व मी० सूर्व शिराण)। विधियाँ एवं अर्थवाद कमानुगत विवेचित नहीं हैं, प्रत्युत वे पूर्व मी० सूर्व के कितपय अध्यायों में विकीण हैं। उदाहरणार्थ, अर्थवादों का वर्णन प्रथमतः १।२।१-१८ (अर्थवादाधिकरण) में हुआ है, किन्तु बहुत-से अन्य स्थानों में उनके विषय में विवेचन हुआ है, यथा—३।४।१-६, ३।४।१०, ३।४।११, ४।३।१-३, ६।७।२६-२७, १०।८।५, १०।८।७ एवं ८ में।

यह बात नहीं मूलनी चाहिए कि मीमांसा का सम्बन्ध किसी राजा या किसी सार्वभौम लोकनीतिक समा द्वारा स्थापित विघान से नहीं है। यह धर्म (अर्थात् धार्मिक कृत्य एवं उनसे सम्बन्धित विषय) का सम्यक् ज्ञान देने की बात करती है और ज्ञान की प्राप्ति का साधन स्वयं वेद है तथा मीमांसा का प्रमुख उद्देश्य है वैदिक यज्ञों की प्रिक्रिया (इतिकर्तंव्यता) तथा उसके कितपय सहायक एवं मुख्य विषयों को व्यवस्थित करना।

नियम-व्यवस्था की व्याख्या एवं व्याख्या के मीमांसा-नियमों के बीच बहुत बड़ा अन्तर पाया जाता है। प्रथम बात यह है कि नियम तो मनुष्य-कृत होते हैं, वे नियामक या व्यवस्थापक की इच्छा को प्रकट करते हैं, उनके उद्देश्य अधिकांश में सांसारिक अथवा व्यावहारिक होते हैं, उनका सुधार हो सकता है या वे विलुप्त किये जा सकते हैं और अपने कर्ता के आश्य के अनुसार व्याख्यायित हो सकते हैं। किन्तु मीमांसा का सम्बन्ध वेद

१. धमें प्रमीयमाणे तु वेदेन कारणात्मना । इतिकत्तंव्यताभागं मीमांसा पूरियध्यति ॥ शास्त्रदीिपका पर युक्तिस्नेहप्रपूरणी (पृ० ३६, देवनाथ की अधिकरणकौमुदी (पृ० ३) एवं तन्त्ररहस्य द्वारा उद्धृत । स्वयं पू० मी० सू० (३।३।११) में 'इतिकर्त्तंव्यता' शब्द आया है (असंयुक्तं प्रकरणादितिकर्त्तंव्यतािष्टत्वात्) । इसके पूर्ववर्ती सूत्र (भूयस्त्वेनोभयश्रुति) पर शबर ने टिप्पणी की है—'ये च भूयां सो गुणाः सेतिकर्तंव्यता)' तथा पू० मी० सू० (११।२।६, अङ्गानि तु विधानत्वात्प्रधानेनोपदिश्येरंस्तस्मात्स्यादेकदेशत्वम्) पर शबर ने व्याख्या की है: 'विधानं कल्य इतिकर्त्तव्यतेत्यर्थः ।'

से है जो नित्य है, स्वयम्मू है, जो घामिक विषयों की विवेचना करता है, जिसका सुघार नहीं हो सकता और न जो विलुप्त हो सकता है और जो वैदिक शब्दों के आश्यय के अनुसार ही व्याख्यायित होता है। अत: यद्यपि पूर्व-मीमांसा द्वारा विकसित वैदिक वचनों की व्याख्या के कुछ नियम मैक्सवेल के 'इण्टर प्रेटेशन आव स्टैच्यूट्स' जैसे प्रन्थों में विकसित नियम-व्यवस्थाओं की व्याख्या के नियमों से मिलते-जुलते हैं। तथापि प्रस्तुत लेसक विस्तार के साथ इस विवेचन में नहीं पड़ेगा और न मीमांसा-नियमों तथा मैक्सवेल के नियमों की समानता के प्रदर्शन में लगेगा। आज से लगमग ५५ वर्ष पूर्व सन् १६०६ में 'टैगोर लॉ लेक्चसं' में श्री किशोरी लाल सरकार ने इस प्रकार का कार्य किया था। उन दिनों आघुनिक विद्वानों द्वारा मैमांसा का अध्ययन अपनी आरम्भिक अवस्था में था, अत: अपने पूर्ववर्ती लेखक की मान्यताओं के विरोध में कुछ कहना उचित नहीं होगा। किन्तु इतना कहे विना रहा नहीं जाता कि उस विद्वान् ने भरसक यही कहने का प्रयत्न किया कि जैमिनि के व्याख्या-सम्बन्धी नियम किसी भी प्रकार मैक्सवेल द्वारा स्थापित नियमों से हेय नहीं हैं और दोनों में बहुत साम्य है। ऐसा करने के लिए श्री सरकार वहुत खींचातानी करते हैं और जटिल व्याख्याएँ उपस्थित करते हैं। कहीं-कहीं तो ऐसा प्रकट होता है कि उन्होंने जैमिनि एवं शवर को ठीक से समझा मी नहीं है। व

इस ग्रन्थ में हमारा सम्बन्ध केवल पूर्वमीमांसा के उन सिद्धान्तो एवं व्याख्या-सम्दन्ती उन नियमों से है जो धर्मशास्त्र को प्रमावित करते हैं। हमने यह बहुत पहले देख लिया है कि मीमांसा के कितने सिद्धान्त एवं कितनी पारिभाषिक अभिव्यक्तियाँ धर्मशास्त्र को प्रमावित करती हैं। अब हम व्याख्या के नियमों का विवेचन उपस्थित करेंगे।

प्रथम नियम यह है कि वेद का कोई भी माग (यहाँ तक कि एक शब्द मी) अनर्थक (अर्थहीन या उद्देश-हीन) नहीं है। इसी से वेद का अधिकांश विधियों की प्रशंसा में अर्थवाद के रूप में विवेचित हुआ है। यह बात ऊपर कही जा चुकी है (गत अध्याय)। पू० मी० सू० में विधियों को अति संमान दिये जाने के फलस्वरूप तथा अर्थवादों (जो केवल प्रशंसा के निमित्त आते हैं) और मन्त्रों (केवल अभिधायक के रूप में) को गौण रूप देने के कारण ब्राह्मणग्रन्थों का थोड़ा-सा अंश परमोध्य प्रमाण वाला को गया है, जब कि ब्राह्मणों एवं संहिताओं का बहुलांश, जिसमें मन्त्र संगृहीत हैं, गौण महत्ता वाला रह गया है या कुछ मी महत्तापूर्ण नहीं रह पाया है।

विभिन्न रृष्टिकोणों से व्याख्या-सम्बन्धी मीमांसा-नियम कई श्रेणियों में विमाजित हो जाते हैं। कुछ तो सामान्य हैं और कुछ विशिष्ट। जब बहुत-से मूल वचन एक ही विषय से सम्बन्धित बातों की व्यवस्था करते हुए एक-दूसरे के विरोध में पड़ जाते हैं और श्रुति, लिंग, वाक्य, प्रकरण, स्थान एवं समाख्या (३।३।१४) के प्रयोग को साधन मान लेते हैं तो कुछ नियमों को विशिष्ट विधि से संलग्न हो जाना पड़ता है, तथा कुछ नियम ऐसे हैं जिनका सम्बन्ध अधिकार, अतिदेश, ऊह, बाध, तन्त्र एवं प्रसंग से रहता है।

सामान्य नियमों के कुछ उदाहरण दिये जा रहे हैं। केवल विधियों ही विशिष्ट आवश्यक प्रमाण वाली होती हैं तथा अर्थवाद तभी प्रामाणिक होते हैं जब विधियों के साथ वाक्य-रचना की पूर्णता घोषित करते हैं। यह एक सामान्य नियम है। विधियों, नियम-विधियों एवं परिसंख्या-विधि के अन्तर को प्रदर्शित करने वाले नियम मामान्य होते हैं।

२. इस विषय में देखिए इस महायन्य का लग्ड ३, पू० ८४१-८४२।

मीमांसा-नियम ऐसा है कि जब किसी वचन के किसी अंश के अर्थ के विषय में कोई सन्देह हो तो उस वचन के शेष मागों पर निर्मर रहकर उसका निराकरण किया जाता है। इदेखिए तै॰ ब्रा॰ (३।२।४।१२) याला उदाहरण, यथा- अक्ताः शकरा उपदघाति, तेजो वै घृतम्। ' 'वह लेपित कंकड़ रखता है, वास्तव में धी दीप्तिमान है।' किस वस्तु से कंकड़ पर लेप लगाया जाता है ? इस सन्देह का निराकरण वाक्य के शेष अंग से हो जाता है, बह घी है, जिससे कंकड़ पर लेप लगाया जाता है (पू० मी० सू० १।४।२४) । मीमांसा वैदिक वचनों में मतमेद (या विरोध) उठाने का घोर विरोध करती है, इसी से जब कोई और चारा नहीं रह जाता तभी वह विकल्प की अनुमति प्रदान करती है। देखिए गत अध्याय में विकल्प-सम्बन्धी विवेचन । एक दूसरा सामान्य नियग यह है कि एकवचन में बहुवचन सिन्निहित रहता है। मीमांसा में इसे 'ग्रहैकत्वन्याय' (पू० मी० सू० ३।१।१३-१५) कहा जाता है। ज्योतिष्टोम यज्ञ में देवताओं को सोम से पूर्ण कितपय ग्रह (पात्र या कटोरे या प्याले) दिये जाते हैं और तीन सबनों (प्रात:, मध्याहन, सायं सोम से रस निकालने) पर पिये जाते हैं । श्रुति में आया है—'दशापिवत्रेण ग्रहं सम्माष्टि' अर्थात् सफेद ऊन से बने झाड़न से या शोधनी से वह ग्रह को पोंछता है (स्वच्छ करता है)।' दर्श-पूर्णमास में ऐसा कहा गया है-वह पुरोडाश (परोठा या रोट या रोटी) के चतुर्दिक् एक अग्निकाण्ड या अंगार या मञ्चाल (उल्का) ले जाता है।' अब प्रश्न यह है कि क्या एक ही ग्रह (क्योंकि 'ग्रह' शब्द आया है) स्वर्ष्ट करना है तथा क्या एक ही पूरोडाश के चारों ओर मशाल ले जाना है या कई ग्रहों तथा पूरोडाशों से मतलब है? स्थापित निष्कषं तो यह है कि सभी पात्रों (प्यालों) को स्वच्छ करना है तथा सभी पूरोडाशों के चतुर्दिक अंगार घमाना है। यहाँ एकवचन पर ही नहीं आरूढ रहना है। इसी से कुमारिल तथा अन्य लोगों द्वारा एक सामान्य नियम निकाला गया है कि अनुवास या उद्दिश्यमान के विशेषण की ओर, जिसके विषय में पहले से ही कछ (विघेय) कहा जाता है, संकेत नहीं किया जाता और न उस पर आरूढ रहा जाता है। वर्मशास्त्र ग्रन्थों में इस वात पर निर्मर रहा जाता है। याज्ञ० (२।१२१) में आया है कि पितामह द्वारा प्राप्त भूमि, सम्पत्ति (चाँदी, सोना आदि) आदि पर पिता एवं पुत्र का बरावर माग होता है। यहाँ 'पितामह' शब्द पर ही नहीं आरूढ रहना है, वही नियम प्रिपतामह द्वारा प्राप्त भूमि एवं सम्पत्ति पर भी लागू होता है, जैसा कि व्यवहारम् यूख में आया है। इसी प्रकार नारद-स्मृति (१६।३७) में आया है—'अपूथक् भाइयों की घार्मिक पूजा (त्रिया-कर्म) समान

३. सिन्दिग्धेषु वाक्यशेषात् । पू० मी० सू० (१।४।२४) । विषयवाक्य यह है :— अक्ताः शर्करा उपद्रधाति तेजो व घृतम्' (तै० ब्रा० ३।२।५।१२) । मिलाइए मैक्सवेल (पू० २६); 'प्रत्येक वाक्य के शब्दों की व्याख्या इस प्रकार होनी चाहिए कि वे अन्य व्यवस्थाओं की संगति में बैठ जायें।'

४. देखिए मैक्सवेल (१६५३ का १०वाँ संस्करण), पृ० ३४६ जहाँ पुंल्लिंग शब्दों में स्त्रीलिंग तथा एक-वचन में बहुवचन तथा इनके विपरीत रूप की ओर निर्देश है।

प्र. ३।४।२२ पर टुप्टीका की टिप्पणी इस प्रकार है—'उद्दिश्यमानस्य विशेषेणमविविक्षिशिमिति स्थितमेव' एवं १०।३।३६ पर टिप्पणी यों है—'उद्दिश्यमानस्य च संस्था न दिवध्यते ग्रहस्येव ।'

६. व्यवहारममूल में आँया है—'बस्तुतस्तु पितामहपदमिवविक्षितम् । अन्यथा प्रिपतामहाद्युपात्ते सदृशस्वाम्य-स्याभावप्रसक्तेः । अनुवाद्यविशेषणस्याच्च' (पृ० २६) । 'अनुवाद्य' का अर्थ वही है जो उद्दिश्यमान या उद्देश्य (विषय या कर्ता जिसके बारे में कुछ अर्थात् विषय कहा जाता है) का है । 'अत्र अविभवताना किरवे बे देश्यसर्पद म् । भ्रातृणानिति तु तिद्वशेषणत्वादिवविक्षितम्' (व्य० म०, पृ० १३२) । मेघातिथि (मनु २।२६) ने कहा है—'म च

होती है, किन्तु पृथक् (विमाजित) हो जाने पर वार्मिक पूजा भी पृथक्-पृथक् होने लगती है।'यहाँ पर 'अपृथक् व्यक्तियों' मुख्य विषय है, एवं 'माइयों' शब्द विशेषण या उपाधि रूप में है, जिस पर आरूढ होने की आवश्यकता नहीं है, अतः यही नियम अलग न हुए पितामह, पिता, पुत्रों, चाचाओं एवं मतीजों के विषय में भी लागू होता है। मेघातिथि (मनु २।२६) ने इस न्याय का उल्लेख किया है। यही नियम कुछ मामलों में (अर्थात् कहीं-कहीं) लिंग के लिए मी प्रयुक्त होता है, अर्थात् पुरुषों का द्योतक शब्द स्त्रियों को मी अपने में सम्मिलित करता है। उदाहर-णार्थ, याज्ञ० (२।१८२) एवं नारद (८।४०) ने दास के विषय में कुछ नियमों की व्यवस्था की है। व्यवहारमयूख का कथन है कि इन वचनों में गुंल्लिंग (पुंस्त्व) पर ही सीमित नहीं रहना है, नियम स्त्रियों (दासियों) के लिए मी है। इन नियमों के अपवाद मी हैं। 'ग्रहों' (प्यालों) के विषय कानियम 'चमसों' (चमचों) के लिए प्रयुक्त महीं होता है (पू० मी० सू० ३।१।१६-१७) । यह नियम कि किसी विधि में, किसी विधय का विशेषण शाब्दिक अर्थ में नहीं लिया जाना चाहिए और न उस पर बल ही दिया जाना चाहिए, अन्य बातों के लिए भी प्रयुक्त होता है । कुछ गम्मीर अभियोगों में 'दिव्य'—सम्पादन के विषय में कल्पतरु (व्यवहार पर, पृ० २१०-२११) एवं व्यवहारमयूख (पृ० ४४-४६) ने कालिकापुराण से तीन क्लोक उद्घृत किये हैं और इस उवित (वचन या न्याय. का कथन) का प्रयोग व्यवहारमयूख द्वारा इन सब्दों में हुआ है--- परदाररूपं विशेषणमविवक्षितमिश्शापस्या-नुवाद्यत्वात्' (देखिए व्य॰ म॰, पृ॰ ८३-८४) । किन्तु 'पशुमालमते' में, जहाँ 'याग' के विषय की विधि है, ऐसा। अवस्य समझा जाना चाहिए कि जो व्यवस्थित हुआ है, वह याग है जिसमें पुंस (नर) पशु की बिल की व्यवस्था है, इसीलिए एक ही पशु (और वह मी नर पशु) की बलि दी जाती है।

यद्यपि वेद ने 'स्वगंकामो यजेत' (स्वगं की इच्छा करने वाले की यज्ञ करना चाहिए) में पुंल्लिंग का प्रयोग किया है, किन्तु जैमिन (६।१।६-१६) ने व्यवस्था दी है कि यहाँ स्वियाँ मी सम्मिलित हैं और उन्हें मी याग करने का अधिकार है। ' जैमिनि ने आगे व्यवस्था दी है कि पित एवं पत्नी को एक साथ धार्मिक कर्तव्य करना चाहिए (६।१।१७-२१), किन्तु उन्होंने ऐसा कह दिया है कि जहाँ श्रुति ने कुछ विषयों को केवल यजमान (पुरुषकर्ता) द्वारा किये जाने की व्यवस्था दी है, वहाँ केवल पुरुष ही वैसा करेगा, क्योंकि मन्त्रों के ज्ञान में पत्नी पित के समान नहीं होती और वह अज्ञानी भी होती है, इसीलिए उसको उन्हीं कर्मों को करने की छूट है, जहाँ स्पष्ट रूप से व्यवस्था है, यथा—धृत की ओर देखना, ब्रह्मचर्य-पालन आदि (६।१।२४) 'तस्या यावदुवतमाधी-

प्रधाने लिङ्क्तासंस्थादि विशेषणं विवक्ष्यते, ग्रहं संमार्ष्टीति सत्यप्येकवचने सर्वे ग्रहाः संमृष्यन्ते ।' श्लोकवातिक ने उद्देश्य को यों परिभाषित किया है—'यह त्तयोगः प्रायम्यमित्याद्युद्देश्यलक्षणम् । तह त्तमेवकारश्य स्यादुपादेय-लक्षणम् ।। वदत्यर्थं स्वशक्त्या च शब्दो वक्त्रनपेक्षया ॥ अनुमानपरि०, श्लोक १०६-११० ।

७. अस्मिन् प्रकरणे वासपवगत पुंस्स्वस्याविविक्षतत्वाव् दास्यामप्येष सर्वो विधिर्त्तेयः। व्य० म० (प्० २१०)। देखिए व्यवहारममूल (बीरिमित्रोदय का भाग, प्० ३२२)। ६।१।६ पर शबर ने ('पशुमालमेत') के विषय में टिप्पणी की है:—'इवं तु पशुत्वं यागस्य विशेषणत्वेन श्रूयते। तत्र पशुत्वस्य यागस्य च सम्बन्धो न ब्रब्य-विषय में टिप्पणी की है:—'इवं तु पशुत्वं यागस्य विशेषणत्वेन श्रूयते। तत्र पशुत्वस्य यागस्य च सम्बद्धमेवं पुंत्रविक्षकत्वं च। सीयमनेकविशेषणविशिष्टो यागः श्रूयते। स यवा-वागयोः।' यथा पशुत्वं याग सम्बद्धमेवं पुंत्रविक्षकत्वं च। सीयमनेकविशेषणविशिष्टो यागः श्रूयते। स यवा-वागयोः।' वषा पशुत्वं याग सम्बद्धमेवं पुंत्रविक्षकत्वं च। सीयमनेकविशेषणविशिष्टो यागः श्रूयते। स यवा-वागयोः। उपादेयत्वेन बोदितत्वात्।' पृ० १३५६।

इ. तस्मात्कलाचिनी सती स्मृतिमप्रमाणीकृत्य ब्रब्धं परिगृहगीयाच जेत चेति । शबर (पू॰ मी॰ सू॰ ६।१।१३ पर)।

केंद्वाचर्यमतुल्यत्वात्')। पत्नी स्नान करती है और ऐसे कर्म करती है, यथा—अञ्जन लगाना, आखमन करना बोर जब तक प्रातःकालीन या सायंकालीन अग्निहोत्र चलता रहता है, मौन घारण करना । दर्शपूर्णमास तथा अन्य यज्ञों में उसे योक्त्र (मूंज के त्रिसूत्र) से अपनी किट को मेखला के रूप में बाँघे रहना पड़ता है । उसे मन्त्र के साथ पात्र में घृत को देखना पड़ता है और वह मन्त्र है 'महीनां पयोस्योषघीनां रसोऽसि अदब्धेन त्वा चक्षुषाऽवेक्षे सुप्रजा-स्त्वाय' अर्थात् 'आप गौओं के दूघ हैं, औषघियों के रस हैं, अच्छी सन्तान की प्राप्ति के लिए मैं निनिमेष दृष्टि से देख रही हूँ' (तै० सं० २११०१३) । इसके पूर्व कि पित पितत्र अग्नियों को स्थापित करे, पत्नी को अपने पिता यापित से यज्ञों में कहे जाने वाले मन्त्रों को सीख लेना चाहिए (देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड २, पृ० १०४१, पाद-टिप्पणी)। कमशः वैदिक यज्ञों में पत्नी की महत्ता समाप्त हो गयी और वह मात्र दर्शक रह गयी, वह यजमान (अपनेपित) एवं पुरोहित द्वाराकिये जाने वाले सभी कृत्यों को केवल घण्टों देखती रहती है। पे

वैदिक यज्ञों के विषय में स्त्रियों के अधिकारों पर उपर्युक्त प्रतिबन्धों के रहते ,हुए भी स्मृतियों ने स्त्रियों के लिए कुछ नियम बना दिये हैं, किन्तु वहाँ वचन पुंल्लिंग में रखा गया है । उदाहरणार्थ, मनु,० (११।६३) ने व्यवस्था दी है कि किसी ब्राह्मण , क्षत्रिय एवं वैश्य को सुरापान नहीं करना चाहिए । मिताक्षरा (याज्ञ०३।२५६) के मतानुसार यह निषेध तीन उच्च वर्णों के सदस्यों की पितनयों के ¦िलए भी है ।

पू० मी० सू० में आया है कि विधिवाक्य में किसी शब्द के लिंग एवं वचन पर कुछ विधयों में ध्यान देना चाहिए और उस पर आरूढ मी होना चाहिए। उदाहरणार्थ, पू० मी० सू० (४।१।११-१६) में ऐसा स्थापित है कि ज्योतिष्टोम् में बिल दिया जाने वाला अनिषोमीय पशु एक ही है जिसा कि 'यो दीक्षितो यद् अनिषोमीय पशुमालमित (जो व्यक्ति दीक्षा ले चुका है और अग्नि एवं सोम को पशु की बिल देता है) नामक वचन से स्पष्ट है। अश्वमेध के प्रसंग में जो ये शब्द आये हैं— 'वसन्ताय किपञ्जलानालमते ग्रीष्माय कलविङ्कान. . . ' (वह वसन्त श्रम्तु के लिए किपञ्जलों की बिल देता है) वहाँ बिल दिये जाने वाले किपञ्जल पक्षी केवल तीन हैं (एक या दो नहीं और न तीन से अधिक)। " इसी प्रकार इस उक्ति

दै तस्मास्सवं यजमानेन कर्तव्यम् । आहत्य विहितं पत्या च । टुप्टीका (६।१। २४ पर, पू० १३७६) । १०. कात्यायनश्रोतसूत्र (४।१३) की टीका में पद्धित की टिप्पणी यों है: 'उपवेशन-व्यतिरिक्तं पत्नी किमिप न करोतीति सम्प्रदायः । तच्च साधुतरम् । विद्वत्तया पुमानेव कुर्यादिवदुषीतरा । वेदाध्ययनशून्यत्वात् । प्रति-षिद्धं हि तिस्त्रयः ॥' शास्त्रदीपिका (६।१।२४)

११. 'वसन्ताय कपिञ्जलानालभते ग्रीष्माय कलविडकान्...आदि; यह वाज० सं० (२४।२०) एवं मंत्रा० सं० (३।१४।१) में आया है। इसे पू० मी० सू० (११।१।३१-४६) में कपिञ्जलन्याय कहा जाता है। 'कपिञ्जालान' में बहुवचन है और कम-से-कम तीन कपिञ्जलों की व्यवस्था है। सहस्रों कपिञ्जलों की बिल से अधिक फल नहीं प्राप्त होगा, क्योंकि केवल एक ही व्यवस्था दो हुई हैन कि कितपय अन्य संख्याओं की व्यवस्था। शास्त्रदीपिका में आया है: 'यो हि त्रीनालभते यश्च सहस्रं तयोक्भयोरिप बहुत्वसम्पावनमविशिष्टम्।... निवृत्त-व्यापारे च विधी, न हिस्यादिति निषेध शास्त्रं प्रवर्तत इत्यधिकानालम्भः।' इसकी ओर पराशरमाधवीय (१।२।२८१) में संकेत है, यथा 'प्राणायामैरिति बहुवचनस्य कपिञ्जलन्यायेन त्रित्वे पर्यवसानात् त्रिभिः प्राणायामैः शुध्यित इत्यर्थः।' मिलाइए पू० मी० सू० (४।१।११); 'तथा च लिंगम्' पू० मी० सू० (४।१।१७)। तै० सं० (२।१।२।४) में यह वचन है: 'वसन्ते प्रातराग्नेयीं कृष्णग्रीबीमालभेत ग्रीष्मे मध्यन्तिने संहितामैन्त्रीं शरध-

में— 'वह वसन्त में अग्नि को प्रातःकाल काली गर्दन वाला पक्षी, ग्रीष्म में मध्याह्न (दोपहर) काल में कई रंगों वाला पक्षी, शरद में वृहस्पति को क्वेत रंग का पक्षी देता है, मादा पक्षी की ओर संकेत है, क्योंकि उसके उपरान्त 'वे गमंवती हो जाती हैं' (गॉमणायो मवन्ति) शब्द आ जाते हैं। धमंशास्त्र ग्रन्थ बहुधा कहते हैं कि बहुत-से वचनों में प्रयुक्त पुंल्लिंग शब्दों में स्त्रियाँ सम्मिलित नहीं हैं। उदहरणार्थ, अग्निपुराण (१७४। ४६-६१) ने सामान्य रूप से सभी वर्तों में मान्य नियमों की चर्चा करते हुए व्यवस्था दी है कि वर्त करने वाले व्यक्ति को स्नान करना चाहिए, व्रतमूर्तियों (व्रतों वाले देवताओं की मूर्तियों) की पूजा करनी चाहिए, व्रत के उपरान्त जप एवं होम करना चाहिए, और सामध्यं के अनुसार दान करना चाहिए तथा २४, १२, ४ या केवल ३ विश्रों को मोजन देना चाहिए। निणंयसिन्ध (पृ० २४) ने इसे पृथ्वीचन्द्र से उद्घृत किया है और कहा है कि यहाँ केवल पुंल्लिंग शब्द 'विग्राः' आया है, अतः केवल ब्राह्मणों को ही मोजन देना चाहिए न कि स्त्रियों को भी। भव

इस नियम के विरोध में हेमाद्रि 13 ने पद्म ० को उद्धृत करते हुए लिखा है—'यदि कोई नारी गर्म-वती हो, अभी-अभी जननिक्रया हुई हो (सौरी में हो), या बीमार हो या अशुद्ध हो गयी हो, तो उसे किसी अन्य व्यक्ति द्वारा व्रत करा लेना चाहिए, और जब वह शुद्ध हो जाय तो उस व्रत को स्वयं भी कर सकती है।' इस पर निर्णयसिन्धु का कथन है कि यह नियम पुरुषों के लिए भी लागू होता है, जब कि वे अशुद्ध हो जाते हैं, क्योंकि यहाँ पर लिंग पर आरुद्ध रहना आवश्यक नहीं है।

शब्दों एवं वाक्यों की व्याख्या के लिए मीमांसा ने नियमों का निर्देश किया है। सर्वप्रथम शब्द-सम्बन्धी कुछ नियमों के दृष्टान्त दिये जा रहे हैं—(१) शबर ने अपने माष्य के प्रथम वाक्य में ही यह सिद्धान्त प्रतिपादित किया है कि जैमिनि के सूत्रों एवं वेद के शब्दों को यथासम्मव उसी अर्थ में लेना चाहिए जिसमें वे सामान्यतः प्रचलित आचार या प्रयोग में समझे जाते हैं, न कि उन्हें गौण या पारिमापिक अर्थ के रूप में समझना चाहिए। यही नियम जैमिनि द्वारा (३।२।१-२) 'देवों के निवास-स्थान के लिए मैं 'विह्म,' को काटता हूँ' नामक मन्त्र में प्रयुक्त 'बिह्म,' शब्द के अर्थ के सम्बन्ध में प्रतिपादित हुआ है। यहाँ पर निष्कर्ष यह है कि 'विह्म,' शब्द को हमें प्रमुख अर्थ में, अर्थात् 'एक मुट्ठी कुश के अर्थ में लेना चाहिए, न कि इस गौण अर्थ के रूप में कि यह कुश है या कोई अन्य प्रकार की घास है। शबर ने निम्नलिखित निष्कर्ष उपस्थित किया है— किसी शब्द के मुख्य एवं गौण अर्थों में प्रस्तुत कार्य के सिलिसिले में मुख्य अर्थ को ही ग्रहण करना उचित

परान्हे क्वेतां बार्हस्पत्याम्' एवं तै० सं० (२।१।२।६) में ऐसा आया है—'र्गाभणयो भवन्ति, इन्द्रियं वै गर्भ इन्द्रिय-मेवास्मिन् दधति ।'

१२. पृथ्वीचन्द्रोवयेऽग्निपुराणे—स्नास्वावतवता सर्वव्रतेषु व्रतमूर्तयः। पूज्याः सुवर्णमप्याद्याः...व्रतान्ते वानमेव च। चतुविद्या...पञ्च वा त्रय एव च। विद्रा भोज्या ययाद्यक्ति तेम्यो दद्याच्च दक्षिणाम्। अत्र विद्रा इति पुल्लिंगनिवँद्यात् पुमांस एव भोज्याः, न तु स्त्रियः। एवं सहस्रभोजनादाविष । विरूपदोषस्य प्रमाणान्तरं इति पुल्लिंगनिवँद्यात् पुमांस एव भोज्याः, न तु स्त्रियः। एवं सहस्रभोजनादाविष । विरूपदोषस्य प्रमाणान्तरं विनाऽयुक्तत्वात्। नि० सि० (पू० २४)। इसने शबर के भाष्य (पू० मी० सू० ३।३।१७ एवं १६) पर भी निर्भर किया है।

१३. तथा हेमाद्रौ पाग्रे। गिनणी सूतिकादिश्व कुमारी वाथ रोगिणी। यदाः शुद्धा तदान्येन कारयत् प्रयता स्वयम् । इति पुंसोप्येव विधिः, लिङ्ग्स्याविवक्षितत्वात्। नि० सि० (पृ० २८)।

है। शबर ने पुनः कहा है (१।३।३०) कि वेद एवं प्रचिति प्रयोग में शब्द एक-से हैं और उनके अर्थे भी एक-से ही हैं। भे

वैदिक अग्नियों की स्थापना के विषय में तै० ब्रा० (१।१।४) एवं आप० श्रौ० सू० (५।३।१८) ने तीनों बणों के लोगों के लिए विभिन्न ऋतुओं की व्यवस्था की है और ऊपर से जोड़ दिया है कि रथकार को वर्षा ऋतु में वैदिक अग्नियाँ रखनी चाहिए। अब प्रश्न यह उठता है कि क्या इन वचनों में प्रयुक्त शब्द 'रयकार' उस जाति के किसी सदस्य का द्योतक है (अर्थात् क्या उसे लौकिक अर्थ में लिया जाय) या यह उस व्यक्ति का द्योतक है जो किसी भी वर्ण का हो किन्तु वह रथों का निर्माण करता है (पारिमाषिक अर्थ में) स्थापित निष्कर्ष यह है कि लौकिक अर्थ ही ग्रहण करना चाहिए, व्युत्पत्ति मूलक अथवा पारिमाषिक अर्थ नहीं (पू० मी० सू० ६।१।४४-५०) । रथकार के विषय में आधार (वैदिक अग्नियों की स्थापना) का मन्त्र है 'ऋमूणां त्वा' (तै० ब्रा.० १।१।४।८) । यद्यपि रथकार तीन उच्च वर्णों का व्यक्ति नहीं था, किन्तु वह उस मन्त्र का उचारण कर सकता था, क्योंकि श्रुति ने स्पष्ट रूप से उसके लिए व्यवस्था की है किन्तु वह उपनयन संस्कार नहीं कर सकता था। पू० मी० सू० (६।१।४०) ने तै० ब्रा० एवं आप० श्रोतसूत्र में उल्लिखित 'रथकार' को जाति का द्योतक माना है जिसे सौधन्वन कहा जाता है जो न तो शूद्र है और न तीन उच्च वर्णों में परिगणित है, प्रत्युत वह उनसे थोड़ा हेय है। देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड २. प० ४५-४६। संस्कारकीस्त्रम (प० १६८) ने तर्क उपस्थित किया है कि यदि एक बार हिन्दू-विधवा को गोद लेने का अधिकार दे दिया गया तो केवल यह तथ्य कि वह सामान्य रूप से वैदिक मन्त्रों के उच्चा-रण की अधिकारी नहीं है, उसे उस अधिकार से वंचित नहीं कर सकता और ऐसी घारणा रखना सम्भव है, जैसा रयकार के विषय में कहा गया है। अर्थात् वह किसी बच्चे को गोद लेते समय किसी विशिष्ट वेद मन्त्र का उच्चारण कर सकती है। तै० सं० (४।४।४।२) ने कतिपय शिल्पियों अथवा कर्मकारों का उल्लेख किया है, यथा—तक्ष, रथकार, कुलाल, कर्मार आदि । अथवैवेद (३।४।६) एवं वाज० सं० (३०।६ 'मेघाय रथकार घैर्याय तक्षाणम्') से प्रकट होता है कि उन दिनों समाज में रथकार की स्थिति अच्छी थी।

शब्द को उसके उस अर्थ की छाया (या संदर्भ) में समझना चाहिए जो उपस्थित या प्रस्तुत किया के समीचीन हो। उदाहरणार्थ, श्रुति का कथन है—'वह ख़ुव से काटता है, वह चाकू से काटता है, वह हाथ से काटता है' (सभी स्थानों में किया 'अवदाति' ही है। प्रश्न यह है—क्या सभी प्रकार के हिवपदार्थ चाहे वे तरल हों या अद्रव (कठोर या कड़े), या वे मांस के रूप में हैं या अन्य द्रव्यों के रूप में, क्या ख़ुव से ही काटे जायें? या व्यक्ति को उस हिव (द्रव्य) के अनुरूप ही किसी यन्त्र का उपयोग करना चाहिए? यथा—धृत पात्र से ख़ुव द्वारा निकाला और दिया जाता है, मांस चाकू से काटा जताा है और तब अग्न में डाला जाता है तथा कठिन या मोटी वस्तुएँ (यथा—सिमघा) हाथ द्वारा अग्नि में डाली जाती हैं। निष्कर्ष यह है कि हिव के प्रकार के अनुरूप ही उसका प्रदान किया जाता है। इसे ही 'सामध्याधिकरण' (पू० मी० सू० १।४।२५) कहा जाता है। 18 व्यवहारमयूख ने पितामह द्वारा व्यवस्थित दिव्यों की

१४. य एव लौकिकाः शब्दांस्त एव वैदिकास्त एवैषामर्था इति । शबर (१।३।३०)

१५. अर्थाद्वा कल्पनैकदेशत्वात् । पू० मी० सू० (१।४।२५); शबर ने उद्घृत किया है: 'स्रवेणावद्यति, स्विधितिनावद्यति हस्तेनायद्यति, इति भूयते । कि स्रवेणावदातव्यं सर्वस्य द्वस्य संहतस्य मांसस्य च । तथा स्विधितिना

कर्वों करते हुए उपर्युक्त वचन का सहारा लिया है और कहा है— 'घृत, पके चावल एवं सिमघा आदि के साथ चारों दिशाओं में होम करना चाहिए' और घोषित किया है कि 'घृत का होम ख़वा से, हिव (पके चावल आदि का) का होम ख़ुची (एक चम्मच) से तथा सिमघा का (दाहिने) हाथ से होम करना चाहिए, क्योंकि ये साधन उनके (घृत, हिव एवं सिमघा के) लिए उपयुक्त हैं। व्यवहारमयूख ने ऐसा कहते हुए रघुनन्दन की आलोचना की है, क्योंकि रघुनन्दन ने दायतत्त्व में ऐसी व्यवस्था दी है कि इन तीनों का होम एक साथ होना चाहिए, पृथक्-पृथक् नहीं। तै० सं० (११६१८१२) में विणत दस पिक्षय उपकरणों के लिए भी यही नियम प्रयुक्त होता है, यथा— स्फ्य (लकड़ी की तलवार), घटशकल (तवा) आदि। यहाँ पर पूर्वपक्ष यह है कि यज्ञ में किसी उद्देश्य के लिए इनमें से कोई भी पात्र प्रयुक्त हो सकता है; स्थापित निष्कर्ष यह है (पू० मी० सू० ३११११ एवं ४११७-१०) कि दस उपकरणों का उल्लेख केवल अनुवाद है और यह वर्णन पूर्वपक्ष के कथन के अनुसार नहीं समझा जाना चाहिए, प्रत्युत इनमें से प्रत्येक का उपयोग उसी उद्देश्य से होना चाहिए जिसके लिए वैदिक वचनों में व्यवस्था है (यथा— घटशकल पर पुरोडाश पकाया जाता है), ओखली में मूसल से चावल कूटा जाता है। देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड २, पृ० ६८५ पाद-टिप्पणी २२३३, जहाँ दस उपकरणों (यज्ञपात्रों या यज्ञायुघों) आदि का उल्लेख है। १६

एक ही वाक्य में एक ही शब्द का प्रयोग दो अर्थों में नहीं होना चाहिए, अर्थात् मुख्य एवं गौण दोनों अर्थों में प्रयोग नहीं होना चाहिए। १७ दायमाग (३।२६-३०, पृ० ६७) ने इस उक्ति का सहारा लिया है। जब माई (एक ही माँ के पुत्र) बँदवारा करते हैं तो याज्ञ० (२।१२३) ऐसी स्मृतियों ने व्यवस्था दी है कि माँ को भी पुत्र के बराबर ही माग मिलता है। इस पर दायमाग ने टिप्पणी की है कि 'माता' शब्द (याज्ञ० २।१२३) आदि में का मुख्य रूप से अर्थ है—जननी (जन्म देने वाली), इस स्मृति-नियम का सम्बन्ध विमाता से नहीं है, क्योंकि एक ही वाक्य में एक ही शब्द मुख्य एवं गौण अर्थ में प्रयुक्त नहीं होता। किन्तु इतना कह देना आवश्यक है कि सभी धर्मशास्त्र ग्रन्थ इस नियम को नहीं मानते। अपरार्क (पृ० ७३०) ने याज्ञ०

हस्तेन च उत सर्वेषमार्थतो व्यवस्था।' पूर्वपक्ष यह है: ('अविशेषाभिधानादव्यवस्थेति।' निष्कर्ष यह है: 'अर्थाहा कल्पना, सामर्थ्यत्कल्पनेति सुवेणावद्येद्यथा शक्नुयात् तथा यस्य शक्नुयात् तस्य चेति। आख्यातशब्दानामर्थं अवतां शक्तिः सहकारिणी। एवं चेद्यथाशक्ति व्यवस्था भवितुमहिति। तथा अञ्जलिनां सक्तून प्रदाव्ये जुहोति इति।' यह अन्तिम तै० सं० (३।३।८) से उद्धृत है। देखिए व्य० म० (पृ० ५४) जहां प्रस्तुत लेखक ने इस उक्ति की व्याख्या प्रस्तुत की है। उपर्युक्त वचन पर शास्त्रदीपिका ने यह टिप्पणी दी है: 'तस्माच्छक्तिसहायो विधिरेव यथा सामर्थ्यं विधेयं व्यवस्थापयित।'

१६. तै० सं० (१।६।८।२-३) में आया है: यो वे दशयशायुषानि वेद मुखतोस्य यज्ञः कल्पते स्व्यश्च कपालानि चाग्निहोत्रहवणी च शूर्यं च कृष्णाजिनं च शम्या चोलूखलं च मुसलं च वृषच्चोत्ना चैतानि वे दशयशा-युषानि।' शेष बातें देखिए इस महाग्रन्य का संक्षिप्त अनुवाद भाग १, पू० ५१३, पाद्-टिप्पणी।

१७. अन्यायश्चानेकार्यत्वम् । शबर (३।२।१ एवं ७।३।३); न ह्योकस्य शब्दस्यानेकार्यता सत्यां गतौ न्याय्या । शबर (६।३।२२) । देखिए शबर (६।४।१८) पर भी । शंकराचार्य ने अपने भाष्य (ब्रह्मसूत्र २।४। ३) में इस नियम को अति स्पष्ट ढंग से रखा है : 'न ह्योकिस्मिन्प्रकरणे एकिस्मिश्च वाक्ये एकः शब्दः सकृद्व- इचिरतो बहुभिः सम्बध्यमानः क्विन्मुख्यः क्विचिद् गौण तत्यय्यवसातुं शक्यम् । वैकप्यप्रसंगात् ।

(२।१२३, पितुरूध्वं विभजतां माताप्यशं समं हरेत) की टीका में लिखते हुए व्यास की उक्ति के आघार पर 'माता' शब्द के अन्तर्गत 'विमाता' को भी रखा है। मिताक्षरा (याज्ञ० २।१३५) ने रिक्य की प्रतिबन्धनीयता की चर्चा करते हुए पत्नी, पुत्रियों, माता-पिता, भाइयों, उनके पुत्रों के कम को उपस्थित किया है और व्यवस्था ही है कि सर्वप्रथम सहोदर माई दाय पाते हैं, उनके अभाव में सौतेले माई लोग, उनके अभाव में माई के पुत्र। व्यवहारमयूख (पृ० १४२) इससे मत्तक्य नहीं रखता और कहता है कि 'भ्राता' शब्द का मुख्य अर्थ है सौतेला माई, इसका गौण अर्थ ही माई' है; एक ही वाक्य में एक ही शब्द को दो अर्थों में प्रयुक्त नहीं करना चाहिए, अतः सहोदर माई के अभाव में उसका पुत्र ही दाय पाता है (न कि सौतेला माई, जैसा कि मिताक्षरा में आया है)। शब्द का मुख्य अर्थ 'अमिघा' से प्राप्त होता है, गौण अर्थ 'लक्षणा' से और कमी-कमी तीसरा अर्थ व्यञ्जना से प्राप्त होता है। पक शब्द की तीन वृत्तियाँ (क्रियाएँ अथवा कमें) कही जाती हैं।

शब्दों की व्याख्या के लिए निर्णीत नियमों में एक पू० मी० सू० (१।२।८-६) में पाया जाता है। शबर ने शब्दों के तीन दृष्टान्त दिये हैं, यथा—यवों से बना चर, सूअर (वराह) के चर्म से बनी पादुकाएँ तथा बेतस से बनी चटाई। यव, वराह एवं बेतस शब्द कुछ लोगों द्वारा क्रम से 'प्रियङ्गु' (पिप्पली), कौआ एवं जम्बू (काली बैर) के अर्थ में लिये जाते हैं। प्रथम दृष्टि में लगता है कि इन शब्दों को दोनों में से किसी भी अर्थ में प्रयुक्त किया जा सकता है। सिद्धान्त यह है कि इन शब्दों को उसी अर्थ में प्रयोग करना चाहिए जिस अर्थ में बेद (या शास्त्र) या शिष्ट लोग उन्हें प्रयुक्त करते हैं, अर्थात् जहाँ शब्दों के कई अर्थ हों वहाँ विद्वान् आर्य लोगों के प्रयोग का अनुसरण करना चाहिए। १९ कुमारिल ने बहुत-से दृष्टान्तों के

१८. तन्त्रवातिक (पृ० ३४४, १।४।१२ पर) के अनुसार लक्षणा एवं गौणी में थोड़ा-सा अन्तर हेिबए 'अभिधेयाविनाभूते प्रतीतिलंक्षणेष्यते। लक्ष्यमाण गुणैयोगाद्वृत्तेरिष्टा तु गौणता। विनित्वलक्षितादर्थाद्यत्य- क्ष्म्यादिगम्यते। तेन माणव के बुद्धिः लावृश्यादुपजायते॥ 'गंगायां घोषः' लक्षणा है (गंगातीरे घोषः), है (अग्निर्माणवकः (लड़का अग्नि है) गौणीवृत्ति का उदाहरण है (उभयनिष्ठ गुण की प्राप्ति, अर्थात् दोनों में किसी एक गुण का अस्तित्व) गौणी लक्षण का एक प्रकार मात्र है। लक्षणा का बहुधा प्रयोग होता रहता है। लड़के में अग्नि के कुछ गुण विद्यमान रहते हैं, यथा अति पंगल रंग, आदि, अतः यहा पर 'अग्नि' लाक्षणिक ढंग से लड़के लिए भी प्रयुक्त हुआ है।

१६. तेष्यदर्शनाद्विरोधस्य समा विप्रतिपत्तिःस्यात् । पू० मी० सू० (१।३।६); यवमयश्चरः वाराही उपानहीं, वंतसे कटे प्राजापत्यान् सिञ्चनोति इति यववराहवेतसशब्दान समामनित । तत्र केचिद्दीर्घश्केषु यवश्चदं प्रयुञ्जते केचित्प्रयङ्गाषु । वराह शब्दं-केचित्सूकरे केचित्कृष्ण शक्नुनौ । वेतसशब्दं केचिद्वञ्जलके केचि-ज्ञम्ब्याम् । शबर । सिद्धान्तसूत्र यों है : 'शास्त्रस्था वा तिन्निमित्तत्वात । पू० मी० सू० (१।३।६); शबर ने व्याख्या की है : 'यः शास्त्रस्थानां स शब्दार्थः के शास्त्रस्थाः, शिष्टाः तेषामिविच्छिन्ना स्मृतिः शब्देषु वेदेषु च । भामती (वे० सू० ३।३।५२) ने इस पर निर्भर किया है और कहा है कि भारत में आयों के मध्य जो अर्थ विया जाता है वही आन्ध्रों के मध्य भी (शब्द के छिए) रहता है (यथा 'राजन् शब्द एवं उसका अर्थ) । 'पीलु' शब्द के विषय में गौतम (१।२२) ने व्यवस्था दी है कि कित्रय या वैश्य ब्रह्मचारी को अश्वत्थ (पीपल) या पीलु वृक्ष का दण्ड ग्रहण करना चाहिए (अश्वत्थपंत्रवो शेषे), किन्तु मनु० (२।४५) ने वैश्य ब्रह्मचारी के लिए पीलु या या उदुम्बर वृक्ष के दण्ड की व्यवस्था की है। अमरकोश में आया है कि पीलु का अर्थ बृक्ष एवं हाथी दोनों है।

समान शवर के इस सिद्धान्त को भी अमान्य ठहराया है और दो अन्य ब्याख्याएँ उपस्थित की हैं, यथा—
सूत्रों से व्यक्त है कि 'पीलु' शब्द का अर्थ है वृक्ष, और म्लेच्छ लोग इसका प्रयोग हाथी के अर्थ में करते हैं।
स्मृतियों में इस शब्द का अर्थ है 'वृक्ष' और वही मान्य होना चाहिए। यहाँ पर 'शास्त्रस्थाः' का अर्थ है
'शास्त्र अर्थात् स्मृति में शब्द का माना गया अर्थ।' कुमारिल ने इन सूत्रों में जो अन्य अर्थ देखा है वह
है स्मृति एवं आचार की तुलनात्मक शक्ति अथवा सामर्थ्य। 'श्राद्ध' शब्द के मुख्य अर्थ के प्रश्न पर विश्वरूप
ने याज्ञ० (१।२२५) की व्याख्या में इस अधिकरण का आश्रय लिया है और कहा है कि श्राद्ध 'पिण्डदान'
(पितरों को मात के पिण्ड देना) है न कि ब्राह्मणों को मोजन देना। पराशरमाधवीय ने 'आढक' या 'द्रोण'
की तोल वाले चावल के पके मोजन के विषय में पराशरस्मृति की ओर संकेत किया है और इस बात की
चर्चा की है कि वह किस प्रकार कौओं द्वारा चोंच मारे जाने, कुत्तों द्वारा स्पर्श कर लिये जाने तथा गदहों
द्वारा सूँघ लिये जाने पर अपवित्र हो जाता है और व्यवस्था दी है कि आढक एवं द्रोण की तोल शास्त्रों में विणत
बातों के आधार पर ली जानी चाहिए, न कि म्लेच्छों में प्रचलित तोल के आधार पर।

शब्दों के विषय में एक अन्य नियम (पू० मी० सू० १।३।१०) यह है कि उन शब्दों को जो मूलत: विदेशी हैं, किन्तु संस्कृत में प्रचलित हो गये हैं, उसी अर्थ में समझा जाना चाहिए जिसका प्रचलन विदेशी माया में पाया जाता है, उनकी व्युत्पत्ति के लिए हमें निरुक्त एवं व्याकरण का आश्रय नहीं लेना चाहिए। शबर ने ऐसे चार शब्दों के उदाहरण दिये हैं, यथा—पिक (कोकिल), नेम (आधा), तामरस (कमल) एवं सत (वृत्ताकार काष्ठपात्र)।

शब्दों के विषय में एक अन्य नियम यह है कि जहाँ कितपय विशेषताओं से सम्बन्धित कोई एक द्रव्य किसी सम्पादित होने वाले कमं से सम्बन्धित होता है, तो वहाँ उन सभी विशेषताओं को उसी द्रव्य से सम्बन्धित समझा जाना चाहिए (पू० मी० सू० ३।१।१२)। तै० सं० (६।१।१।६-७) में व्यवस्था दी हुई है—'वह लाल रंग वाली तथा पीली आँख वाली एक वर्षीया बिख्या (बत्सतरी या बत्सा) के द्वारा सोम का ऋय करता है। यहाँ पर 'पिंगाक्षी' एवं 'एकहायनी' दो शब्दों से व्युत्पत्तिमूलक अर्थ टपकता है, दोनों एक प्रकार के कारक में हैं और एक ही पदार्थ (द्रव्य) की ओर (यहाँ एक वर्ष वाली बिख्या) निर्देश करते हैं। किन्तु 'अरुणया' (लाल रंग वाली) शब्द एक सन्देह उत्पन्न करता है जो यह है—क्या इसे वाक्य

२०. अर्थेकत्वे द्रव्यगुणयोरंककर्म्यान्नियमः स्यात्। पू० मी० सू० (३।१।१२); ज्योतिष्टोमे क्रयं प्रकृत्य श्रूयते। अरुणया पिछनाक्ष्येकहायन्या सोमं क्रीणाति। इति। तत्र सन्वेहः। किमरुणिमां कृत्सने प्रकरणे निविज्ञतेति क्रये एवक हायन्यामिति'। शबर। 'अरुणया. . क्रीणाति' नामक वाक्य तै० सं० (६।१।१।६-७) का है। शबर ने इस पर एक लम्बा विवाद किया है। तन्त्रवातिक (पू० मी० सू० २।२।६) में आया है: 'प्राप्तेकमंणि नानेको विधातुं शाक्यते गुणः। अप्राप्ते तु विधीयन्ते बहवो प्येकयत्नतः।। पू० ४८५ (मी० न्या० प्र० द्वारा उव्धृत, पू० ३६, अभयं- कर संस्करण)। उवाहरणायं, आद्ध की व्यवस्था एक विधि के रूप में है, किन्तु यदि कोई आद्ध के विषय में कुछ बातें व्यवस्थित करना चाहता है तो प्रत्येक बात के लिए पृथक्-पृथक् विधियों की आवश्यकता पड़ेगी, यथा—में कुछ बातें व्यवस्थित करना चाहता है तो प्रत्येक बात के लिए पृथक्-पृथक् विधियों की आवश्यकता पड़ेगी, यथा—में कुछ बातें व्यवस्थित करना चाहता है तो प्रत्येक बात के लिए पृथक्-पृथक् विधियों की आवश्यकता पड़ेगी, यथा—भें कुछ बातें व्यवस्था करना चाहता है तो प्रत्येक बात है। किसी गुण (गौण या सहायक बात) की 'गयायां आद्धं वद्यात्' कृतपे आद्धं वद्यात्। किन्तु जहां पहले से ही किसी गुण (गौण या सहायक बात) की व्यवस्था के लिए कोई विधि नहीं है, वहां पर एक मुख्य विधि होगी जिसमें कतिपय गुणों का समावेश होगा. जैसा कि पू० मी० सू० (१।४।६) में लिकति है।

में प्रयुक्त अन्य दो शब्दों से पृथक रखा जाय और किसी लाल पदार्थ, यथा—एक वस्त्र-खण्ड के अर्थ में लिया जाय, या इसे किया (क्रय करता है) से सम्बन्धित किया जाय और इस प्रकार यह कम से गौण हो जाय और एक वर्षीया बिछ्या की ओर संकेत करें। यह अन्तिम पक्ष ही स्थापित निष्कर्ष है। सोम का क्रय किस प्रकार किया जाय, इसका पता किसी अन्य उक्ति से नहीं चल पाता। अतः इस प्रकार के मामले में एक ही व्यवस्था में कई सहकारियों की बात चलायी जा सकती है। यदि 'अरुणया' शब्द से यह झलकता है कि वह किसी लाल पदार्थ की ओर संकेत करता है तो यह वाक्य दो विधियों में विभाजित किया जायगा —(१) 'लाल वस्त्र-खण्ड के साथ खरीदना चाहिए' एवं 'एक 'वर्ष वाली पिगाक्षी (एकहायनी) के द्वारा खरीदना चाहिए।' किन्तु यह 'वाक्यमेद' नामक दोष कहा जायगा। यह न्याय मदनपारिजात (पृ० ८८-८६) द्वारा व्याख्यापित हो चुका है और अपरार्क ने (पृ० १०३०) में बृहदारण्यकोपनिषद् (४।४।२१ 'तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिष्टिन्ति') के शब्दों के सम्यक् अर्थ की व्याख्या में इसका उपयोग किया है और कहा है कि जब सर्वोत्तम उद्देश्य एक हो किन्तु सहायक (गौण) तत्त्व विभिन्न हों तो विभिन्न तत्त्वों को एक में मिला देना चाहिए।

शब्दों के विषय में एक अन्य नियम है जिसे निषादस्थपतिन्याय (पू० मी० सू० ६।१।५१-५२) कहा जाता है। ऐसा आया है कि वह इष्टि, जिसमें मात का हवन रुद्र के लिए होता है, निषादस्थपित के द्वारा सम्पादित होता है। 'निषाद' उस व्यक्ति को कहते हैं जिसका पिता ब्राह्मण हो, किन्तु माता शृद्ध (मन्० १०।८) । वह तीन उच्च वर्णों में परिगणित नहीं होता । 'स्थपित' का अर्थ है 'मुखिया या नेता' । अब प्रश्न उठता है, क्या इस सामासिक शब्द का अर्थ है 'ऐसा निषाद जो मुख्य (मुखिया) है' (यह कर्मधारय समास है), या इसका अर्थ है 'निषादों का शासक' जो स्वयं निषाद नहीं भी हो सकता है, प्रत्युत क्षत्रिय भी हो सकता है (अर्थात् पष्ठी तत्पुरुष समास हो सकता है, यथा-निषादानां स्थपितः)। निष्कर्ष यह है कि कर्मधारय तत्पुरुष की अपेक्षा अधिक शक्तिशाली ठहरता है, क्योंकि प्रथम स्थिति में दोनों शब्द किया से सीधे ढंग से सम्बन्धित हैं (निषा-दश्चासी स्थपितश्च, तं याजयेत्)। व्यवहारमयूख ने इस उक्ति का उपयोग किया है। शौनक स्मृति ने शूद्र को गोद लेने का अधिकार दिया है, किन्तु शुद्धिविवेक के लेखक रुद्रधर ऐसे लोगों ने कहा है कि गोद लेने में मन्त्रों के साथ होम करना होता है और शृद्र वैदिक मन्त्रों का पाठ नहीं कर सकता, अत: वह गोद नहीं ले सकता। इस पर व्यवहारमयूख ने उत्तर दिया है कि शौनकस्मृति द्वारा गोद लेने के अधिकार की स्थापना के उपरान्त केवल इतना ही शेष रह जाता है कि वह किसी ब्राह्मण द्वारा होम करा ले। वेदान्तसूत्र (१।३।१५) के शाकंरमाध्य की टीका मामती ने छान्दोग्योपनिषद् (८।३।२) में प्रयुक्त 'ब्रह्मलोक' के अर्थ के विषय में कहा है कि यहाँ निषाद स्थपति-न्याय प्रयुक्त है, अतः 'ब्रह्मलोक' का अर्थ है 'लक्ष्य के रूप में ब्रह्म' न कि 'ब्रह्म का लोक'। मनु० (११।४४) ने पाँच महापातकों में 'गुर्व ङ्गनागमः' (गुरु-पत्नी के साथ मैथुन) को भी गिना है। टीकाकारों ने इस शब्द के अर्थ के विषय में विभिन्न मत दिये हैं। प्रायश्चित्तप्रकरण में मवदेव ने निषादस्थपितन्याय के आधार पर इस शब्द में कर्मधारय समास (गुरुः या गुर्वी चासौ अंगना च) माना है, जिसका अर्थ हुआ अपनी माता; किन्तु अन्य लोगों ने इसमें तत्पुरुष समास पढ़ा है यथा- 'गुरो: या गुरूणाम् अंगना' (जिसमें विमाता, वड़े भाई की पत्नी, गुरु की पत्नी आदि सम्मिलित हैं)। देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड ३, पृ० २३-२५, जहाँ इस पर विवेचन उपस्थित किया गया है।

प्रमाकर का कथन है कि कोई शब्द पृथक् रूप से अर्थान्वित नहीं होता, किन्तु जब वे किसी वाक्य में एक-दूसरे के साथ समन्वित होते हैं तो, अर्थान्वित अथवा अर्थयुक्त हो उठते हैं। इसी से वे और उनके अनुयायी 'अन्विताभिघानवादी' कहे गये हैं। किन्तु कुमारिल एवं उनके अनुयायीगण यह कहते हैं कि शब्दों के अपने-अपने पृथक् अर्थ होते हैं और जब वे किसी वाक्य में संयुक्त होते हैं तो पहले से भिन्न अर्थ वाले हो जाते हैं। कुमारिल तथा उनके अनुयायियों को 'अभिहितान्वयवादी' कहा जाता है। प्रस्तुत लेखक ने साहित्यदर्पण (१, २, १०) की टिप्पणी (पृ० ८६-८८) में इन दो संज्ञाओं की व्याख्या उपस्थित की है (देखिए सन् १६५६ वाला संस्करण)।

अब हम वाक्य की व्याख्या करेंगे। ऋग्वेद एवं सामवेद छन्दोबद्ध हैं, अत: सामान्य ढंग से उनमें वाक्य के रूप में क्या है, यह जानना कठिन नहीं है। किन्तु कृष्ण यजुर्वेद का अधिकांश गद्य में है। अत: पू० मी० सू० (२।१।४६) ने वाक्य की परिभाषा की है कि जब कई शब्द किसी एक प्रयोजन (उद्देश) की पूर्ति करते हैं, किन्तु यदि उन शब्दों में एक या कुछ शब्द शेष शब्दों से पृथक् कर दिये जायें, तो आगे के शब्द (अर्थात् शेष शब्द) अपूर्ण रह जाते हैं और प्रयोजन (उहेश्य) की पूर्ति नहीं कर पाते और पृथक् किये गये शब्दों की आवश्य-कता का अनुभव करते हैं, अतः वे सभी शब्द एक वाक्य बनाते हैं। इसका उदाहरण एक मन्त्र है—'देवस्य त्वा सवितः प्रसवेऽश्विनोर्वाहुम्यां पूष्णो हस्ताभ्यामग्नये जुष्टं निर्वपामि' (तं० सं० १।१।४।२: मैं तुम्हें, जो अग्नि को प्रिय है, देव सविता की आज्ञा से, अदिवनों की बाहुओं से, पूपा के हाथों से निर्वाप देता हूँ अर्थात् अर्पण करता हँ)। २१ यह एक वाक्य है, जिसका प्रयोजन है निर्वाप। वाक्य की अन्य परिभाषाओं के लिए देखिए साहित्यदर्पण (२।१) पर प्रस्तुत लेखक की टिप्पणियाँ (पृ०३४) । अर्थ के बोघ के साथ एक वाक्य में शब्दों को रखने के लिए 'आकांक्षा', 'योग्यता' एवं 'सिन्निघि' की, विशेषतः आकांक्षा की आवश्यकता होती है। उदाहरणार्थ, 'शंकराचार्य (वे० स० १।४।३) का कथन है कि आकांक्षा के विना इसका बोच या प्रत्यक्ष नहीं हो पाता कि शब्द वाक्य बनाते हैं। 'एकवाक्यता' शब्द वेदान्तसूत्र (३।४।२४) में आया है और वताता है कि आकांक्षा दो रूपों वाली होती है, यथा-व्याकरण वाली एवं मानस (अर्थात् व्याकरणजन्य एवं मनोवंशानिक)। किसी शब्द को सुनकर या पढ कर सुनने वाला या पढ़ने वाला किसी पूर्ण अभिप्राय (वोष) की प्रान्ति के लिए किसी अन्य विचार या शब्द को जानने की इच्छा रख़ता है। जब कई एक वाक्य, जिनमें प्रत्येक अपने भाव को व्यक्त करता है, एक-साथ आ

२१. अर्थंकत्वादेकं वाक्यं साकांकं चेहिमागे स्यात्। पू० मी० सू० (२।१।४६); अत्र प्रक्षित्वपितेषु यजुःषु कथमवगम्येत, इयदेकं यजुरित । यावता पदसमूहेनेज्यते तावान्पद्समूह एकं यजुः । कियता चेज्यते । यावता किछाया उपकारः प्रकाश्यते तावत । वक्तव्याद् वाक्यमित्युच्यते । तस्मादेकार्थः पदसमूहो वाक्यं यिव च विभज्यमानं साकाङक्षं पदं भवति । किमुदाहरणं देवस्य त्वा सिवतुः प्रसवं इति । शवर । मन्त्र यह है: 'देवस्य त्वा सिवतुः प्रसवेऽश्विनोर्वाहुम्यां पूष्णो हस्ताम्यामग्नथे जुष्टं निर्वपामि (तै० सं० १।१)४।२; काठक० १।४) और 'देवस्य . . निर्वपामि' तक एक वाक्य है । और देविए शवर (१।२।२५ पर, यथा-तद्भूतानां कियार्थन समाम्नायोऽर्थस्य तन्त्रिमत्तत्वात्) । दोनों सूत्रों में 'अर्थ' शब्द का अर्थ है प्रयोजन । न्यायस्था ने 'अर्थ' शब्द को समाम्नायोऽर्थस्य तन्त्रिमत्तत्वात्) । दोनों सूत्रों में लिया है, जिससे कि सूत्र को और व्यापकता प्राप्त हो, किन्तु शबर 'अभिधेय' (अभिप्राय, भाव आदि) के रूप में लिया है, जिससे कि सूत्र को और व्यापकता प्राप्त हो, किन्तु शबर 'अभिधेय' (अभिप्राय, भाव आदि) के रूप में लिया है, जिससे कि सूत्र को और व्यापकता प्राप्त हो, किन्तु शबर ने इसे यजुवँव के वचनों तक ही सीमित रखा है और प्रतिपादित किया है कि 'अर्थ' प्रयोजन का छोतक है। और देखिए 'थावन्ति पदान्येकं प्रयोजनमभित्वंतंयन्ति तावन्त्येकं वाक्यम् । शबर (पू० मी० सू० २ । २।२७, और देखिए 'थावन्ति पदान्येकं प्रयोजनमभित्वंतंयन्ति तावन्त्येकं वाक्यम् । निराकाङक्षम्'। टीका ने प्रवृत्वाम्' के रूप में लिया है।

उपस्थित होते हैं और ऐसा समझते हैं कि उनमें से कोई एक मुख्य है तथा अन्य गौण, तो वे वाक्य रचना करते हैं। इससे प्रकट होता है कि वाक्य के दो प्रकार होते हैं, वाक्य तथा महावाक्य, जैसा कि साहित्यदर्पण ने कहा है।

वाक्य की परिभाषा एवं उसके भाष्य से प्रकट होता है कि वाक्य के निर्माण के लिए तीन दशाओं की अपेक्षा होती है—(१) बहुत-से उच्चिरित या लिखित शब्द होने चाहिए (पदसमूह), (२) शब्दों को परस्पर आकांक्षा रखनी चाहिए (अर्थात् जब पदसमूह से एक पद या शब्द हटा लिया जाय तो पूर्ण बोध नहीं हो पाता), (३) सभी शब्दों का एक ही प्रयोजन होना चाहिए, अथवा यों कहा जा सकता है कि सभी को एक-साथ एक ही बोध देना चाहिए (अर्थेकत्व, जैसा एक अन्य मत के अनुसार कहा गया है)। वाक्य बनाने के लिए शब्दों को एक सिन्निधि में आना परमावश्यक नहीं है। यहाँ तक कि यदि कुछ शब्द मध्यस्थ रूप में आ जायें तो भी वाक्य वन सकता है। किन्तु यह तभी सम्भव है जब शब्दों के बीच आकांक्षा हो। देखिए शबर (पू० मी० सू० ४।३।११)।

किसी मन्त्र के विभिन्न मागों को, जिनसे विभिन्न प्रयोजन सिद्ध होते हैं, विभिन्न वाक्यों के अर्थ में ग्रहण किया जा सकता है। उदाहरणार्थ, तै॰ ब्रा॰ (३।७।५) में आया है—'(हे पुरोडाश) मैं, तुम्हारे लिए रम्य आसन (सदन) बनाता हूँ, मैं इसे घृत की घारा से बहुत सुन्दर बनाता हूँ; प्रसन्न होकर उस पर बैठे, अमृत में स्थापित हो जाओ, हे चावल के यिज्ञय तत्त्व।' यहाँ दो वाक्य हैं, जिनमें प्रथम का सम्बन्ध है आसन के निर्माण से और दूसरे का पुरोडाश को आसन पर रखने से। इसी प्रकार इस वाक्य में 'मैं तुम्हें (हे पलाश की शाखा) मोजन के लिए (काटता हूँ), मैं तुम्हें शक्ति के लिए (घोता या रगड़ता) हूँ, दो भिन्न वाक्य हैं, जो एक-दूसरे से स्वतन्त्र हैं। और देखिए शतपथ ब्राह्मण (१।७।१।२)।

मीमांसा एवं घर्मशास्त्र में वाक्यभेद के सिद्धान्त का अत्यधिक महत्त्व है। वाक्यभेद का शाब्दिक अर्थ है 'वाक्यों का पृथक्-पृथक् हो जाना'। जब वाक्य समान रूप से स्वतन्त्र होते हैं और जब कोई वाक्य अपने को पूर्ण करने के लिए किसी अन्य वाक्य के शब्दों की आकांक्षा नहीं रखता तो उन वाक्यों को पृथक्-पृथक माना जाता है। यह 'वाक्यमेद' का एक अभिप्राय (अर्थ या भाव) है। वाक्यमेद का दूसरा और बहुत अधिक प्रयुक्त अर्थ इस प्रकार है--वाक्यमेद का अन्तर्हित सिद्धान्त यह है कि एक ही वचन में दो विभिन्न (पृथक्-पृथक्) विधियों की व्यवस्था नहीं हो सकती, या जब कोई बात व्यवस्थित हो गयी रहती है और उसके उपरान्त कतिपय गौण बातें व्यवस्थित होती हैं, तो सभी गौण वातों को एक ही वाक्य में व्यवस्थित करना दोषपूर्ण कहा जाता है और उसी को वाक्यमेद (वाक्यरचना के विचार से वाक्य का मेद) कहते हैं। तै० सं० में एक वचन है-- 'यिज्ञय यूप उदुम्बर वृक्ष का होना चाहिए, उदुम्बर ऊर्ज है, पशु ऊर्ज है; वह उसके (यजमान के) लिए ऊर्ज (उदुम्बर-यूप) के द्वारा ऊर्ज की प्राप्ति के लिए ऊर्ज (पशु) प्राप्त करता है।' यह एक वाक्य-रचना-प्रकार है। यदि यह कहा जाय कि किसी यज्ञ में उदुम्बर-यूप के प्रयोग के लिए कोई विधि है और फल के लिए भी कोई विधि है, यथा ऊर्ज (अर्थात् पशु) की प्राप्ति, तो इससे वाक्यमेद की उत्पत्ति होगी। अतः वाक्य में दो विधियाँ नहीं होतीं, प्रत्युत एक विधि एवं एक अर्थवाद (स्तुति) होता है (शबर, पू० मी० सू० १।२।२५)। शंकराचार्य ने वेदान्त सूत्र (३।३।५७) की व्याख्या में कहा है—'एकं हीदं वारायं वैश्वानरिवद्याविषयं पौर्वापर्यालोचनात् प्रतीयते. . . . एकवाक्य-तावगती सत्यां वाक्यमेर-कल्पनस्यान्याय्यत्वात्'। वाक्यभेद की घारणा के प्रथम स्वरूप के संदर्भ में यह कहा गया है।

वाक्यमेंद के दूसरे अभिप्राय में अन्तिहित भावना यह है—यदि कोई कार्य या द्रव्य या गौण वात किसी विधि का विषय हो और यदि उस कार्य (या द्रव्य आदि) के सम्बन्ध में कुछ अन्य बातें (कर्म, द्रव्य आदि) एक ही वाक्य में व्यवस्थित हों तो वहाँ वाक्यभेद होगा (अर्थात् किसी विधि का जो विषय रहा है उसके सम्बन्ध में अन्य बातों के लिए पृथक विधि की व्यवस्था करनी होगी)। दूसरी ओर, यदि एक ही वाक्य में कितपय गौण विषयों के साथ कोई कमं, द्रव्य या गुण व्यवस्थित हो तो वहाँ कोई वाक्यभेद का दोष न होगा, अर्थात् एक ही वाक्य में, चाहे वह कितना भी लम्बा क्यों न हो या उसमें बहुत-से विषय हों, यदि वहाँ एक ही विधि है तो कोई दोष नहीं होता। 'मूितकाम (मूित अर्थात् समृद्धि के इच्छुक) को चाहिए कि वह वायु के लिए क्वेत पशु की बिल दें नामक बाक्य में यदि यह माना जाय कि पहले फल के रूप में मूित (ऐक्वयं या समृद्धि) के लिए कोई विधि होनी चाहिए, तो दो विधियाँ उत्पन्न हो जायेंगी और वाक्यभेद उठ खड़ा होगा, किन्तु यदि यह माना जाय कि विधि का सम्बन्ध केवल क्वेत पशु के अर्पण से है और उसके उपरान्त जो आता है, यथा 'वायुर्वे केपिष्ठा... मूित गमयित' वह केवल अर्थवाद (पहले कही गयी विधि की स्तुति) है तो वहाँ वाक्यभेद नहीं होगा। वाक्यभेद तमी उठ खड़ा होता है जब एक ही वाक्य में एक से अधिक विधियाँ मान ली जाती हैं। रूप

वाक्यमेद के सिद्धान्त के प्रकाशनार्थ कुछ दृष्टान्त दिये जा रहे हैं। एक सरल दृष्टान्त यह है—'ग्रहं सम्मा-हिंट'। यदि इसका एक अर्थ यह लगाया जाय कि 'उसे प्याले को स्वच्छ करना है' और साथ-ही-साथ यह मी अर्व लगाया जाय कि केवल एक ही प्याला स्वच्छ करना है, तो यहाँ वाक्यभेद हो जायगा। इसीलिए यह तय किया गया कि 'ग्रहं' में जो एक वचन है उस पर ध्यान न दिया जाय, प्रत्युत सभी ग्रहों (प्यालों) के स्वच्छ करने की बात पर आंरूढ़ रहना चाहिए, नहीं तो दो विधियां उठ खड़ी होंगी, यथा- 'ग्रहं सम्मुज्यात्' एवं 'एकमेव सम्म-ज्यात्'। शबर ने पू० मी० सू० (१।३।३) पर एक श्रुति उद्धृत की है—'पुत्रवान् एवं काले केश वाले को बैदिक अग्नियाँ प्रज्वलित करनी चाहिए'। श्रुतिवचनों द्वारा अग्न्याधान की व्यवस्था की गयी है, यथा तै० ब्रा० (१।१।-२।६), शतपथ ब्राह्मण (२।१।२)। अतः उपर्युक्त वचन ने केवल कुछ सहायक विषयों की व्यवस्था इसके लिए की है। एक व्यक्ति काले केशों के साथ पुत्रहीन भी हो सकता है या पुत्रवानं व्यक्ति श्वेत केशों वाला हो सकता है। अतः यदि वह वाक्य दोनों गुणों की व्यवस्था करने वाला समझा जाय (अर्थात् पुत्रवान् होना तथा काले केश वाला होना ) तो एक ही वाक्य में दो विधियाँ स्पष्ट लक्षित हो उठेंगी, अर्थात् वहाँ वाक्यमेद उठ खड़ा होगा, जिसका परित्याग आवश्यक है। अतः इस वाक्य को किसी निश्चित अवस्था को वताने वाला समझा जाना चाहिए, अर्थात् उसे (ब्यक्ति को) अग्न्याघान के समय वालक नहीं होना चाहिए, प्रत्युत ऐसी अवस्था का होना चाहिए कि उसे पुत्र उत्पन्न हो सके, और न उसे बहुत बूढ़ा (जब केश स्वेत हो जाते हैं) होना चाहिए। अर्थात् उसे अग्न्याघान के काल में न तो अति वालक और न अति बूढ़ा होना चाहिए। 'जातपुत्रः' एवं 'कृष्णकेशः' में लक्षणा भी मानी जाती है, और लक्षणा शब्द-दोषों में गिनी जाती है किन्तु वाक्यमेंद वाक्यदोषों में गिना जाता है। अतः लक्षणा तथा वाक्यभेद की तुलना में लक्षणा को ग्रहण करना चाहिए। व्यवहारमयूख (पृ० ११४) ने मनु (६।१४२) को उद्घृत किया है-जो पुत्र गोद रूप में दे दिया जाता है उसे कुल का नाम (गोत्र) नहीं प्राप्त होगा और न वह अपने वास्तविक पिता का रिक्थ ही प्राप्त कर सकेगा; पिण्ड (जो मृत पुरुषों को दिया जाता है) कुलनाम एवं रिक्य का अनुसरण करता है। जो अपने पुत्र को गोद के लिए दे देता है उसकी स्वधा (जहाँ तक उस पुत्र का सम्बन्ध है) समाप्त हो जाती है। उपर्युक्त वचन (पुत्रवान् कृष्णकेश व्यक्ति...) तथा वेदिका के संदर्भ में यज्ञिय यूप के स्थान के सम्बन्घ में एक अन्य उक्ति (देखिए पूर्ण मी० सूर्ण २।७।१३-१४) को

२२. बहबोऽपि ह्यर्या युगपदेकेन सम्बन्ध्यन्ते । न च तावता वाक्यं भिद्यते । अनेकविधितो हि वाक्य-भेद उक्तः। तन्त्रवार्तिक (पृ० ५५१, पू० मी० सू० २।२।२६ पर) ।

उद्बृत करके व्यवहारमयूल ने मत प्रकाशित किया है कि मनुद्वारा प्रयुक्त गोत्र, रिक्थ, पिण्ड एवं स्वधा शब्दों पर ही बल नहीं देना चाहिए और न उन्हें शाब्दिक अर्थ में ही लेना चाहिए, प्रत्युत ऐसा समझना चाहिए कि मनु के क्लोक में लक्षणा है; उसमें उन सभी परिणामों की ओर संकेत है जो वास्तविक पिता के विषय में पिण्ड से सम्बन्धित हैं, तथा मनु ने उस सम्पत्ति के विषय में कुछ भी नहीं कहा है जिसे पुत्र दूसरे कुल में गोद लिये जाने के पूर्व प्रहण किये रहता है।

वाक्यभेद के विषय में एक अन्य उदाहरण पुर्निमलन-सम्बन्धी व्यवहार (कानून) से लिया जा सकता है। मिता॰, दायभाग एवं स्मृतिच॰ (व्यवहार॰ पृ॰ ३०२) ने बृहस्पित की उवित<sup>२3</sup> उद्धृत की है—'वह व्यक्ति, जो एक बार अपने पिता, भाई या चाचा से पृथक् हो जाने के उपरान्त पुनः स्नेह के कारण उनके (या उनमें किसी के साथ) साथ रहने लगता है, वह उनके (या उसके) साथ संसृष्ट (फिर से मिला हुआ) कहा जाता है। िाताक्षरा के मत से संस्पटता केवल पिता, भाई एवं चाचा के साथ ही सम्भव है, अन्य से नहीं, क्योंकि वृहस्पति की उक्ति में कोई अन्य नहीं उल्लिखित है। किन्तु व्यवहारमयूख ने इस सीमा को स्वीकार नहीं किया है और कहा है कि संसुष्टता अथवा पुर्नीमलन उन सभी के या उनमें किसी के भी साथ सम्भव है जिन्होंने विभाजन में भाग लिया है और पिता, भाई एवं चाचा, ये तीनों केवल उदाहरण के लिए उल्लिखित हैं \ अर्थात् यहाँ लक्षणा है) एक व्यक्ति केवल इन्हीं तीन व्यक्तियों (पिता, माई एवं चाचा) से अलग नहीं हो सकता, प्रत्युत वह अपने पितामह, पितामह के पौत्र, अपने चाचा के पृत्र तथा कितपय अन्य लोगों से भी अलग हो सकता है। अत: मिताक्षरा ने बहस्पति की उक्ति को जिस रूप में निर्मित माना है वह वाक्यभेद के दोष से पूर्ण है, क्योंकि उस व्याख्या से दो पृथक् उपपत्तियाँ (प्रमेय) उठ खड़े होते हैं, यथा—(१) उस व्यक्ति को संसृष्ट (पुनर्मिलन को प्राप्त हुआ) कहा जाता है जो विमक्त हो जाने (अलग हो जाने) के उपरान्त पुनः उसके साथ संस्थित रहता है जिससे वह पहले अलग हो गया था, (२) केवल पिता, माई या चाचा से ही पुनः मिला जा सकतां है। अतः इस प्रकार एक वाक्य में दो पृथक् एवं स्पप्ट प्रमेय आ उपस्थित होते हैं। अतः लक्षणा का आश्रय लेना चाहिए, यथा—तीन उल्लि-खित व्यक्ति उम व्यक्ति-वर्ग के हैं जिनसे एक व्यक्ति अलग हो सका था किन्तु वह एक समय उनके साथ रहता था। वीरिमित्रोदय (व्यवहार) आदि ने व्यवहारमयूख के मत का समर्थन किया है।

स्मृतिचिन्द्रिका की व्यवस्था है कि एक व्यक्ति की मृत्यु के उपरान्त जब उसके पुत्र बँटवारा करते हैं तो माता को भी, यदि सम्पत्ति (सम्पदा, रिक्थ, दाय, विभव या भूमि) बहुत लम्बी-चौड़ी या अधिक न हो, तो प्रत्येक पुत्र के समान अंश प्राप्त होता है, किन्तु यदि सम्पदा बहुत अधिक हो तो उसे उतना मिलना चाहिए जो उसकी जीविका के लिए आवश्यक है। किन्तु (याज्ञ० २११२३ एवं अन्य स्मृतियों ने 'समं अंशम्' ऐसे शब्दों का प्रयोग किया है।) मदनरत्न ने (व्यवहार पर) उस मत की आलोचना की है और उस दोपयुक्त व्यवस्था की संज्ञा दी है, क्योंकि विभक्त होने वाली सम्पदा के अधिक या कम होने वाली स्थित के अनुसार 'सम अंशम्' (वरावर अंश या भाग) से सम्बन्धित अर्थ के वारे में दो विभिन्न विधियौ उठ खड़ी हो जायेंगी।

२३. विभवतं धनं पुर्नामश्रीकृतं संस्टं तदस्यास्तीति संस्टी। संस्ट्वं च न येन केनापि किन्तु पित्रा भात्रा पितृव्येण वा । यथाह वृहस्पितः । विभक्तो यः पुनः पित्रा भात्रा वैकत्र संस्थितः । पितृव्येणाथ वा प्रीत्या स तत्संसृट्ट उच्यते ।। सिता० (याज्ञ २।१३८)। दायभाग (१२ वां अध्याय) ने वृहस्पित को उद्धृत कर टिपणी दी है: 'परिगणित व्यतिरिक्तेषु संसर्गकृतो विशेषो नादरणीयः परिगणनानर्थक्यात्।'

वाक्यों के विषय में एक अन्य सिद्धान्त है जिसे 'अनुषंग' कहा जाता है। अनुषंग में शब्द, शब्द-समूह या वाक्य की एक वाक्य से दूसरे वाक्य तक या अन्य वाक्यों तक अनुवृत्ति (बढ़ाव) पायी जाती है, जब वे वाक्य एक ही कोटि या प्रकार के हों। यह अनुषंग की एक कोटि है। दूसरी कोटि वहां लक्षित होती हैं जहाँ पर दो या अधिक वाक्यों में प्रत्येक अपने में स्वतः पूर्ण लगता है, किन्तु अन्तिम वाक्य में कुछ ऐसे शब्द पाये जाते हैं जिन्हें पूर्ववर्ती वाक्यों में भी प्रयुक्त मान लेना पड़ता है। इसको 'अनुकर्ष' भी कहा जाता है। ज्योतिष्टोम के तीन जपसदों में प्रथम जपसद् अनि के सम्मान में है, जिसमें मन्त्र इस प्रकार है—'या ते अग्ने अयाशया तनूर्विष्टा गह्वरेर्छोग्नं वचोऽपावधीं त्वेषं वचोऽपावधीं रवाहा', अन्य दो जपसदों में दो मन्त्र यों हैं—'या ते अग्ने राजाशया' एवं 'या ते अग्ने हराशया' जो अपूर्ण हैं, और वाक्यों को पूर्ण करने के लिए पूरक शब्दों की अपक्षा रखते हैं। रे४ निष्कर्ष यह है कि 'वर्षिष्टा. . स्वाहा' नामक शब्दों को प्रथम वाक्य से इसमें मिलाना पड़ेगा, न कि प्रचलित भाषा के कोई अन्य शब्द मनचाहे ढंग से ग्रहण किये जायेंगे। तैं क संक (शराशर) का एक अन्य वचन यों है—'चित्पितिस्त्वा पुनातु, वाक्यितिस्त्वा पुनातु, देवस्त्वा सिवता पुनात्वच्छिद्रेण पित्रेण वसो: सूर्यस्य रिक्मिमि:।' यहाँ पर प्रथम दो पर-समूह (वाक्य) प्रथम दृष्टि में पूर्ण-से लगते हैं, किन्तु जब हम अन्तिम वाक्य पर दृष्टिपात करते हैं, जहाँ पर 'पुनातु' शब्द अन्य शब्दों द्वारा विशेष रूप से गटित हैं, तो हम हठात् अनुभव करते हैं कि प्रथम दो वाक्य भी 'अच्छिद्रेण. . . रिक्मिमि:' से सम्यन्वित किये जाने चाहिए, और तभी वे पूर्ण हो सकेंगे।

मिताक्षरा एवं मदनरत्न ने फिर से मिले हुए (संमृष्ट) की मृत्यु के उपरान्त उसके वन के उत्तरा-िधकार के विषय में जो अनुषंग सिद्धान्त प्रयुक्त किया है, उस पर व्यवहारमयूल ने एक लम्बा विवेचन उपस्थित किया है। याज्ञ० (२।१२५-१२६) ने पुत्रहीन व्यक्ति की मृत्यु के उपरान्त उसके धन के भागियों का कर्म निर्धारित किया है। याज्ञ० (२।१२७) में वानप्रस्थ, संन्यासी एवं नैष्टिक ब्रह्मचारी की सम्पति के बँटवारे की चर्चा है। मिता० का कथन है कि याज्ञ० (२।१३८) में जो 'संसृष्टिनस्तु संसृष्टि' इलोक आया है वह याज्ञ० (२।१३५-१३६) का अपवाद है और उसका पुनः कथन है कि जो पुत्रहीन मरता है' (पात्र या प्रपीत्र) में पढ़े हुए शब्द याज्ञ० (२।१३६) से लेकर याज्ञ० (२।१३८) के पूर्व भी आने चाहिए (अर्थात् 'स्वर्यातस्यापुत्रस्य' नामक शब्दों का अनुषंग होना चाहिए)। किन्तु व्यवहारमयूल इसे नहीं मानता और कहता है कि अनुषंग के सिद्धान्त के प्रयोग के लिए कोई तर्क नहीं है और इसीलिए संसृष्ट द्वारा छोड़े गये बन के उत्तराधिकार के बारे में व्यवहारमयूल ने जो कम प्रतिपादित किया है वह मिताक्षरा के मिद्धान्त से मिन्न है। जो लोग इस विषय में विस्तार से पढ़ना चाहते हैं वे देखें, व्यवहारमयूल (पूना, १६२६) पर टिप्पणियाँ (पु० २६५-२७५)

२४. अनुषद्भाणे वाषय समाप्तिः सर्वेषु तुल्ययोगित्वात् । पू० मी० सू० (२।१।४८); या ते अग्ने अयाशया तनूर्वेषिष्ठा गृहवरेष्ठोग्नं वचोऽपावधों त्वेषं वचोऽपावधों स्वाहा, या ते अग्ने रजाशया, या ते अग्ने हराशया इति । अत्र सन्देहः । तनुर्वेषिष्ठिति कि सर्वेष्वनुषक्तव्यामाहोस्विल्लौकिको वाक्यशेषः कर्त्तव्य इति । मन्त्रों हराशया इति । अत्र सन्देहः । तनुर्वेषिष्ठिति कि सर्वेष्वनुषक्तव्यामाहोस्विल्लौकिको वाक्यशेषः कर्त्तव्य इति । मन्त्रों हराशया इति । अत्र सन्देहः । तनुर्वेषिष्ठिति कि सर्वेष्वनुषक्तव्यामाहोस्विल्लौकिको वाक्यशेषः कर्त्तव्य इति । मन्त्रों हिए देखिए तै० सं० (१।२।११।२) एवं वाज० सं० (४।८) । देखिए इस महाग्रन्य का मूलखण्ड २, पू० के लिए देखिए तै० सं० (१।२।११।२) एवं वाज० सं० (४।८) । देखिए इस महाग्रन्य का मूलखण्ड २, पू० के लिए देखिए तै० सं० (१।२।११।२) एवं वाज० सं० (३।४।४।२३–२५) ने 'अयःशया', 'रजःशया, ११५१, पाद-टिप्पणी २५६२ । वाज सं० एवं शतपथबाह्मण (३।४।४।२३–२५) ने 'अयःशया', 'रजःशया, एवं 'हरिशया' पाठान्तर दिया है।

जब कितपय वाक्यों के बीच विभिन्न प्रकार (कोटि) के शब्द आ जाते हैं तो अनुषंग का सिद्धान्त लागू नहीं होता। उदाहरणार्थ, जब अपित किया जाने वाला पशु मारा जाता है तो एक लम्बी उिवत कहीं जाती है जिसमें ये शब्द आते हैं—'सं ते प्राणो वायुना गच्छन्तं सं यजर्त्ररङ्गानि, सं यज्ञपतिराशिषा' आदि (तुम्हारे अंग पूजनीय देवताओं से जुड़ जायें, और यजमान आशिष से संयुक्त हो जाये...)। यहाँ पर पहला वाक्य तीसरे वाक्य से उस वाक्य द्वारा पृथक किया गया है जिसमें दो शब्द बहुवचन में हैं और पहले एवं तीसरे वाक्य के दो शब्द एकवचन में हैं; अतः प्रथम वाक्य के शब्दों का दूसरे वाक्य में कोई अनुषंग नहीं है और तीसरे वाक्य के अर्थ को पूर्ण करने के लिए प्रचलित भाषा के किसी सामान्य शब्द का उपयोग किया जा सकता है (किन्तु प्रथम वाक्य के शब्दों का नहीं)।

वेद ने बहुत से कर्मों की व्यवस्था की है, यथा—याग का सम्पादन, अग्नि में हिव डालना, दान देना, गाय दुहना, घृत पिघलाना आदि । किन्तु ये सभी कर्म एक ही कोटि के नहीं हैं, कुछ तो प्रधान हैं और कुछ गुणभूत (या सहकारी) । रेण वैसे कर्म, जो 'प्रयाज' ऐसे शब्दों से दिशत होते हैं, जिनसे कोई द्रव्य अलंकत नहीं किया जाता या योग्य नहीं बनाया जाता या उत्पन्न नहीं किया जाता, वे प्रधान कहे जाते हैं, किन्तु जो कर्म कोई द्रव्य उत्पन्न करते हैं, उसे योग्य बनाते हैं (यथा धान कूटकर चावल निकालना) वे गुणभूत कहे जाते हैं । कर्मों को पुनः कई कोटियों में बाँटा गया है, यथा—नित्य, नैमित्तिक, काम्य, अथवा कत्वर्य एवं पुरुषायं। इस पर हमने गत अध्याय में ही विचार कर लिया है। कर्मों की भिन्नता एवं अभिन्नता की जाँच के ६ साधन हैं—यथा (१) शब्दान्तर (भिन्न शब्द, जैस—यजित, जुहोति, ददाति, अर्थात् याग, होम एवं दान मिन्न कर्म हैं); (२) अभ्यास (दुहराना), रेष्ट जैसा कि 'सिमधो जयित तनूनपातं यजित' आदि (तै० सं० २।६।१।१-२) में, जहाँ पर 'यजित' शब्द पाँच बार दुहराया गया है और इसीलिए पाँच प्रकार के कर्म व्यवस्थित किये गये हैं; (३) संख्या जैसा कि 'वह प्रजापित के लिए १७ पद्मओं की विल देता है (तै० वा० १।३।४।३)' जो स्पष्टतः १७ कर्म हैं; (४) गुण (सहकारी विस्तार, यथा 'जव तप्त दुग्ध में दही डाला जाता है तो वह 'आमिक्षा' हो जाता है जो वैश्वदेवों को अपित किया जाता है और वह द्रव पदार्थ जो वाजियों को दिया जाता है, वाजिन कहा जाता है नामक वचन में देवता या द्रव्य, आमिक्षा एवं

२४. तानि द्वैधं गुण प्रधानभूतानि । येर्द्रव्यं न चिकीर्ध्यंते तानि प्रधानभूतानि द्रव्यस्य गुणभूतत्वात् । येस्तु द्रव्यं चिकीर्ध्यंते गुणस्तत्र प्रतीयेत तस्य द्रव्यप्रधानत्वात् । पू० मी० सू० (२।१।६-८)।

२६. तिहह षड्विधः कर्मभेदो वक्ष्यते-शब्दान्तर, अभ्यासः, संख्या, गुणः, प्रिक्रया, नामधेयिमिति।...तदे-तन्नानाकर्मलक्षमित्यध्यायमाचक्षते...। शबर (पू० मी० सू० २।१।१ः 'भावार्थाः कर्मशब्दास्तेभ्यः क्रिया प्रतीये-तेष ह्यर्थो विषीयते।')। ये सभी पू० मी० सू० में विणत हैं, यथा-२।२।१७, २।२।२ (अभ्यास), २।२।२१ (संख्या), २।२।२३ (गुण), २।२।२२ (नामधेय या संज्ञा), तथा २।३।२४ (प्रकरण या प्रिक्रया)। शबर ने इनको एक कम में उल्लिखित किया है, किन्तु पू० मी० सू० ने थोड़ी भिन्नता के साथ इनका उल्लेख किया है। पराशर (१।३८,) ने कहा है कि व्यक्ति को ६ कमों पर ध्यान देना चाहिए, यथा-स्नान, सन्ध्या आदि पर और उन्होंने शब्दान्तर पर निर्भर करके यह स्थापित किया है कि ६ विभिन्न कर्म होते हैं कि सभी एक में समाहित।

वाजिन, ये दोनों दो स्पष्ट अपंण हैं) २७; (४) प्रकरण (संदर्भ)। 'अग्निहोत्र करना चाहिए' (तै० सं० १।४।६।१) में अग्निहोत्र के अह्निक सम्पादन की विधि पायी जाती है। कुण्डपायिनामयन में ऐसा आया है—'वह एक मास तक अग्निहोत्र करता है।' यह वचन दूसरे संदर्भ में आता है (जब कि पहला दश्यूंप्णमास के संदर्भ में आता है) अतः यह वाक्य (अर्थात् कुण्डपायिनामयन वाला) आह्निक अग्निहोत्र से मिन्न कर्म है। (६) संज्ञा (अर्थात् नाम) मी कर्मों का अन्तर वताती है, क्योंकि वे (कर्म) उत्पत्तिवाक्य (मौलिक व्यवस्था) में प्रकट होते हैं। कर्मों की मिन्नता प्रकट करने का यह ढंग हेमाद्रि, कालनिर्णय एवं निर्णयसिन्धु द्वारा प्रयुक्त हुआ है, इसी ढंग द्वारा उन्होंने इस विषय में निर्णय किया है कि जन्माष्टमी व्रत एवं जयन्तीव्रत एक ही व्रत है या मिन्न व्रत हैं।

हमने यह देख लिया है कि विधियों के चार प्रकार हैं, जिनमें एक है विनियोग विधि, जो किसी प्रमुख वार्मिक कर्म एवं उसके अंगों के सम्बन्ध पर प्रकाश डालती है। प्रमुख कर्म की शेषी या अंगी कहा जाता है। यह बात पू० मी० सू० के तीसरे अध्याय में उल्लिखित है। पू० मी० सू० ने सर्वप्रथम 'शेष' की परिभाषा की है और बताया है कि यह ऐसा क्यों कहा जाता है और इसे वार्मिक कर्मों में क्यों प्रयुक्त किया जाता है; इतना ही नहीं, वहाँ यह भी बताया गया है कि शेष और शेषी के सम्बन्ध को निश्चित करने के साधन क्या होते हैं और उन साधनों की तुलनात्मक शक्ति को कैसे जाना जा सकता है।

अब हम अंग एवं अंगी के कुछ दृष्टान्त उपस्थित करते हैं। 'ब्रीहीन् प्रोक्षित' (चावलों पर जल छिड़कता है) में प्रोक्षण (छिड़कना) चावलों का अंग है (अर्थात् वह चावल के सम्बन्ध में गौण सम्बन्ध रखता है), जैसा कि कर्मकारक (ब्रीहीन्) से प्रकट है। प्रोक्षण से अपूर्व फल की प्राप्ति में सहायता मिलती है, क्योंकि चावलों पर बिना जल छिड़कने से यदि याग किया जाय तो अपूर्व की प्राप्ति नहीं होगी। दूसरा दृष्टान्त है—"वह ऋत की लगाम पकड़ ली' नामक मन्त्र के साथ घोड़े की रशना (लगाम) पकड़ता है"। वर्ष यहाँ पर 'रशनाम्' में कर्मकारक द्वारा प्रदर्शित है कि मन्त्र का स्थान गौण है, वह अश्व की रशना का अंग है, क्योंकि लगाम पकड़ते समय उसका उच्चारण (मन्त्र का उच्चारण) लगाम में एक संस्कार का प्रमाव छोड़ जाता है तथा (लगाम का) पकड़ना घोड़े की लगाम का एक अंग है। (जो कर्मकारक में है)। यह उसी प्रकार है जैसा कि प्रोक्षण चावल के अन्नों का अंग है।

२७. तस्ते पयिस दध्यानयित सा, वैदवदेव्यामिक्षा वाजिन्यो वाजिनम्। ; शबर ने (४।१।२३ पर) इसे उद्धृत किया है और कहा है: 'आमिक्षायां दिधपयसी विद्येत न वाजिने। ... वाजिने तिक्तकटुको रसः।' वैदव देवी एक तिद्धत है और उसका अर्थ है विद्ववदेवा, देवता, अस्याः, जो पाणिनि के सूत्र ४।२।२४ (सास्यदेवता) के अनुसार बना है। वाजिनामिक्षारूपगुणभेदाद्वाजिनद्रव्यकंकर्मान्तरम्। आमिक्षाद्रव्यकं च कर्मान्तरिमिति चिन्ति-अनुसार बना है। वाजिनामिक्षारूपगुणभेदाद्वाजिनद्रव्यकंकर्मान्तरम्। आमिक्षाद्रव्यकं च कर्मान्तरिमिति चिन्ति-अनुसार वाजिनं नामामिक्षोत्पत्तिशिष्टमुदकम्। आमिक्षा नाम पयोदिध मिष्ठण जिनतं दृढाकारं द्रव्यम्। सर्वदर्शनकौमुदी तम् । वाजिनं नामामिक्षोत्पत्तिशिष्टमुदकम्। आमिक्षा नाम पयोदिध मिष्ठण जिनतं दृढाकारं द्रव्यम्। सर्वदर्शनकौमुदी (पृ० १००, त्रिवन्दरम् संस्कृत सीरीज)। शंकराचार्य ने वेदान्तसूत्र (३।३।१) में इसे उल्लिखित किया है। (पृ० १००, त्रिवन्दरम् संस्कृत सीरीज)। शंकराचार्य ने वेदान्तसूत्र (३।३।१) में इसे उल्लिखित किया है। ते० ब्रा० (१।६।२।४) में आया है: 'वैश्वदेव्यामिक्षा भवित । वैश्वदेव्यो वै प्रजाः। ... वाजिनमानयित ।' आमिक्षा ते० ब्रा० (१।६।२।४) में आया है। किन्तु वाजिन प्रयोजक नहीं है, क्योंकि आमिक्षा की उत्पत्ति में वह तथा प्रकट हो जाता है। २६ 'इमामगुभ्णन् रशानांमृतस्य इत्यश्वाभिधानोमादसे':-यह तै० सं० (४।१।२।१) में आया है।

२८. 'इमामगृभ्णन् रशानांमृतस्य इत्यश्वामियानास्याः नृत्यः (१११२११) के मन्त्र का एक-घौथाई है। 'इमामगृभ्णन रशानामृतस्य' नामक शब्द तै० सं० (४।१।२।१) के मन्त्र का एक-घौथाई है। यह पहले हो कहा जा चुका है कि 'शेष' का अर्थ है 'जो दूसरे के प्रयोजन को सिद्ध करता है और यह उस दूसरे का शेष है (पू० मी० स्० ३।११२: 'शेष: परार्थत्वात्') तथा वादरि (३।१।३) के अनुसार उन द्रव्यों, गुणों (यथा किसी गाय का लाल रंग एवं संस्कारों रे (जो किसी व्यक्ति या वस्तु को याग किसी अन्य उद्देश्य के लिए योग्य बनाते हैं) के लिए 'शेष' शब्द सदैव प्रयुक्त होता है, किन्तु जैमिनि (३।१।४-६) के मत से धार्मिक कृत्य फल या परिणाम के लिए शेष हैं, फल धार्मिक कृत्य करने वाले के लिए शेष है तथा कर्ता कुछ कर्मों के लिए शेष हैं। धर्मशास्त्र-ग्रन्थों में 'शेष' शब्द बहुधा आया है। उदाहर-णार्थ, मिता० ने याज्ञ० (२।११८-११६) की टीका करते हुए कहा है कि ११८वें श्लोक का पूर्वार्थ पूरे प्रकरण का श्रेष (अंग) रे हैं (अर्थात् वह श्लोक के शेप अर्थात् वचे अंश के प्रयोजन को सिद्ध करता है)। इसका परिणाम (यदि मिताक्षरा की वात मान ली जाय) यह है कि यदि किसी दायाद या रिक्थोधिकारी को किसी अनुगृहीत मित्र से, जिसे कुल सम्पदा के व्यय से आमारी किया गया था, मेंट प्राप्त हो, यदि किसी सदस्य के श्वसूर से, जिसे उस सरस्य की वधू के लिए कुल-सम्पत्त का कुछ माग दिया गया था, कोई दान प्राप्त हो, या कोई डूबी हुई सम्पत्ति किसी सदस्य द्वारा अन्य पैतृक सम्पत्ति से प्राप्त की गयी या यदि किसी सदस्य ने कुल-सम्पत्ति द्वारा विद्या-ध्ययन करने के उपरान्त विद्याज्ञान द्वारा कुछ लाग पाया, तो इस प्रकार की सम्पदाएँ सभी सदस्यों में अवस्य विभाजत होनी चाहिए। किन्तु मिताक्षरा के इस दृष्टिकोण को दायमाग (६।१।८) एवं विश्वकप ऐसे ग्रन्थों एवं लेखकों ने अमान्य ठहराया है। देखिए इस महाग्रन्थ के खण्ड—३ के पृ० ४७६—४८०।

विनियोग-विवियों के सम्बन्ध में प्राय: यह निर्णय नहीं हो पाता कि उनमें कौन प्रमुख हैं, कौन गुणमूत अथवा सहकारी हैं। इसी प्रकार कमी-कमी विरोध उपस्थित हो जाता है या सन्देह उत्पन्न हो जाता है। इन सब वातों को निश्चित करने के लिए पूर्व मीमांसा सूत्र ने ६ प्रकार के साधनों का उल्लेख किया है, यथा—श्रुति (सीधे ढंग के बैदिक वक्तव्य या वचन), लिंग (अप्रत्यक्ष संकेत), वाक्य (वाक्य रचना – सम्बन्धी सम्बन्ध) प्रकरण (संदर्भ), स्थान (स्थान या अनुक्रम) एवं समाख्या (संज्ञा या नाम)। जब इनमें से कई एक साथ हो जाते हैं और एक ही विषय की ओर निर्देश करते हैं तो प्रत्येक आने वाला अपने पूर्व वाले से दुर्वल होता है, क्योंकि प्रत्येक आगे आने वाला अपने से पीछे वाले से अपेक्षाकृत अर्थ के संबंध से अधिक दूर होता है। पू०मी० सू० (३।३।१४) को 'वलाबंलाधिकरण' कहा जाता है।

२६. संस्कारो नाम सभवित यस्मिञ्जाते पदार्थो भवित योग्यः कस्यचिवर्थस्य । तेनापि क्रियायां कर्त्तव्यायां प्रयोजनिमिति सोपि परार्थः । शबर (पू० मी० सू० ३।१।३) ; तथा संस्कारोप्यव इन्त्यादि र्या गसाधन पुरोडाशादि निर्वृत्तये चोदितां ब्रीह्यादीनां स्वरूपेणायोग्यत्वादवहतानां योग्यत्वमायादयन्नुत्पत्त्यैवाङ्कगं भवतीति । तन्त्रवा० (पृ० ६६०) ।

३०. अत्र च पितृहत्याविरोधेन यांत्किचित्त्वयर्माजततिमिति सर्वशेषः। ...तथा पितृहत्याविरोधेनेत्यस्य सर्वशेषत्वादेव पितृहत्याविरोधेन प्रतिग्रह लब्धमपि विभजनीयम। मिताक्षरा (याज्ञ० २।११८–११६)।

३१. श्रुतिलिंगवाक्यप्रकरणस्थानसमाख्यानां समवाये पारदोवंल्यमथंविप्रकर्षात्। पू० मी० सू० (३।३।१४) में समवाय का अर्थ है एकार्थोपनिपात। तन्त्रवार्तिक में आया है: 'समानविषयत्वं हि समवायोऽभिधीयते' और उसमें जोड़ा गया है: 'न ह्योकत्र सम्भवमात्रं समवायः कि तिहिविषयंकत्वम्' (पृ० ६२२) एवं तस्माद्विरोधविषयमेव समवायग्रहणम् (पृ० ६२३); दुवंलस्य भावः दोवंल्यम् अरस्य दोवंल्यं परदोवंल्यं तदेव पार दोवंल्यम्; विप्रकर्ष का तात्पयं है विलम्ब; शास्त्रदीपिका ने इस सूत्र पर टिप्पणी दो है: 'इदानों श्रुत्यादीनामेक विषय समवायेन विरोधे सित बलाबलं विचार्यते।'

जहाँ श्रुति एवं लिंग दोनों में विरोध हो जाता है, उसका उदाहरण इस वचन में पाया जाता है—'ऐन्द्री ऋग् के साथ (वह पद्य जो इन्द्र को सम्बोधित है) उसे गाहंपत्य अग्नि की स्तुति करनी चाहिए।' ऐन्द्री पद्य यह है—'निवेशनः संगमनो वसूमां... इन्द्रोन तस्थौ समरे पथीनाम्' (तै सं० ४।२।४।४) । यहाँ पर सन्देह इस वात को लेकर उठता है कि इन्द्र को सम्बोधित पद्य के साथ इन्द्र की स्तुति की जाय (जैसा कि 'ऐन्द्रधा' शब्द से प्रकट होता है) या गाहंपत्य अग्नि की (जैसा कि उक्ति में प्रत्यक्ष रूप से आया है) या इच्छानुसार इन्द्र या गाहंपत्य में किसी की स्तुति की जाय। उर्ने निष्कृषं यह है कि श्रुति (प्रत्यक्ष श्रूयमाण कथन या वचन) लिंग की अपेक्षा अधिक वलशाली होता है। 'गाहंपत्यम् उपितष्ठते' शब्दों को सुनने पर लगता है, हमको गाहंपत्य की पूजा के लिए वेद द्वारा प्रत्यक्ष रूप से निर्देश मिल रहा है। 'ऐन्द्रधा' शब्द करण कारक में है, (यथा 'दघना जुहोति' अर्थात् दही से होम करता है) अतः वह केवल गुण बताता है कि जो मन्त्र कहा जायेगा वह इन्द्र को सम्बोधित है और यहाँ कोई अन्य शब्द ऐसा नहीं है जो यह स्पष्ट रूप से बतलाये कि इन्द्र की स्तुति करनी है। शबर (पू० मी० सू० ३।२।४) ने व्याख्या की है कि गाहंपत्य में इन्द्र की कुछ विशेषताएँ (गुण) पायी जाती हैं, अतः रूपक के रूप में उसे इन्द्र कहा जा सकता है (जैसे कि हम वीर पुरुष को सिंह कह देते हैं), क्योंकि गाहंपत्य इन्द्र की माँति यज्ञ करने का एक साधन है या गाहंपत्य 'इन्द्र' वातु के अर्थवश इन्द्र कहा जा सकता है और उसका अर्थ ईश्वर या स्वामी हो सकता है। सकता है।

इन छह साघनों में प्रत्येक अपने अनुसारी साघनों के विरोध में पड़ सकता है। अतः श्रुति के लिंग, वाक्य, प्रकरण, स्थान या समाख्या से विरोध के पाँच प्रकार हो मकते हैं। लिंग-सम्बन्धी विरोध की चर्चा ऊपर हो चुकी है। लिंग एवं वाक्य में विरोध के चार प्रकार होंगे, या तीन साधनों में प्रत्येक के साथ विरोध

३२. निवेशनः संगमनो वसूनामित्यैन्द्रधा गाह्यंत्यमुपतिष्ठते । मैत्रा० सं० (३।२।४) । यह मन्त्र वयन में आया है। कुछ लोगों के मत से (यया—भामती, वेदान्तसूत्र, ३।३।२४) एन्द्री मन्त्र यह है 'कदाचन स्तरीरिस नेन्द्र सदचिस दाशुषे। (ऋ० दा४१।७ एवं वाज० सं० दा२)। इसका प्रयोग अग्निहोत्र (महोपस्थान) में होता है। पू० मी० सू० (३।३।१४) में 'श्रुति' एवं 'लिंग' शब्द का पारिभाषिक अर्थ किया गया है। सामान्यतः श्रुति का अर्थ होता है वेद या वेद-वचन (मूल)। किन्तु यहां पर श्रुति एवं लिंग का अर्थ कम से 'निरपेक्षो रवः श्रुतिः' एवं 'शब्दसामर्थ्यं लिंगम्', अर्थात् वैदिक शब्द या उक्ति (वचन) जो स्वतन्त्र (निरपेक्ष) होती है (अर्थात् जिसके लिए किसी मध्यवर्ती पद की आवश्यकता नहीं पड़ती) एवं लिंग का तात्ययं है शब्दों की अभिव्यंजना-शक्ति। ये दोनों परिभाषाएँ अर्थसंग्रह में दी हुई हैं—'यत्तावच्छब्दस्यार्थमभिधातुं, सामर्थ्यं तिल्लगम् यदर्थस्याभिधानं शब्दस्य श्रवणमात्रादेवागम्यते स श्रुत्यावगम्यते। श्रवणं श्रुतिः।' शबर (३।३।१३, पू० द२४); मिलाइए पाणिनि कर्त्ररीपिसततमं कर्म' (१।४।४६), 'कर्तृ करणयोस्तृतीया' (२।३।१६)। 'ऐन्द्रधा' शब्द तृतीया (करण कारक) 'कर्त्ररीपिसततमं कर्म' (१।४।४६), 'कर्तृ करणयोस्तृतीया' (२।३।१६)। 'ऐन्द्रधा' शब्द तृतीया (करण कारक) में है अतः वह 'करण' का अर्थ या भाव प्रकट करता है, किन्तु गाहंपत्य कर्म कारक में है अतः यह हठात् प्रकट करता है कि यह उपस्थान में प्रधान है।

३३. गुणाद्वाप्यभिधानं स्यात्सस्बन्धस्याशास्त्रहेतुत्वात् । (पू० मी० सू० ३।२।४); शबर, 'भवति हि ३३. गुणाद्वाप्यभिधानं स्यात्सस्बन्धस्याशास्त्रहेतुत्वात् । (पू० मी० सू० ३।२।४); शबर, 'भवति हि गुणादःयभिधानम्। यथा सिहो देवदत्तः... इति । एविमहाप्यनिन्द्रे गार्हंपत्य इन्द्रशब्दो भविष्यति । अस्ति चास्येन्द्रगुणादःयभिधानम्। यथा सिहो देवदत्तः... इति । एविमहाप्यनिन्द्रे गार्हंपत्य इन्द्रो भवति । भवति च गार्हंपत्यस्यापि स्वस्मिन्
सादृश्यम् । यथवेन्द्रो यज्ञसाधनमेवं गार्हंपत्योपि । अथवेन्दतेरैश्वर्य-कर्मण इन्द्रो भवति । भवति च गार्हंपत्यस्यापि स्वस्मिन्
सादृश्यम् । यथवेन्द्रो यज्ञसाधनमेवं गार्हंपत्योपि । अथवेन्दतेरैश्वर्य-कर्मण इन्द्रो भवति । भवति च गार्हंपत्यस्यापि स्वस्मिन्
सादृश्यम् । यथवेन्द्रो यज्ञसाधनमेवं गार्हंपत्योपि । अथवेन्दतेरैश्वर्य-कर्मण इन्द्रो भवति । भवति च गार्हंपत्यस्यापि स्वस्मिन्

होगा। इसी प्रकार वाक्य का प्रकरण तथा अन्य दो साघनों से विरोध हो सकता है, प्रकरण का स्थान या समास्या से तथा स्थान का समास्या से विरोध हो सकता है। इस प्रकार हम देखते हैं कि छह साघनों के अपने में १५ प्रकार के विरोध हो सकते हैं। इन छह साघनों में प्रत्येक के अपने पूर्ववर्ती साघनों के विरोध पर हमें घ्यान नहीं देना चाहिए, क्योंकि ऐसा कहना कि लिंग श्रुति के विरोध में पड़ता है, वैसा ही है जैसा कि यह कहना कि श्रुति लिंग के विरोध में पड़ती है। स्थानामाव से इस प्रकरण को हम यहीं छोड़ते हैं, क्योंकि इन सभी प्रकार के १५ विरोध-दृष्टान्तों को वेद एवं धर्मशास्त्र ग्रन्थों से उदाहरण देकर समझाने में एक लम्बा आख्यान उपस्थित हो जायगा।

घर्मशास्त्र ग्रन्थ बलाबल नामक अधिकरण (पू० मी० सू० ३।३।१४) का बहुघा प्रयोग करते हैं। उदा-हरणार्थ, पराशरमाघवीय (१।१, पू० २६८-२६६) ने एक श्रुति-वचन उद्धृत किया है कि प्रत्येक व्यक्ति को सायं-कालीन आह्निक सन्ध्या वरुण को सम्बोधित मन्त्रों के साथ आदित्य-पूजा के रूप में करनी चाहिए तथा टिप्पणी की है कि वारुणीिमः' (ऐन्द्रघा के समान) केवल लिंग है किन्तु 'आदित्यमुपस्थाय' श्रुति (प्रत्यक्ष वचन) है, इसलिए सायंकाल में वरुण को सम्बोधित मन्त्रों के साथ सूर्य (आदित्य) की पूजा की जानी चाहिए, और अपने कथन की पुष्टि के लिए 'ऐन्द्रघा गाईपत्यम् उपतिष्ठते' के दृष्टान्त की ओर संकेत किया है। उप

पू॰ मी॰ सू॰ के चौथे अध्याय में मुख्यतः प्रयोज्य एवं प्रयोजक तथा क्रत्वर्थ एवं पुरुषार्थ के विषय का विवेचन पाया जाता है। करवर्थ एवं पुरुषार्थ के विषय में हमने पहले ही गत अध्याय में पढ़ लिया है। प्रयम दो के कुछ उदाहरण प्रस्तुत किये जा रहे हैं। प्रयाजों को करवर्थ घोषित किया गया है। अतः कृतु (यज्ञ) प्रयाजों का प्रयोजक (प्रेरणात्मक शक्ति) है। फल (यथा स्वगं आदि) को याग (अर्थात् पुरुषार्थ किया) का प्रयोजक कहा जाता है। वही प्रयोजक होता है जिसके लिए व्यक्ति वैदिक स्तुतिवचन द्वारा कुछ सम्पादित करता है। वाक्य थों है— स्वगं की प्राप्ति के लिए दशंपूर्णमास यज्ञ करना चाहिए, अतः फल (स्वगं आदि) को दर्शपूर्णमास—याग का प्रयोजक कहा जायगा। अधे दूघ में दही मिलाने की व्यवस्था से व्यक्ति को आमिक्ता उत्पन्न करने की प्रेरणा मिलती है न कि वाजिन बनाने की। क्योंकि वाजिन तो आमिक्ता की उत्पत्ति पर स्वतः उत्पन्न होता है। अतः आमिक्ता, जो वैश्वदेवयाग में हिव होती है, वैश्वदेवयाग का प्रयोजक है किन्तु वाजिन-याग को दूघ में दही डालनें का प्रयोजक नहीं कहा जा सकता (पू० मी० सू० ४।१।२२-२४)। परिणाम यह होता है, यदि संयोग से आमिक्ता नष्ट हो जाय तो हिव (आमिक्ता) की प्राप्ति के लिए दही को

३४. बारुणोभिरतथादित्यमुपस्थाय प्रवक्षिणम् । यद्यपि बारुणीभिवं रणस्योपस्थानं लिगबलात् प्राप्तं तथापि श्रुतेः प्राबत्यात् तथा लिगं बाधित्वा आदित्योपस्थाने एव बिनियुज्यते । परा० मा० (१।१, पृ० २६८-२६६) । पराशर० . ने 'इमं मे वरुण' (ऋ० १।२४।१६-२०) को वारुणी मन्त्रों के रूप में लिया है ।

३४. मिलाइए शबर (पू० मी० सू० ४।१।१: अयातः कत्वर्यपुरुवार्ययोजिकातः) : 'यापि प्रयोजकाप्रयोजक-फलिवध्यर्यवादालिंगप्रधानिचन्ता सापि कत्वर्यपुरुवार्यजिकासैव । कथम् । अंगं कत्वर्यः प्रधानं पुरुवार्यः । फलिविधः पुरुवार्यः, अर्थवादः कत्वर्यः । प्रयोजकः कश्चित्पुरुवार्योऽप्रयोजकः कत्वर्यः । तस्मात्कत्वर्यपुरुवार्थयोजिकासेति सूचितम् ... कतवे यः स कत्वर्यः, पुरुवाय यः स पुरुवार्यः ।

पुनः तप्त दूघ में डालना होगा, किन्तु यदि वाजिन (जो प्रयोजक नहीं है) नष्ट हो जाय तो दही को पुनः तप्त दूघ में डालने की आवश्यकता नहीं है। <sup>3</sup> र

'पुरुषार्थं' कर्मों के उदाहरण गत अध्याय (२६) में दिये जा चुके हैं, यथा—प्रजापतिव्रत । पूर्व-मीमांसासूत्र के चौथे अध्याय में (दूसरे पाद में) प्रितंपित्तकर्म एवं अर्थकर्म के कितपय दृष्टान्त उपस्थित किये गये हैं।
बहुत से ऐसे द्रव्य, प्रसाघन ( संस्कार ) एवं सहकारी कर्म होते हैं जिनके साथ फल सम्बन्धित रहता
है। उदाहरणार्थं, ऐसा कहा गया है (तै॰ सं॰ ३।७।४।२ में) 'जिसकी जुहू पर्णं (पलाश) की लकड़ी की बनी
होती है, वह अपने विषय में कोई बुरा अथवा हानिप्रद शब्द नहीं सुनता'; 'यह कि वह (अपनी आँखों में)
अञ्जन लगाता है, वह अपने शत्रु की आँख को हानि पहुँचाता है' (तै॰ सं॰ ६।१।१।४); 'यह कि वह प्रयाजों
एवं अनुयाजों का सम्पादन करता है, वह, सचमुच यज्ञ का कवच है।' पू॰ मी॰ सू॰ ने घोषित किया है कि द्रव्यों,
प्रसाघनों (संस्कारों) एवं सहायक कर्मों से सम्बन्धित फल विषयक वचन, वास्तव में फलों की विधियाँ नहीं
हैं, प्रत्युत वे केवल अर्थवाद हैं, क्योंकि वे सभी प्रधान ऋतु के उद्देश्य की पूर्ति करते हैं। 3॰

यह चौथा अध्याय (तीसरा पाद) यह निश्चित करता है कि यद्यपि विश्वजित् यज्ञ के सम्पादन के लिए श्रुति (वेद) द्वारा कोई फल स्पष्ट रूप से घोषित नहीं है, तथापि विश्वजित् यज्ञ में (जैसा उन यज्ञों में होता है, जहाँ फल स्पष्ट रूप से उल्लिखित नहीं है) फल स्वर्ग की प्राप्ति है। 36

विश्वजित् वह विलक्षण यज्ञ है जिसमें यजमान अपना सव कुछ दान कर देता है ('विश्वजिति सर्वस्वं ददाति')। जैमिनि ने इसके विषय में चौदह अघिकरण बनाये हैं, कुछ मनोरंजक प्रमेय ये हैं—यजमान अपने सम्बन्धियों (यथा पिता या माता) का दान नहीं कर सकता, वह केवल उसी का दान कर सकता है जिसका वह स्वामी होता है; यहाँ तक कि सम्प्राट अपने सम्पूर्ण साम्राज्य का दान नहीं कर सकता, क्योंकि अन्य व्यक्ति मूमि पर अधिकार रखते हैं और राजा लोगों की रक्षा करता है और केवल मूमि की उपज के किसी अंश का अधिकारी होता है। यजमान अक्वों का दान नहीं कर सकता, क्योंकि श्रृति ने स्पष्ट रूप से विश्वजित् में घोड़ों के दान को अमान्य ठहराया है। यजमान केवल उसी सम्पत्ति का दान कर सकता है जो यज्ञ में दक्षिणा देने के समय उसकी अपनी हो, न कि उस सम्पत्ति का जो मविष्य में उसकी होने वाली हो। वह शूद्र भी जो यजमान की सेवा करता है (मनु के मतानुसार सेवा करना उसका धर्म है) दान में नहीं दिया जा सकता। केवल उसी को विश्वजित् यज्ञ करने का अधिकार है जिसके पास १२० या इससे अधिक गायें हों।

३६. तस्मादाभिक्षा प्रयोक्त्री वाजिनमप्रयोजकमिति। शबर (३।१।२३)। यद्म्ययं प्रयोजकं वाजिने नष्टे पुनस्तप्ते प्रयक्ति वध्यानेतब्यम् । अय वाजिनमप्रयोजकं नष्टे वाजिने लोपो वध्यानयनस्य। शबर (४।१।२४)। पुनस्तप्ते प्रयक्ति वध्यानेतब्यम् । अय वाजिनमप्रयोजकं नष्टे वाजिने लोपो वध्यानयनस्य। शबर (४।३।१०)। शबर ने तीन

३७. द्रव्यसंस्कारकर्मसु परार्थत्वात्कलश्रुतिरयंबादः स्यात्। पू० मी० सू० (४।३।१०); शबर ने तीन वचन उद्घृत किये हैं—'यस्य पर्णमयी जुहुर्भवित न स पापं क्लोकं शृणोति (द्रव्य), यदाङक्ते...चक्षुरेव स्नातृव्यस्य

वृद्धकते (संस्कार), यत्प्रयाजानुयाजा इज्यन्ते वर्म वा एतद्यक्तस्य कियते (कर्म)।
३८. स स्वर्गः स्यात्सर्वात्प्रत्यविशिष्टत्वात्। पू० मी० सू० (४।३।१४)। सर्वान् का अर्थ है सर्वपृश्वान्।
ज्ञावर ने व्याख्या की है—'सर्वे हि पुरुषाः स्वर्गकामाः। कृत एतत्। प्रीतिहि स्वर्गः। सर्वश्च प्रीति प्रार्थयते।; मेषाज्ञावर ने व्याख्या की है—'सर्वे हि पुरुषाः स्वर्गकामाः। कृत एतत्। प्रीतिहि स्वर्गः। सर्वश्च प्रीति प्रार्थयते। विष्णुपुराण (२।६।तिथि (मनु २।२) ने इसकी ओर संकेत किया है। वेखिए परा० मा० (१।१, पू० १४८)। विष्णुपुराण (२।६।पिक्ष प्राप्तिकरो स्वर्गो नरकस्तिद्वपर्ययः। नरकस्वर्गसंज्ञे वै पुष्पप्राप्ते द्विजोत्तमः।।
४६) में आया है—'मनःप्रीतिकरो स्वर्गो नरकस्तिद्वपर्ययः।

पू० मी० सू० के पाँचवें अध्याय में क्रम का विवेचन है। क्रम वह है जिसके अनुसार किसी यज्ञ के विभिन्न माग या कृत्य क्रमानुसार आते हैं। विधियाँ किसी यज्ञ में कई कर्मों के सम्पादन के विषय में बताती हैं, वे सदा यह नहीं बतातीं कि वे कर्म (प्रधान या गुणभूत) किस क्रम में किये जायेंगे। उनका क्रम यजमान की इच्छा पर निर्मर नहीं रहता। किसी यज्ञ के कृत्यों के क्रम को निश्चित करने के लिए छह साधनों पर निर्मर होना पड़ता है, यथा—श्रुति, अर्थ (उद्देश्य, योग्यता), पाठ (शाब्दिक वचन), प्रवृत्ति (आरम्भ), काण्ड (वचन अथवा मूल वचन का स्थान), मृख्य।

किसी सूत्र में दीक्षा संबंधी वैदिक वचन के अनुसार अध्वयुं गृहपति (यजमान) का दीक्षा-सम्पादन करने के पश्चात् ब्रह्मा पुरोहित की दीक्षा करता है और फिर उद्गाता आदि की दीक्षा करता है। यहाँ पर वैदिक बचन ने प्रत्यक्ष रूप से क्रम की व्यवस्था की है, यथा-यजमान (यज्ञ करने वाले) की दीक्षा के उपरान्त बह्या, तब उद्गाता आदि की दीक्षा होती है। 'सिमधो यजित तनूनपातं यजित' आदि में वाक्यों का कम ही विभिन्न बागों के सम्पादन के कम को निश्चित करता है (पू० मी० सू० ४।१।४)। वेद सर्वप्रथम अग्निहोत्रं की बात करता है और तब यवाग्र (लपसी) पकाने की बात उठाता है। यहाँ पर अग्निहोत्र को क्रम में प्रथम स्थान प्राप्त है और उसके उपरान्त यवागू पकाने को स्थान दिया गया है। किन्तु जब तक अपित किया जाने वाला पदार्थ बन न जाय अग्निहोत्र नहीं किया जा सकता। अतः यहाँ पर पाठक्रम को छोड़ देना पड़ेगा और अर्थक्रम (उद्देश्य तथा।यथायोग्यता द्वारा घोषित कम) का अनुसरण करना होगा, अर्थात् सर्वप्रथम यवागू बनानी होगी और तब अग्निहोत्र किया जायगा। 3 यह एक ऐसा उदाहरण है जो यह प्रदर्शित करता है कि अर्थक्रम पाठक्रम से अपेक्षा-कृत अधिक शक्तिशाली होता है (पू॰ मी॰ सू॰ (४।४।१)। पराशरस्मृति में ऐसी व्यवस्था दी हुई है कि प्रति-दिन सन्ध्या (प्रात:कालीन उपासना), स्नान, जप (पवित्र वचनों का मन ही मन पाठ), होम, वेदाध्ययन, देवता-पूजन, वैश्वदेव तथा आतिथ्य करने चाहिए। पराशरमाघवीय का कथन है ४० कि पाठ के क्रम स्थान पर यथायोग्यता (क्या उचित है) का अनुसरण करना चाहिए, अतः प्रथम स्नान होना चाहिए और तब सन्ध्या । स्मृतिचन्द्रिका ने वृद्धमनु को उद्धृत कर कहा है कि पुत्रहीन पवित्र विधवा को मत पति के लिए पिण्ड देना चाहिए और उसकी सम्पदा ग्रहण करनी चाहिए। यहाँ पर ऐसा मानना उचित है कि वह पहले उसकी (पित की) सम्पदा ग्रहण कर ले और तब उसके श्राद्धों को करे। वाजपेय में ऐसा वचन आया है कि यज-

३६. अग्निहोत्रं जुहोतीति पूर्वमाम्नातम्, ओदनं पचतीति पश्चात् । असम्भवात् पूर्वमोदनः पक्तव्यः । शबर (४।१।३) । और देखिए शबर (४।४।१ पर) ।

४०. सन्ध्या स्नानं जपो होमो देवतातिथिपूजनम् । आतिथ्यं वैश्यदेवं च षट् कर्माणि दिने दिने ।। पराशरस्मृति (११३६) । देखिए परा० मा० (११२।१८), जहां आया है—"सन्ध्यास्नानमित्यत्र यवागूपाकन्यायेन स्नानस्य
प्राथम्यं व्यास्येयम् । . . . 'यवाग्वाग्निहोत्रं जुहोति यवागुं च पचित' इति श्रूयते । . . . यवाग्वा इति तृतीयया श्रुत्या
होमसाधनत्वावगमादसित च द्रव्ये होमनिष्यत्तेरर्थाद् यवागूपाकः पूर्वभावीति सिद्धान्तः । एवमत्रापि स्नानस्य शुद्धिहेतुत्वाच्छुद्धस्यैव सन्ध्यावन्दनाधिकारित्वात्नानं पूर्वभावीति द्रष्टिव्यम् । वृद्ध-मन् अपुत्रा शयनं भर्तुः पालयन्ती
स्रते स्थिता । पत्न्येव दद्यात्तिपण्डं कृत्सनमंशं लमेत च ॥ और टिप्पणी भी की गयी है—'उत्तरार्धे त्वर्थक्रमेण पाठक्रमबाधो द्रष्टिव्यः । ततश्चायमर्थः । उक्तलक्षणा पत्न्येव भर्त्रशं कृत्सनं लभेत पश्चात्पिण्डं दद्यात् । न पुनस्तस्यां सत्यां
स्त्रात्रादिरिति । स्मृतिच० (२, पृ० २६१) ।

मान को प्रजापित के लिए यूप (यज्ञिय खूँटा, जिसमें वाँघकर विल दी जाती है) में १७ पशु वाँघने चाहिए (तै० ब्रा० १।३।४। २-३)। इसकी भी व्यवस्था है कि १७ पशुओं में प्रत्येक के साथ कई संस्कार किये जान चाहिए, यथा—प्रोक्षण (पवित्र जल छिड़कना), उपाकरण (पास लाना) । इन १७ पशुओं में किसी से मी कार्यारम्म हो सकता है, अर्थात् किसी के साथ प्रथम संस्कार किया जा सकता है, किन्तु किसी पशु के साथ आरम्म कर दिये जाने पर अन्य संस्कार भी उसी के साथ हो जाने चाहिए; अर्थात् संस्कारों का ऋम किसी पशु पर आरम्भ किये जाने से निश्चित किया जाता है। काण्ड या स्थान का दृष्टान्त निम्नलिखित है। ज्योतिष्टोम एक 'आदर्श यज्ञ (प्रकृति) है, जिसका साद्यस्क एक विकृति है। साद्यस्क के विषय में वेद द्वारा यह व्यवस्था दी हुई है कि सभी पशुओं की बिल सवनीय स्तर पर एक साथ होनी चाहिए। ज्योतिष्टोम में तीन पशुओं की बिल दी जाती है, यथा—प्रात:काल 'अग्निपोमीय', मध्याह्न में 'सवनीय' एवं सायंकाल 'अनुबन्ध्य'। साद्यस्क एक विकृति है, ये सभी विल इसमें सम्पादित होती हैं; किन्तु इस विषय के विशिष्ट बचन ने व्यवस्था दी है कि तीनों की बिल एक साथ सवनीय स्तर पर होनी चाहिए। किन्तु यह (तीनों का साथ किया जाना) असम्भव है इसीलिए यही किया जा सकता है कि इन तीनों का सम्पादन एक के उपरान्त एक के रूप में ही किया जा सकता है (न कि दिन के विभिन्न कालों में) । प्रथम दृष्टि में ऐसा लगेगा कि आनीषोमीय पशु का स्थान सर्वप्रथम होगा, किन्तु ऐसा नहीं है, क्योंकि साद्यस्क याग में सवनीय स्तर पर एक के उपरान्त एक बिल के कम में सर्वप्रथम सवनीय पशु की बिल होगी (अग्नीपोमीय की नहीं) और उसके उपरान्त अग्नीषोमीय की और उसके तुरन्त उपरान्त अनुबन्ध्य की या अन्तिम दो की बिल किसी भी क्रम में हो सकती है।

मुख्य (प्रथम या प्रधान) द्वारा निश्चित अनुक्रम का एक उदाहरण यों है—'दो सारस्वत हिवयाँ दी जाने वाली हैं, वास्तव में यह दिव्य मिथुन (जोड़ा) है'। भि यह एक श्रुतिवचन है। सरस्वती एवं सारस्वत की आहुतियों के विषय में सिवस्तार वर्णन मिलता है। सन्देह यों उपस्थित होता है—क्या नारी देवता को दी जाने वाली आहुतियाँ पहले होती हैं या वे सर्वप्रथम पुरुष देवता को दी जाने वाली आहुतियाँ हैं? प्रथम, पृष्टि में तो ऐसा लगता है कि पहले किसके लिए प्रथमता दी जाय, इस विषय में शास्त्र मूक है, अतः जो जैसा चाहे करे।

४१. सारस्वतौ भवत एतढ़ दैव्यं मियुनं दैव्यमेवास्म मियुनं मघ्यतो दघाति पुच्यो प्रजननाय। सै० सं० (२।४।६।१-२)। यह चित्रायाग के सम्बन्ध में उल्लिखित है, जिसमें सात गौण आहुतियाँ व्यवस्थित हैं, जिनमें दो सारस्वत कहलाती हैं। 'सारस्वतो' का अयं है 'सरस्वतोदेवताकः सरस्वद्देवताकः वेत्युओं सारस्वतो।' पू० मी० सू० में आया है—मुख्यक्रमेण वांगानां तदर्थत्वात्' (४।१।१४)। याज्ञवल्य (२।१३४) ने पुत्रहीन व्यक्ति की मृत्यु के में आया है—मुख्यक्रमेण वांगानां तदर्थत्वात्' (४।१।१४)। याज्ञवल्य (२।१३४) ने पुत्रहीन व्यक्ति की मृत्यु के उपरान्त उसकी पत्नी, पुत्री एवं माता-पिता (पितरौ) को उसका उत्तराधिकारी माना है। मान लीजिए कोई उपरान्त अपने पिता एवं माता के जीते ही मर जाता है तो ऐसी स्थित में किसको उत्तराधिकार मिलेगा? माता को पिता से वरीयता मिलेगी या पिता को माता से, या दोनों को सम्पत्ति का बराबर भाग मिलेगा? माता को पिता से वरीयता मिलेगी या पिता को माता से, या दोनों को सम्पत्ति का बराबर भाग मिलेगा? माता को पिता से वरीयता वी हैं, स्मृतिचिन्द्रका ने 'सारस्वतौ भवतः' के उदाहरण को ओर निर्देश किया है मिताक्षरा ने माता को वरीयता दी जाय, इसके विषय में सम्मति दी है कि बृहद्विष्णु जैसी स्मृतियों के अनुसार और दोनों में किसको प्रमुखता दी जाय, इसके विषय में सम्मति दी है कि बृहद्विष्णु जैसी स्मृतियों के अनुसार और दोनों में किसको प्रमुखता दी जाय, इसके विषय में सम्मति दी है कि बृहद्विष्णु जैसी स्मृतियों के अनुसार और दोनों में किसको प्रमुखता दी जाय, इसके विषय में सम्मति दी है कि बृहद्विष्णु जैसी स्मृतिया प्रदान की है और सर्वप्रथम पिता को अधिकार प्राप्त होता है। दायभाग ने माता की अपेक्षा पिता को बरीयता प्रदान की है और सर्वप्रयम पिता को अधिकार प्राप्त होता है। दायभाग ने माता की अपेक्षा पिता को बरीयता प्रदान की है और चित्रक्ष स्मृतिव्यवहारप्रकाश (पू० २२४), मदनरल (पू० ३६४) जैसे कितप्य ग्रन्यों ने भी ऐसा ही कहा है। देखिए स्मृतिव्यवहारप्रकाश (२, प० २६७)।

निश्चित निष्कषं यह है कि विस्तार के विषय का क्रम याज्यानुवाक्या मन्त्रों से तय किया जाय । ये 'प्र णो देवी सरस्वती' (तै॰ सं॰ १।८।२२।१, ऋ॰, ६।६१।४) नामक शब्दों में नारी देवता के बारे में सर्वप्रथम उल्लिखित हैं। अतः निष्कर्ष यह है कि विस्तार में भी नारी देवता वाली आहुतियाँ पहले होनी चाहिए।

पू० मी० सू० (४।१।१६) में यह निर्णीत हुआ है कि मन्त्रों द्वारा उपस्थित क्रम को ब्राह्मण ग्रन्थों में वर्णित क्रम की अपेक्षा वरीयता प्रदान की जानी चाहिए। दर्शपूर्णमास यज्ञ में आग्नेय, उपांशु एवं अग्नीधोमीय अन्य यज्ञ समाहित हैं। तै० सं० (२।४।२।३) में अग्नीधोमीय यज्ञ का उल्लेख पहले हुआ है और तै० सं० (२।६।३।३) में आग्नेय का उल्लेख हुआ है। किन्तु ये ब्राह्मण-ग्रन्थ कहे जाते हैं, यद्यपि अब वे संहिता-वचनों में उल्लिखित हैं, क्योंकि उन्होंने विधि की व्यवस्था दी है। किन्तु मन्त्रपाठ में आग्नेय मन्त्र 'अग्निर्मूघी' (तै० ब्रा० ३।४।७।१) सर्वप्रथम आया है और उसके उपरान्त 'अग्नीधोमा सवेदसा' (तै० ब्रा० ३।४।७।२) आया है। अतः आग्नेय का सम्मादन पहले होना चाहिए और उसके उपरान्त अग्नीधोमीय का।

यदि कतिपय कमों या वस्तुओं द्वारा बहुत से देवताओं का आतिच्य करना हो, या यदि बहुत से यूप (यिजय स्तम्म या खूँटे) हों, यथा—ऐकादिशनी पशुबिल में, जिन पर अंजन से लेकर परित्याण (मेखला या करधनी से घरना) तक के संस्कार किये जाते हैं, तो क्या अंजन से लेकर परित्याण तक के सारे संस्कार प्रथम यूप पर और उसके उपरान्त उन्हों संस्कारों को दूसरे यूप पर करके उसी क्रम से अन्य सभी यूपों के साथ ऐसा करना चाहिए, या सभी यूपों पर एक-एक करके अंजन लगा देना चाहिए और अन्य संस्कार सभी यूपों पर एक-के उपरान्त एक करके कर देने चाहिए और इस प्रकार अन्तिम संस्कार परिव्याण का सम्पादन सभी यूपों पर एक के उपरान्त एक करके करना चाहिए। प्रथम ढंग को 'काण्डानुसमय' एवं दूसरे को 'पदार्थानुसमय' कहा जाता है। विषय में देखिए इस महाग्रन्थ का मूलखण्ड २, पृ० ७३६-७४०, पृ० ११३२, पाद-टिप्पणी २५२८ तथा खण्ड ४, पृ० ४४१-४२, पाद-टिप्पणी ६८७। याज्ञ० (१।२३२: 'अपसव्यं तत: कृत्वा') पर मिताक्षरा की टिप्पणी है कि श्राद्धकर्ता वैश्वदेव ब्राह्मणों के लिए काण्डानुसमय ढंग अपनाता है, अर्थात् पहले पैर घोने के लिए जल देता है, तब आचमन के लिए जल देता है, तब आसन, चन्दन, पुष्प आदि देता है, तब वह अपने वाहिने कंचे पर यज्ञोपवीत (जनेऊ) घारण करता है और पित्र्य ब्राह्मणों को उपचारों का अर्पण करता है।

पूर्वमीमांसा सूत्र का छठा अध्याय अति मनोरंजक है। इसमें यज्ञकर्ता की अहंताओं एवं उसके अधिकार के प्रश्न के विभिन्न स्वरूपों का विवेचन है। यह लम्बा अध्याय है जिसमें तीसरे एवं दसवें अध्याय के समान आठ पाद हैं। धर्मशास्त्र के ग्रन्थों पर इस अध्याय के कितपय सिद्धान्तों का बड़ा प्रभाव पड़ा है, यथा वैदिक यज्ञों में सिम्मिलित होने में स्त्रियों का अधिकार, उसी विषय में शूद्रों का अधिकार, रथकार-न्याय, निपाद-

४२. जैमिनि (४।२।१-३) पर पार्थसारिष का कथन है—'प्रथमं सर्वेषां कृत्वा ततो द्वितीयः कर्तव्यः। एवं दर्शपूर्णमासादिष्वनेकप्रधानसमवाये पदार्थानुसमय एव न्याय्यो न काण्डानुसमय इति स्थितम् ।' शास्त्रदीपिका- (पृ० ४२१);.... गार्ग्यनारायण ने (आश्वलायनगृद्धा सूत्र १।२४।७ पर) व्याख्या की है—तत्र पदार्थानुसमयो नाम सर्थेषां वरणक्रमेण विष्टरं दत्त्वा ततः पाद्यं ततोष्यंमिति। काण्डानुसमयो नाम एकस्यैव विष्टरादिगोनिवेद-नान्तं समाप्य ततोऽन्यस्य सर्वं ततोऽन्यस्येति। व्य० म० (पृ० ६६) ने 'तुला' नामक दिव्य में देवताओं की पूजा में पदार्थानुसमय की चर्चा की है।

दस्थपित-त्याय आदि का, और हमने इनका पहले ही उल्लेख मी कर दिया है। जैमिनि ने पू० मी० सू० (६।१। १-३) में प्राथमिकी के रूप में स्थापना की है कि इस प्रकार के वचनों में, यथा—'स्वगंकामी को दर्शपूर्णमास या ज्योतिष्टोम यज्ञ करना चाहिए,' वेद ने स्वर्ग की इच्छा करने वाले के लिए याग की व्यवस्था की है, अर्थात् स्वर्ग को प्रधान तत्त्व कहा गया है और याग को सहकारी या गौण स्थान दिया गया है, जिससे यह प्रकट होता है कि वैदिक वचन ने यज्ञकर्ता की विशेषताओं का उल्लेख किया (व्यवस्था की) है। टुप्टीका का कथन है कि अधिकारी स्वामी है जो सभी कमों (याग) के ऊपर अवस्थित है। भे एक अपैक्षाकृत अधिक विस्तृत परिमाषाएँ दी गयी हैं—'अधिकारी वह है (अर्थी) जो किसी फल की आशा करता है (यथा स्वर्ग या सुख की), (समर्थ) जो व्यवस्थित कमें के सम्पादन की समर्थता रखता है, जो विद्वान होता है और जो श्रुति द्वारा यज्ञ करने के लिए अमान्य नहीं ठहराया गया है।' छोटे-छोटे जीव भी सुख की कामना करते हैं; अतः उन्हें 'व्यवस्थित कमें के सम्पादन की समर्थता' अलि शब्दों द्वारा अलग कर दिया गया है। यह सम्भव है कि कोई व्यक्ति पूर्णरूपेण अवोघ हो, इसीलिए 'विद्वान्' शब्द जोड़ा गया है। शुद्ध मी सुख (आनन्द) की कामना कर सकता है, समर्थ हो सकता है और विद्वान् हो सकता है, किन्तु उसे "शुद्ध यज्ञ के योग्य नहीं है" इस वैदिक वचन द्वारा अलग कर दिया गया है।

पू० मी० सू० (६।१।३६-४०) में यह निश्चित किया गया है कि तीन उच्च वर्णों में प्रत्येक को वैदिक यज्ञों के सम्पादन का अधिकार है। एक व्यक्ति एक बार धनहीन हो सकता है, किन्तु आगे चलकर वह विविध साधनों से धन एकत्र कर संकता है। उसी प्रकार ६।१।४१ में ऐसा आया है कि जो किसी अंगविकलता से संकुल है (उसका कोई अंग व्याधिग्रस्त या अनुपयोगी हो गया है) वह धनहीन व्यक्ति के समान ही है, अर्थात् ऐसे व्यक्ति को, यदि वह अपनी अंग-दुर्बलता को दूर कर ले तो वैदिक यज्ञों के सम्पादन का अधिकार है। ६।१।४२ में यह भी व्यवस्या दी हुई है कि यदि दोष जन्मजात है या उसे अच्छा नहीं किया जा सकता तो ऐसे दोष से ग्रस्त रहने वाले को वैदिक यज्ञों के सम्पादन का अधिकार नहीं है।

इसी के आघार पर रिक्य एवं रिक्याधिकार से सम्बन्धित प्राचीन एवं मध्यकालीन हिन्दू व्यवहार (कानून) निरूपित किया गया है। देखिए याज्ञ० (२।१४०), मनु (६।२०१) एवं नारद (दायमाग, क्लोक २१-२२)। याज्ञ० (२।१४०) में घोषित है कि नपुंसक, जातिम्रष्ट एवं उसका पुत्र, लँगड़ा, पागल, मूर्ख, अंघा तथा असाध्य

४३. तस्मात्स्वगंकामस्य यागकर्मापदेशः स्यात्। अतः स्वगंः प्रवानतः कर्म गुणतः इति स्वगंकाममधिकृत्य यजेतेति वचनमित्यधिकारलक्षणमिदं सिद्धम्। शबर (पू० मी० सू० ६१११३); अधिकारीति कर्मणामुपिरभावे-नावस्थितः स्वामीत्ययंः। टुप्टीका (उसी पर); अर्थो समर्थो विद्वान् शास्त्रेणापर्युदस्तोधिकारी। सर्वदर्शनकौमुदी (पू० १०३)। शबर एवं कुमारिल ने विभिन्न स्थानों पर जो कुछ कहा है उसका सार-संक्षेप सर्वदर्शनकौमुदी ने एक ही स्थान पर दे दिया है, यथा—'न जैतदस्ति तिर्यगादीनामप्यधिकार इति। कस्य तिह। यः समर्थः कृत्सनं एक ही स्थान पर दे दिया है, यथा—'न जैतदस्ति तिर्यगादीनामप्यधिकार इति। कस्य तिह। यः समर्थः कृत्सनं कर्माभिनिवंतियतुम्। न देवानां देवतान्तराभावात्। न ह्यात्मानमुद्दिश्य त्यागः सम्भवति। त्याग एवासौ न स्यात्। कर्माभिनिवंतियतुम्। न देवानां देवतान्तराभावात्। न ह्यात्मानमुद्दिश्य त्यागः सम्भवति। त्याग एवासौ न स्यात्। स्मृतिशास्त्राणि। नाप्यत्येन्योऽव गच्छन्ति। तस्मान्त विदन्ति धर्मम्। अविद्वासः कथमनुतिष्ठेयुः। शवर (पू० मी० स्मृतिशास्त्राणि। नाप्यत्येन्योऽव गच्छन्ति। तस्मान्त विदन्ति धर्मम्। अविद्वासः कथमनुतिष्ठेयुः। शवर (पू० मी० स्मृतिशास्त्राणि। शवरो मनुष्याणामश्वः पशूनां तस्मान्तौ भूतसंक्रामिणावश्वश्च ग्रह्मच। तस्माच्छूदो यक्षेऽनवक्लृप्तः। सू० ६।१।१)। शुद्रो मनुष्याणामश्वः पशूनां तस्मान्तौ भूतसंक्रामिणावश्वः के अर्थ में लिया है। तै० सं० (७।१।१।६)। सायण ने 'अनवक्लृप्तः' को 'यत्रे प्रवित्तुं न योग्यः' के अर्थ में लिया है।

## धर्मशास्त्र का इतिहास

रोग से पीड़ित रहने वाला व्यक्ति (रिक्थ का) माग नहीं पाता, वह केवल जीविका का अधिकारी है। देखिए इस महाग्रन्थ का मूलखण्ड ३, पृ० ६१०-६१२। मिताक्षरा (याज्ञ० २।१४०) में आया है कि अयोग्यता की वातें पुरुपों एवं नारियों पर समान रूप से लागू होती हैं। किन्तु अभी कुछ वर्ष पूर्व (सन् १६५६ में) हिन्दू उत्तराधिकार व्यवहार (कानून, सं० ३२) द्वारा अयोग्यता की सभी धाराएँ समाप्त कर दी गयीं, अब कोई भी व्यक्ति रोग, दोष या शरीर-विकलता के आधार पर रिक्थाधिकार से वंचित नहीं किया जा सकता, केवल उन्हीं वातों पर प्रतिवन्ध है जो इस व्यवहार (कानून) के अन्तर्गत (२८ वाँ प्रकरण) हैं।

छठं अध्याय के बहुत-से सुत्र 'प्रतिनिधि' के विषय में विवेचन उपस्थित करते हैं। इन सूत्रों का विवेचन इस महाग्रन्थ के मूल खण्ड २ पू० ६८४, १११०, १२०३, खण्ड ३, पू० ४७१, ६३७, ६५३, ६५४ (जहाँ सत्या-पाढ श्रीतसूत्र ३ का उल्लेख समान नियमों के कारण किया गया है) में हो चुका है। कुछ उदाहरण यहाँ उल्लि-बित हो रहे हैं। प्रथम नियम यह है कि यदि आहुति के लिए वेद द्वारा घोषित पदार्थ नष्ट हो जाय और वह आहित नित्य (आवश्यक) हो या उस काम्य कृत्य के लिए हो जिसका आरम्भ हो चुका हो तो दूसरे पदार्थ द्वारा प्रतिनिधित्व कराया जा सकता है। यथा-ब्रीहि (चावल) या यव के स्थान पर नीवार का प्रतिनिधित्व हो सकता है (६।३।१३-१७)। कुछ बातों में वैदिक वचनों ने प्रयोग में लायी जाने वाली वस्तु के स्थान पर प्रतिनिधि की छट दे दी है, यथा- 'यदि यजमान को सोम का पौघा न मिले तो वह पूतीका-डण्टल को प्रयोग में ला सकता है और उसके रस से कर्म-सम्पादन कर सकता है।' विरोधी तर्क उपस्थित करता है कि वेद ने स्पष्ट रूप से सोम के प्रतिनिधित्व के लिए पूर्तीका की व्यवस्था कर दी है, अत: जहाँ वेद सर्वथा मीन है वहाँ ऐसा समझना चाहिए कि वेद ने वहाँ प्रतिनिधि की व्यवस्था नहीं की है। सिद्धान्त यह है कि प्रतिनिधि के रूप में प्रतीका की व्यवस्था एक प्रतिपेवात्मक नियम है, अर्थात् यद्यपि सोम से मिलते-जुलते बहुत-से पाँघे प्राप्त हो सकते हैं, किन्तु प्रतिपेघ या नियन्त्रण यह है कि केवल पूर्तीका से ही प्रतिनिधित्व करना चाहिए। ऐसी व्यवस्था दी गयी है (३।६।३७, ३६) कि जहाँ नीवार जैसे प्रतिनिधियों का प्रयोग होता है, वहाँ जल छिड़कना, ऊखल एवं मूसल से चूर्ण बनाना (चावल या यव को कूट कर चूर्ण वनाना) आदि सहायक कर्म भी उन पर किये जाते हैं। चावल के प्रयोग में मन्त्र स्पष्ट रूप से कहता है कि केवल अन्न की (मूसी से रहित चावल की) आहुति होती है। 'नीवाराणां मेथ' (पू० मी० सू० दी३।१-२) के रूप में ऊह (अनुकूलन) किया जाता है।४४ किन्तु कुछ बातों में प्रतिनिधि की बात नहीं उठती। उस देवता का, जिसके लिए हिव की व्यवस्था रहती है, प्रतिनिधित्व किसी अन्य द्वारा नहीं होता, यथा 'आग्नेयोप्टाकपाल:' का परिवर्तन 'ऐन्द्रोष्टाकपाल:' के रूप में नहीं हो सकता, क्योंकि वंसी स्थिति में कृत्य का उद्देश्य ही समाप्त हो जायेगा। इसी प्रकार जब ऐसा वचन आया है कि 'वह आहवनीय अग्नि में आहुति डालता है' तो वहाँ गाहंपत्य अग्नि द्वारा प्रतिनिधित्व नहीं किया जा सकता; एक व्यवस्थित मन्त्र के स्थान पर अन्य मन्त्र नहीं रखा जा सकता और न 'सिमघो यजित' आदि प्रयाजों के लिए अन्य कृत्यों की व्यवस्था हो सकती है। ४५

वेद ने वरक, कोद्रव एवं माप का प्रयोग यज्ञों के लिए वर्जित ठहराया है। यदि कोई व्यक्ति तृटिवश माप अन्न को मुद्ग अन्न समझ कर किसी ऐसे यज्ञ में प्रयोग करता है जिसमें उबले मुद्ग की आहुति देने की व्यवस्था

४४. अस्ति तु प्रकृतौ बीहिलियो मन्त्रः—स्योनं ते सबनं... प्रतितिष्ठ बीहीणां मेघं सुमनस्यमान इति । शबर (६।३।१)। यह तै० का० (७।७।५।२-३) में पाया जाता है। मेघ का अर्थ है सारभूत । ४५. न देवताग्निशब्दिक्यमन्यार्थसंयोगात्। पू० मी० सू० (६।३।१८)। है, तो वैसी स्थिति में वह मनोवांछित कृत्य सम्पादित करता हुआ नहीं समझा जायेगा, क्योंकि जो अयोग्य रूप में वर्जित है वह प्रतिनिधि नहीं हो सकता। ४६

उपर्युक्त न्याय पर मिताक्षरा ने याज्ञ० (२।१२६, जहाँ ऐसा आया है कि यदि संयुक्त कौटुम्बिक धन को कुछ सदस्य दबा लेते हैं या छिपा लेते हैं और इस प्रकार अपने लिए उसको रख लेते हैं, तो वह प्राप्त किये जाने पर, विभाजन के उपरान्त भी, बराबर मागों में बाँट दिया जाना चाहिए) की टीका करते हुए आधार रखा है और मत प्रकाशित किया है कि इस क्लोक से संयुक्त धन को छिपा रखने के पाप से यह कह कर छुटकारा नहीं प्राप्त हो सकता कि वह (छिपाने वाला) भी एक स्वामी था। मिताक्षरा ने व्याख्या की है कि जिस प्रकार कोई यजमान त्रुटिवश माय को मुद्ग समझ कर आहुति देने से यज्ञ के फल से विञ्चत हो जाता है, उसी प्रकार संयुक्त परिवार के धन को छिपा लेने वाला व्यक्ति अपराधी हो जाता है। व्यवहारप्रकाश (पृ० ५४५) एवं अपराक (पृ० ७३२) ने भी यही दृष्टिकोण अपनाया है, किन्तु दायमाग (१२।११-१३) एवं व्यवहाररत्नाकर (पृ० ५२६) ने इस मत का विरोध किया है(देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड ३, पृ० ६३६)। प्रायश्चित्ततत्त्व (पृ० ४८२) ने इस न्याय पर एक विस्तृत टिप्पणी की है।

एक दूसरा नियम यह है कि यज्ञकर्ता का कोई प्रतिनिधि नहीं हो सकता (६।३।२१), क्योंकि ऐसी व्यवस्था (जै० ३।७।१८-२०) है कि कृत्य का फल स्वामी को प्राप्त होता है, मले ही वह प्रारम्भ करने के उपरान्त सभी कुछ अपने पुरोहित (जो कृत्य करने के लिए नियुक्त रहता है) पर छोड़ दे, इस विषय में एक अपनाद है जो सत्रों (जै० ६।३।२२) से सम्बन्धित है, जिनमें बहुत-से व्यक्ति एक साथ कर्ता एवं पुरोहित के रूप में संलग्न रहते हैं।

एक महत्त्वपूर्ण अधिकरण है ६१७१३१-४०। 'विश्वसूजामयनम्' नामक एक सत्र होता है जो १००० संवत्सरों तक चलने वाला होता है। तं० बा० (११३१७१७ एवं ११३१६१२: 'शतायु: पुरुष:'), कार्ष्णाजिन एवं लावुकायन के मतों की ओर संकेत करने के उपरान्त जैमिनि ने बड़े बल के साथ इस निष्कर्ष की स्थापना की है कि संवत्सर का यहाँ अर्थ है दिवस। देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड २, पृ० १२४६, पाद-टिप्पणी, जहाँ महामाष्य के कथन की ओर निर्देश किया गया है कि याज्ञिक लोग इस प्रकार के सत्रों की चर्चा करते हुए प्राचीन ऋषियों द्वारा चलायी हुई परम्पराओं का ही अनुसरण करते हैं। मेधातिथि (मनु० ११८४: विदोक्तमायुर्मर्त्यानाम्') ने एक लम्बी टिप्पणी में जैमिनि के दृष्टिकोण की चर्चा की है और 'शतायुर्वे पुरुष:' एवं 'शतिमन्न शरदों अन्ति देवा:' (ऋ० ११८६१६) का उद्धरण दिया है तथा अन्य व्याख्याताओं के मत दिये हैं। कात्यायनश्रीतसूत्र (११६११७-२७) ने इस विषय का विवेचन विस्तार के साथ किया है, भारद्वाज, कार्ष्णाजिनि एवं लौगांक्ष की व्याख्याओं की विभिन्नता की ओर संकेत किया है तथा अन्त में यह मत प्रकाशित किया है कि संवत्सर का अर्थ व्याख्याओं की विभिन्नता की ओर संकेत किया है तथा अन्त में यह मत प्रकाशित किया है कि संवत्सर का अर्थ है 'दिवस'।

४६. प्रतिविद्धं चाविशेषेण हि तच्छु ति: । ६।३।२०; प्रतिविद्धं चन प्रतिनिहितव्यमिति । अविशेषेण होत-दुच्यते—न यज्ञार्हा माषा वरका कोद्रवाश्चेति । शबर । सूत्र की व्याख्या इस प्रकार की जा सकती है: 'प्रतिविद्धं माषादिकं न प्रतिनिधेयं यस्मात् अविशेषेण यज्ञसम्बन्धमात्रे निषेधभूतिः । तै० सं० (४।१।६।१) में 'अमेध्या व माषाः' भाषादिकं न प्रतिनिधेयं यस्मात् अविशेषेण यज्ञसम्बन्धमात्रे निषेधभूतिः । तै० सं० (४।१।६।१) में 'अमेध्या व माषाः' भाषादिकं न प्रतिनिधेयं यस्मात् अविशेषेण यज्ञसम्बन्धमात्रे निषेधभूतिः । तै० सं० (४।१।६।१) में 'अमेध्या व माषाः' भाषादिकं न प्रतिनिधेयं यस्मात् अविशेषण यज्ञसम्बन्धमात्रे निषेधभूतिः । तै० सं० (४।१।६।१) में 'अमेध्या व माषाः' भाषादिकं न प्रतिनिधेयं यस्मात् अविशेषण यज्ञसम्बन्धमात्रे निषेधभूतिः । तै० सं० (४।१।६।१) में 'अमेध्या व माषाः' भाषादिकं न प्रतिनिधेयं यस्मात् अविशेषण यज्ञसम्बन्धमात्रे निषेधभूतिः । तै० सं० (४।१।६।१) में 'अमेध्या व माषाः' पूर्वमीयांसासूत्र के प्रथम ६ अध्यायों में दर्शपूर्णमास जैसे कृत्यों की विधि का, जिसके विस्तार का स्पष्टी-करण देद द्वारा हुआ है, विवेचन किया गया है। सातवें अध्याय में इसका विवेचन है कि क्या विकृतियों (वे यज्ञ जो आदर्श यज्ञों के परिष्कृत या सहायक रूप हैं) में प्रकृति या प्रधान यज्ञ जोड़े जायेंगे और यदि ऐसा हो तो कौन-से और कितने जोड़े जायेंगे।

सातवें अध्याय में ऐन्द्राग्न एवं अन्य यज्ञों में विस्तार और उनके सामान्य स्थानान्तरण (अर्थात् सामान्य इप में अतिदेश) का विवेचन पाया जाता है। अतिदेश वह विघि या प्रणाली है जिसके द्वारा किसी कृत्य के सम्बन्ध में व्यवस्थित विस्तारों को उस कृत्य के आगे ले जाया जाता है और दूसरे में लगाया जाता है (स्थानान्तरण किया जाता है)। शबर ने किसी प्राचीन लेखक का एक क्लोक उद्घृत कर अतिदेश की परिमाषा की है। वह यज्ञ, जिसके विस्तारों को स्थानान्तरित किया जाता है, प्रकृति (आदर्श, नमूना या मूल रूप) कहलाता है तथा वह यज्ञ जिसमें वैसा स्थानान्तरण किया जाता है, विकृति कहलाता है। अतिदेश की व्यवस्था वचन (वैदिक वाक्य) या नाम से की जा सकती है। (प्रथम के दो प्रकार होते हैं, यथा-प्रत्यक्ष वक्तव्य द्वारा या अनुमानित विधि से) उदाहरणायं, 'इष्' नामक इन्द्रजाल-सम्बन्धी यज्ञ के विषय में कुछ विस्तारों का उल्लेख करने के उपरान्त वचन कहता है कि शेषांश वैसा ही है जैसा कि श्येन में है। अनुमानिक वचन का एक उदाहरण है दर्शपूर्ण-मास में आग्नेय के विस्तारों का सीय यज्ञ तक अतिदेश, क्योंकि दोनों एक-दूसरे से मली-माँति सम्बन्धित हैं और क्योंकि 'सौर्ययाग' (पूर्व मीर्व सुर्व ७१४।१) के बारे में वचन द्वारा कोई विस्तार व्यवस्थित नहीं है। नाम के भी दो प्रकार हैं-कृत्य का नाम एवं संस्कार का नाम । कुण्डपायिनामयन में व्यवस्थित मासाग्निहोत्र (देखिए पु॰ मी॰ स॰ २।३।२४) नित्य अग्निहोत्र से भिन्न है (यथा 'यावज्जीवमग्निहोत्रं जुहुयात्' में), किन्तु 'अग्निहोत्र' नाम दोनों में पाया जाता है, अतः सामान्य अग्निहोत्र के विस्तार (यथा—गौ दुहना, दही या दूघ का अपण, खदिर-सिमघा आदि) मासाग्निहोत्र (जै॰ ७।३।१-४) में अतिदेशित हो सकते हैं । संस्कार नाम के अतिदेश का उदाहरण जैमिनि (७।३।१२-१५) में है। वरुणप्रधास (जो चातुर्मास्यों में एक है) में अवमृथ (स्नान) की ध्यवस्था है, किन्तु उसमें विस्तार नहीं जोड़े गये हैं अतः आवश्यक विस्तार सोमयाग के अवभूथ के बारे में दिये गये नियमों से ग्रहण किये जा सकते हैं।

स्मृतियों एवं निबन्धों ने बहुधा अतिदेश का आश्रय लिया है। उदाहरणार्थं, याज्ञ० (१।२३६ एवं २४२) ने अग्नौकरण एवं पावंणश्राद्ध में पिण्डदान के विषय में पिण्डपितृयज्ञ की विधि को विस्तृत कर दिया है। पराशर-स्मृति (७।१८-१६) ने रजस्वला नारी को प्रथम दिन में चाण्डाली, दूसरे दिन में ब्रह्मधातिनी एवं तीसरे दिन में रजकी (घोबिन) कहा है। पराशरमाधवीय ने इस पर टिप्पणी की है कि इन नामों से पुकारे जाने का तात्पयं यह है कि इन दिनों में उस नारी से संमोग करने पर वही पाप लगता है जो किसी उच्च वर्ण के पुरुष द्वारा चाण्डाली आदि से संमोग करने से लगता है।

आठवें अध्याय में अतिदेश के विशिष्ट उदाहरण दिये गये हैं। दर्शपूर्णमास सभी इष्टियों ४८ की प्रकृति है तथा 'दर्शपूर्णमाससाम्यां यजेत' को विध्यादि कहा जाता है और विध्यन्त दर्शपूर्णमास की समस्त पूरी विधि है

४७. अस्तीवुर्नाम एकाहः । अपरः श्येनः । तौ द्वावप्याभिचारिकौ तत्रेषौ कांश्चिद्धर्मान्विधायाह् समानमितर-च्छिचेनेनेति । शबर (७।१।१३) । 'समा. . .नेव' आप० थौ० सू० (२२।७।१८) का है ।

४८. सुविधा के लिए वैदिक यज्ञों को तीन कोटियों में बहुधा विभाजित किया जाता है, यथा—इिट (जिनमें दूध, घृत, चावल, जो तथा अन्य अन्नों की आहुति दी जाती है), पशु एवं सोम । सोम को पुनः एकाह (केवल दर्शपूर्णमास्सामां यजेत के अतिरिक्त), जैसा कि पुरोडाश (रोटी) आदि की आहुति के विषय में ब्राह्मणों में उल्लेख पाया जाता है। सौर्य नामक विकृतियाग में "जो वैदिक ज्ञान का प्रकाश प्राप्त करना चाहता है उसे सूर्य को मात देना चाहिए" यह वाक्य विध्यादि है, किन्तु यहाँ कुछ मी विस्तार नहीं उपस्थित किया गया है। किसी विधि की अपेक्षा-सी लगती है, यद्यपि यज्ञों के विषय में कितपय विध्यन्त पाये जाते हैं, तथापि 'निवंपित' नामक विशिष्ट शब्द दर्शपूर्णमास (जिसमें निर्वाप पाया जाता है) की विधि का द्योतक है, और इस प्रकार हम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि आग्नेय (दर्शपूर्णमास में प्रथमकृत्य) के समान ही सौर्य चरु की आहुति होती है। सभी अन्य इष्टियों में प्रकृति की सभी वातें तथैव की जाती हैं।

एकाह एवं द्वादशाह नामक सोमयज्ञों में ज्योतिष्टोम प्रकृति है और इसकी सभी वार्ते सोमयज्ञों के सभी परिष्कृत रूपों (विकृतियों) में सम्पादित की जाती हैं, यथा अतिरात्र में। उन सभी यज्ञों में जिनमें पशुबिल होती है, अग्निषोमीय प्रकृति है, जिसकी बातें पशुयागों की सभी विकृतियों में सम्पादित की जाती हैं। द्वादशाह के दो प्रकार हैं, अहीन एवं सत्र और वह द्विरात्र, तिरात्र से लेकर शतरात्र तक के सभी अहीन यज्ञों की प्रकृति है; और सत्र की कोटि वाला द्वादशाह सभी सत्रों का एक नमूना (आदश्रं) है। आदित्यानामयन के समान सभी यागों की प्रकृति गवामयन है। दवीहोम न तो यज्ञों की प्रकृतियाँ हैं और न विकृतियाँ। आठवें अध्याय में यही सब विणित हैं।

नवें अध्याय में ऊह का विवेचन है। अतिदेश के सिद्धान्त के प्रयोग के सिलसिले में मन्त्रों, सामगानों एवं संस्कारों के विषय में कुछ परिवर्तनों एवं उन्हों की आवश्यकता पड़ती है। साधारणतः ऊह शब्द का अर्थ होता है तक या विचारणा, किन्तु पू० मी० सू० में इसका विशिष्ट अर्थ होता है।

आग्नेय प्रकृति है जिसमें निर्वाप (आहुति) "मैं अग्नि को वही अपित करता हूँ जो उन्हें प्रिय है" इन शब्दों के साथ किया जाता है। सौर्ययाग में, जो आग्नेय की विकृति है, निर्वाप (आहुति) "जो सूर्य को प्रिय\_है वही मैं उन्हें अपित करता हूँ" शब्दों के साथ किया जाता है। वाजपेय में हम पढ़ते हैं—"वह सत्रह पात्रों में निर्वाप अक्षों को पका कर वृहस्पित को अपित करता है।" वाजपेय दर्शपूर्णमास का एक परिष्कृत रूप है जिसमें चावल के कण जल के साथ छिड़के जाते हैं; अतः छिड़कना नीवार अन्नों पर भी किया जाता है (पू० मी० सू० ६।२।४०) ज्योतिष्टोम यज्ञ के दूसरे दिन सुब्रह्मण्य पुरोहित द्वारा इन्द्र को सम्बोधित सुब्रह्मण्या प्रायंना का पाठ किया जाता है, जो यों है—'इन्द्र आगच्छ, हरिव आगच्छ, मेघातियमेष...।' अग्निष्टृत् यज्ञ में भी अग्नि को सम्बोधित सुब्रह्मण्या-निगद है। पाठ करने में 'इन्द्र' के स्थान पर 'अग्ने' शब्द रख लिया जाता है, किन्तु उसके आगे के शब्द, स्था—'हरिव आगच्छ' परिवर्तित नहीं किये जाते और उनका पाठ किया जाता है, क्योंकि वे वैसी उपाधियाँ हैं जो अग्नि के लिए भी कही जाती हैं (पू० मी० सू० ६।१।४२-४४)। मीमांसकों ने जो सिद्धान्त निकाला है, वह जो अग्नि के लिए भी कही जाती हैं (पू० मी० सू० ६।१।४२-४४)। मीमांसकों ने जो सिद्धान्त निकाला है, वह

(जो केवल एक दिन तक चले, यथा—अग्निष्टोम), अहीन (जो एक से अधिक और अधिक से अधिक १२ दिनों तक चले) एवं सत्र (जो १२ दिनों से अधिक एक वर्ष या उससे भी अधिक काल तक चले) कोटियों में बाँटा तक चले) एवं सत्र (जो १२ दिनों से अधिक एक वर्ष या उससे भी अधिक काल तक चले) कोटियों में बाँटा तक चले) एवं सत्र (जो १२ दिनों से अधिक एक वर्ष या उससे भी अधिक काल तक चले) कोटियों में बाँटा तक चले) एवं सत्र (जो १२ दिनों से अधिक एक वर्ष या उससे भी अधिक काल तक चले) कोटियों में बाँटा तक चले) एवं सत्र (पू० मी० सू० ४।४।२०) ने चार महायज्ञों की चर्चा की है। इन औत इत्यों के अतिरिक्त घोम, पिण्डिपत्यज्ञा । गौतमधर्मसूत्र (६।१६) के अनुसार सात सोमयज्ञ होते हैं। इन औत इत्यों के अतिरिक्त घोम, पिण्डिपत्यज्ञा । गौतमधर्मसूत्र (६।१६) के अनुसार सात सोमयज्ञ होते हैं। देखिए इस महायज्ञ्य का मूल खब्द २, गृह्यसूत्रों में अन्य कृत्यों का उल्लेख है जो गृह्यागिन में किये जाते हैं। देखिए इस महायज्ञ्य का मूल खब्द २, भाग २, प० १९३-१९४।

यह है कि जब मूल मन्त्र के शब्द परिष्कृत (विकृति) याग तक नहीं बढ़ाये जाते तो ऊह का आश्रय लिया जाता है, अन्यथा नहीं। किन्तु शबर ने टिप्पणी की है कि याज्ञिक लोग ऊह का सम्पादन कर लेते हैं (उपयुक्त परि-वर्तनों के साथ अपने अनुकूल बना लेते हैं), अर्थात् वे ऐसा पाठ करते हैं—'अग्ने आगच्छ रोहिताश्व बृहद्भानो...।' यह ज्ञातव्य है कि पू॰ मी॰ सू॰ (२।१।३४) एवं शवर के अनुसार ऊहित (अनुकूलित) मन्त्र मन्त्र नहीं होता, क्योंकि केवल वे ही मन्त्र कहे जाते हैं जिन्हें विद्वान् लोग स्वीकार करते हैं। दर्शपूर्णमास में जब पुरोहित चार मुट्ठी चावल निकालता है और उसे सूप में रखता है तो वह तीन मुट्ठी चावल पर मन्त्र पढ़ता है जिसका शाब्दिक अर्थ है—'सविता के आदेश पर अध्विनों के बाहुओं से तथा पूषा के हाथों से मैं तुम्हें अग्नि के लिए, जिसे तुम प्रिय हो, निकालता हूँ।' पू० मी० सू० (६।१।३६-३७) का कथन है कि सविता, पूषा एवं अश्विन् शब्दों को, दर्शपूर्णमास के परिष्कारों के लिए, जहाँ देव अर्थात् पूजा के देवता अग्नि न हों, ऊह द्वारा परिवर्तित नहीं किया जा सकता। शबर ने सविता, अश्विन् एवं पूषा के लिए खींचातानी करके अर्थ किया है और कहा है कि ये शब्द निर्वाप प्रकाशन के लिए प्रयुक्त हैं। एक अन्य मनोरंजक उदाहरण है, जहाँ ऊह नहीं पाया जाता। दर्शपूर्णमास में एक प्रैष (निर्देश अथवा आदेश) है—'छिड़कने के लिए जल रखो, सिमधा एवं कुश रखो, सुची एवं सूव को स्वच्छ करो, (यजमान की) पत्नी को मेखला पहना दो और घृत के साथ बाहर आ जाओ।' मान लीजिए यजमान की दो या तीन पत्नियाँ हों , तब भी एकवचन (पत्नीम्) का ही प्रयोग होता है न कि द्विवचन या बहुवचन का (पू० मी० सू० क्षारा२० एवं क्षारा२१)। धर्मशास्त्र के ग्रन्थों ने ऊह का प्रयोग किया है। विष्णु-धर्मसूत्र (७४।८) ने व्यवस्था दी है कि मन्त्र के ऊह के द्वारा एक ही ढंग से नाना एवं उसके दो पूर्व पुरुषों का श्राद्ध करना चाहिए। पूर्व पुरुषों के लिए मन्त्र यों है- 'शुन्धन्तां पितरः' (आप० श्रौ० स० १।७।१३) जिसका परिवर्तन 'शुन्धन्तां मातामहाः' के रूप में हो जाता है। देखिए मिताक्षरा (याज्ञ० १।२५४)।

जब यज्ञ में पका चावल दिया जाता है तो मन्त्र यों होता है—'स्योनं...श्रीहीणां मेघ: सुमनस्यमान:'(तै॰ क्षा॰ शा॰।१)। जब पका चावल नष्ट हो जाता है या नहीं प्राप्त होता और नीवार अन्न का प्रयोग उसके स्थान पर होता है तो 'नीवाराणां मेघ' ऐसा ऊह नहीं होता, प्रत्युत 'ब्रीहीणां मेघ' शब्द ज्यों-के-त्यों रखे जाते हैं (पू॰ मी॰ सू॰ ६।३।२३-२६), क्योंकि, जैसा कि पू॰ मी॰ सू॰ (६।३।२७) में कहा गया है (सामान्यं तिच्चकीर्षा हि), नीवार का प्रयोग ब्रीहि की समानता के कारण ही किया जाता है।

नवें अध्याय के तीसरे एवं चौथे पादों में पशुबन्ध में होता द्वारा पढ़े जाने वाले अधृगु-प्रैष के विषय में बारह अधिकरण हैं। देखिए, इस विषय में इस महाग्रन्थ का मूलखण्ड, २, पू० ११२१, पाद-टिप्पणी २५०४, जहाँ यह प्रैष दिया हुआ है। वहाँ पर कुछ शब्दों के लिए ऊह की व्यवस्था है और पू० मी० सू० ने उस संदर्भ में कुछ अपरिचित एवं कठिन शब्दों की व्याख्या की है।

पू० मी० सू० का दसवाँ अध्याय सबसे वड़ा है। इसमें आठ पाद एवं ५७७ सूत्र हैं (अर्थात् सम्पूर्ण सूत्रों का एक-पाँचवाँ माग)। तीसरे अध्याय में ३६३ सूत्र तथा ६ठे अध्याय में कुल ३४६ सूत्र हैं और दोनों अध्यायों में पृथक्-पृथक् ८ पाद हैं। दसवें अध्याय में बाब एवं अम्युक्वय या समुक्वय (वाध का विपरीतार्थक) का विवेचने है। सामान्य नियम यह है कि प्रकृतियाग (आदर्श या नमूने के यज्ञ) की वातों विकृति में ज्यों-की-त्यों ले ली जानी चाहिए। किन्तु कुछ उदाहरणों में विकृति-याग का मिन्न नाम है, कुछ संस्कार (शुद्ध करने या सजाने आदि के कृत्य) एवं कुछ द्रव्य जो प्रकृति में प्रयुक्त होते हैं, विकृति में प्रयुक्त नहीं हो सकते, क्योंकि स्पष्ट शब्दों में इसके लिए निषेध दिया हुआ है, या क्योंकि इनसे कोई उपयोग नहीं सिद्ध होता और वे निर्धक होते हैं। शबर का कहना है कि बाध तभी उपस्थित होता है जब किसी विशिष्ट कारण से कोई विचार या ज्ञान, जो निश्चित-सा रहता है, मिथ्या मान लिया जाता है, और अम्युक्वय (जोड़ या मिलाव) उद्ध समय उपस्थित होता है बब यह

ज्ञात रहता है कि कुछ बातें विकृति में जोड़ी जानी हैं किन्तु उसके साथ यह मी ज्ञात रहता है कि कुछ ऐसी बातें भी हैं जो विकृति के लिए अतिरिक्त रूप से जोड़ी जायेंगी।

मैत्रायणीसंहिता (२।२।२) ने व्यवस्था दी है कि लम्बी आयु के इच्छुक व्यक्ति को चाहिए कि वह घृत में गरम करके एक सौ कृष्णलों (चावल के दाने के रूप में सोने के टुकड़ों) का दान करे। किन्तु यहाँ पर कोई अवघात (अन्न की मूसी छुड़ाना अथवा अलग करना) नहीं होता (अर्थात् मूसल से ओखली में कूटने का कार्य नहीं किया जाता) । क्योंकि यहाँ पर अन्न के दाने के रूप में सोने के टुकड़े हैं, जिन पर कोई छिलका या मूसी नहीं होती जिसे अलग करने के लिए कूटने का कर्म किया जाय (पू॰ मी॰ सू॰ १०।१।१-३) । इसी प्रकार उपस्तरण (कृश विछाना ) एवं अभियारण (उसके पश्चात् ही घृत ढारना) के कृत्य भी नहीं किये जाते, क्योंकि प्रकृतियज्ञ में ये कृत्य आहुति को मधुर गन्ध देने के लिए किये जाते हैं (१०।२।३-११)। चावल के चरु को पकाया जाता है (अर्थात् अग्नि की उष्णता उसे दी जाती है), उसी प्रकार सोने के टुकड़ों को घृत में उष्ण किया जाता है (१०।२।१-२)। सोने के टुकड़ों को गन्ने के टकड़ों की भाँति चूसना होता है (१०।२।१३-१६), क्योंकि वे खाये नहीं जा सकते, जब कि प्रकृतियज्ञ (आदर्श यज्ञ) में इडा एवं प्राशित्र को वास्तव में खाया जाता है। क्येन जैसे इन्द्रजाल के कृत्य में पृथिवी पर बॅत (या वाँस की बनी चटाई) विछाया जाता है, कुश नहीं (जैसा कि आदर्श यज्ञ में किया जाता है)। यह बाब विशिष्ट वचन के कारण उपस्थित होता है। वैदिक यज्ञों में सामान्य नियम यह है कि पुरोहितों का चुनाव होता है और अन्त में उन्हें दक्षिणा दी जाती है, किन्तु सत्र अपवाद होते हैं, क्योंकि सत्रों में समी प्रोहित एवं यजमान होते हैं। यहाँ पर वरण (चुनाव) के बाघ का कारण यह है कि अन्य यज्ञों में यजमान एवं प्रोहित पथक-पथक होते हैं और पुरोहितों को दक्षिणा के लिए नियुक्त किया जाता है। वहाँ पर पुरोहितों के वरण एवं नियुक्ति के लिए स्पष्ट उद्देश्य है। किन्तु सत्र में जहाँ सभी लोग यजमान एवं पुरोहित होते हैं, पुरोहित-वरण (ऋत्विग्वरण) का कृत्य करने का कोई स्पष्ट उद्देश्य नहीं होता।

समुच्चय का एक उदाहरण दिया जा सकता है। वाजपेय (जो पू॰ मी॰ सू॰ ३।७।५०-५१ के अनुसार ज्योतिष्टोम का एक रूप है) में सत्रह पशुओं की बिल होती है। आदर्श (प्रकृति) यज्ञ (अर्थात् ज्योतिष्टोम) में भी कुछ विशिष्ट पशुओं की बिल होती है। प्रश्न यह उपस्थित होता है कि यहाँ प्रकृति-याग में व्यवस्थित पशुओं का कोई वाघ है या कोई समुच्चय । निष्कर्ष यह है कि यहाँ समुच्चय है (१०।४।६), क्योंकि तै॰ ब्रा॰ में एक ऐसा वचन आया है—'ब्रह्मवादी पूछते हैं, "वाजपेय में सभी यज्ञिय कृत्य क्यों किये जाते हैं?" उसे ऐसा उत्तर देना चाहिए-'पशुओं द्वारा, अर्थात् वह अग्नि को एक पशु की बिल देता है, इससे वह अग्निष्टोम घारण करता है, वह उक्थ्य घारण करता है...। इससे प्रकट होता है कि वह सत्रह पशुओं के अतिरिक्त अन्य पशुओं की भी बिल करता है। देखिए मिताक्षरा (याज्ञ० ३।२४३) एवं तन्त्रवार्तिक (पू० मी० स॰ ३।३।१४)

दसवें अध्याय में दक्षिणा के विषय में भी विवेचन है, जो महत्त्वपूर्ण है। १०।२।२२-२८ में ऐसा निहिचत किया गया है कि दक्षिणा किसी अदृष्ट उद्देश्य के लिए नहीं दी जायगी, प्रत्युत वह यज्ञों में व्यवस्थित कृत्यों के सम्पादन के लिए नियुक्त पुरोहितों को दी जायेगी। ३।८।१-२ में ऐसा निश्चित किया गया है कि यजमान (स्वामी) यज्ञों के लिए पुरोहितों को रखे, केवल उसी कमें के लिए ऐसा नहीं करे जिसके लिए सपट रूप से वैदिक वचन हैं (यथा-तै॰ सं॰ ५।२।८।२ में) । १०।३।३६ में ताण्डम बा॰ (१६।१।१०-११) से उद्धृत करके दक्षिणा के विषयों को उपस्थित किया गया है। ऐसा कहा गया है कि 'द्वादशशतं दक्षिणा' का अर्थ है कि गायों की संख्या ११२ होनी चाहिए (१०।३।३६,४६),१०।३।५० में ऐसी व्यवस्था है कि यजमान को स्वयं दक्षिणा

देनी चाहिए और १०।३।४४ में बाँटने की विधि का उल्लेख है। प्रमुख पुरोहित चार हैं, यथा—होता, अध्वर्य, उद्गाता एवं बह्या और इन सभी चारों के तीन-तीन सहायक होते हैं, जो नीचे पाद-टिप्पणी में लिखित अध्वर्य, उद्गाता एवं बह्या और इन सभी चारों के तीन-तीन सहायक होते हैं, जो नीचे पाद-टिप्पणी में लिखित के । भाग लीजिए १०० गायें बाँटनी हैं। चार दलों में प्रत्येक को ११४ अर्थात् २४ गायें मिलेंगी। होता को १२ तथा अन्य तीन सहायकों को कम से ६, ४ एवं ३ गाय मिलेंगी अर्थात् वे कम से प्रमुख का ११२, ११३ एवं ११४ माग पायेंगे। यही ढंग अन्य तीन दलों के लिए भी होगा। प्रथम दृष्टि में यही बात सलकती है कि सब को समान मिलना चाहिए, क्योंकि श्रुति का कथन है कि सबको समान मिलना चाहिए, किन्तु यहाँ ऐसी बात नहीं है, यहाँ ऐसी व्यवस्था की गयी है कि दक्षिणा कार्य की गुरुता के अनुसार दी जाये। निश्चित निष्कर्ष यह है कि दोनों दृष्टिकोण ग्राह्य नहीं हैं, वास्तव में दक्षिणा विभाजन अधिनः, तृतीियनः एवं पादिनः के अर्थ के अनुसार होना चाहिए, जैसा कि श्रुति में प्रयुक्त है।

मनु० (८।२१०) ने उपर्युक्त विमाजन-प्रणाली का उल्लेख किया है और वैदिक यज्ञों में प्रयुक्त विधि को गृह-निर्माण आदि जैसे कृत्य के लिए भी उपयुक्त ठहराया है। ५० यद्यपि सूत्र (समं स्यादश्रुतित्वात्) केवल पूर्वपक्ष है और गायों के विमाजन में मान्य नहीं हुआ है, किन्तु मध्यकालीन धर्मशास्त्र-लेखकों ने इस सिद्धान्त को माना है। देखिए स्मृतिचन्द्रिका (१, पृ० १५२, २, २८५, २, ४०४), कुल्लूक (मनु० ३।१, जहाँ ३६ वर्षों को तीनों वेदशाखाओं के अध्ययन के लिए बराबर-बराबर बाँटा गया है), मदनरत्न (व्यवहार पृ० २०२), व्यवहारप्रकाश (पृ० ४४३ एवं ५४८)।

स्यारहवें अध्याय में तन्त्र का विवेचन है। तन्त्र में उन विषयों का समावेश होता है जहाँ एक कृत्य कई कृत्यों एवं कमों के उद्देश्य की पूर्ति करता है। " उदाहरणार्थं, तीन याग हैं, यथा—अग्नि के लिए आठ

४६. होता मैत्रावरणोऽच्छावाको ग्रावस्तुत्, अध्वयुः प्रतिप्रस्थाता नेष्टोग्नेता, ब्रह्मा ब्राह्मणाच्छंसी आग्नीधः पोता, उद्गाता प्रस्तोता प्रतिहर्ता सुब्रह्मण्यः—इति। प्रमुख चार पुरोहितों के नाम समूहों के आरम्भ में हैं। प्रत्येक प्रमुख के उपरान्त तीन सहायकों के नाम आये हैं। प्रमुख पुरोहितों के तुरत पश्चात् आने वाले सहायकों को अधिनः कहा जाता है (अर्थात् वे प्रमुख पुरोहितों का आधा पाते हैं, ये चारों हैं—मैत्रावरुण, प्रतिप्रस्थाता, ब्राह्मणा-च्छंसी एवं प्रस्तोता)। प्रत्येक दल में तीसरे स्थान वाले सहायक पुरोहित तृतीयिनः कहे जाते हैं (अर्थात् वे प्रमुख के अंश का तिहाई पाते हैं, और वे हैं, अच्छावाक, नेष्टा, आग्नीधः एवं प्रतिहर्ता)। प्रत्येक दल में अन्तिम सहायक पादिनः कहे जाते हैं और प्रमुख के अंश का चौथाई पाते हैं, और वे हैं—प्रावस्तुत्, उन्नेता, पोता एवं सुब्रह्मण्य। देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड, २, पू० ११८६-११८६, एवं खण्ड, ३, पू० ४६६।

५०. सर्वेषामिषतो मुख्यास्तवर्धेनािषतोऽपरे।... अनेन विषियोगेन कर्तव्याशप्रकल्पना।। मनु० (८।२१०-२११); एतत्तत्तवंशपरिकल्पनिषानं तस्य द्वावश्यातं विषणिति ऋतुसम्बन्धमात्रेण विहितायां न तु ऋत्विग्वशेष-सम्बन्धित्वे विहितायाम्। अश्वं वद्यान्निविदां शस्त्रे इति तत्प्रतिपादकश्रुतिविरोधापत्तेः। मवनरत्न (व्यवहार), पृ० २०२-२०३। मदनरत्न (पृ० २०४) ने और जोड़ा है: 'पश्चवन्थावौ विषम-विभागो नोक्त इति तत्र साम्येन दक्षिणाविभागः।' यदि कुल ११२ गायें हों, तो चार वर्गो (होतूवर्ग, अध्वर्युवर्ग, उद्दात्वर्ग एवं ब्रह्मवर्ग) में प्रत्येक वर्ग को २८ गायें मिलंगी; तब होतूवर्ग के अंश को २४ में विभाजित करना होगा और होता २४ भागों में १२ पायेगा और उसके सहायक क्रम से ६, ४ एवं ३ पायेंगे, अर्थात् इस बर्ग में २८ गायों में अंश लगभग क्रम से १३, ६, ४, ४ होंगे।

५१. यत्सकृत्कृतं बहूनामुपकरोति तत् तन्त्रमित्युच्यते यथा बहूनां ब्राह्मणानां मध्ये कृतः प्रदीपः । यस्त्वावृत्त्यो-पकरोति स आवापः । यथा तेषामेव, ब्राह्मणानामनुलेपनम् । श्लोकमप्युवाह्दन्ति—ग्रावादणं भवेत्तन्त्रं परार्थे स्व- शकलों पर पकाया गया पुरोडाश, इन्द्र के लिए दही, तथा इन्द्र के लिए दूघ; प्रयाजों का एक सम्पादन इन तीनों के सम्पादन का कार्य कर देता है (११।१।५-१६ एवं ११।१।२६-३७)। आघान (अग्नियों की स्थापना) का कृत्य केवल एक वार होता है, यह प्रत्येक इष्टि, पशुयाग या सोमयाग में वार-वार नहीं किया जाता (११।३।२); श्रीत कृत्यों के पात्रों का निर्माण केवल एक बार होता है और वे यजमान के मृत्युपर्यन्त काम आते हैं (११।३।३४-४२)। <sup>५२</sup> ये सभी बातें तन्त्र कही जाती हैं। सामान्य नियम यह है कि किसी एक कृत्य में सभी प्रमुख वातों के विषय में (यथा—दर्शपूर्णमास में आग्नेय एवं अन्य बातों के विषय में) स्थान, काल एवं कर्ता एक ही होता है (११।२।१) और वे समी अंगों के लिए समान होते हैं; किन्तु अंगों के विषय में स्थान, काल एवं यजमान स्पष्ट वचनों (आदेशों) के कारण विभिन्न हो सकते हैं।

यदि सभी सहायक यज्ञों से समन्वित रूप में फल की प्राप्ति होती है तो सहायक अंगों का सम्पादन एक बार ही किया जाता है न कि अलग-अलग; यही तन्त्र है। किन्तु यदि फल की प्राप्ति सहायक यज्ञों से प्यक्-पृथक् होती है तो सभी सहायक अंगों का सम्पादन पृथक्-पृथक् होना चाहिए। इसे आवाप (विकेन्द्री-करण या विस्तरण या फैलाव या छितरा देना) कहते हैं। दर्शपूर्णमास में वास्तव में यज्ञों के दो दल होते हैं, एक का नाम है दर्श (अमावस्या पर) और दूसरा है पूर्णमास। " इन सब के लिए जो सहायक कृत्य हैं, वे अधिकांश में एक-समान ही हैं। तब भी दोनों दलों में वे बार-बार किये जाते हैं, और इसका मुख्य कारण यह है कि दोनों का सम्पादन एक पक्ष से दूर दो तिथियों में होता है, यद्यपि दोनों मिल कर एक यज्ञ के द्योतक होते हैं और उनसे एक ही फल की प्राप्ति होती है। देखिए पू॰ मी॰ सू॰ (११।२।१२-१८) जहाँ आवाप का उदाहरण है।

अवेष्टि एक ऐसा यज्ञ है जो राजसूय नामक यज्ञ का एक माग है और राजसूय का सम्पादन केवल क्षत्रियों द्वारा होता है। यह एक स्वतन्त्र यज्ञ भी है जो तीन उच्च वर्णों में किसी भी द्वारा सम्पादित हो सकता है। यह राजसूय का कोई माग नहीं है और उससे मिन्न मी है, यद्यपि यह सच है कि राजस्य

प्रयोजकः। एवमेव प्रसंगः स्याद्विद्यमाने स्वके विघौ ॥ अबर (पू० मी० सू० ११ ।१।१) । और देखिए पतञ्जलि का महाभाष्य (वार्तिक ४)।

५२. यज्ञायुषानि षायेरन् प्रतिपत्तिविधानादृजीषवत्। पू० मी० सू० ११।३।३४ । वैदिक वचन यों है: 'आहिताग्निमग्निभिदंहन्ति यज्ञपात्रैश्च।' दस यज्ञायुघों का उल्लेख तै० सं० (१।६।८।२-३, स्पयश्च कपासानि च आबि) में हुआ है। इनके एवं यज्ञों में प्रयुक्त अन्य पात्रों के लिए देखिए इस महाप्रन्य का मूल सण्ड २, प्० ६८४, पाद-टिप्पणी २२३३। और देखिए पूर्ण मीर सूर्ण (११।३।४३-४४) जहाँ ऐसा उल्लेख है कि अग्न्याधेय के दिन से ही यज्ञपात्रों को रखना चाहिए और यजमान (याजिक, आहिताग्नि) की मृत्यु के उपरान्त उन्हें उसके शव पर रख देना चाहिए, इस किया को पात्रों एवं पवित्र अग्नियों का प्रतिपत्तिकमें कहा जाता है।

५३. ११।२।१५ पर शबर का कथन है: 'अपि वा न तन्त्रभङ्गानि स्युः। कृतः कर्मपृथक्त्वात्। तेषां च तन्त्र-विधानात्। कर्माणि ताबदेतानि भिन्नानि अन्यः पौर्णमासः समुदायोन्य आमावास्यः। एवं सर्वत्र। तेषां च देशकाल-भेवः। पौर्णमास्यां पौर्णमास्या यजेतेत्येवमादिः संगानां च तेषां तत्र तत्र देशकालविषिः। ... तस्मात्पौर्णमास्यंगानां पौर्णमासीकालः । अमावास्यांगानाममाबास्याकालः । तत्र गृष्ट्यते विशेषः । विशेषग्रहणाव् भेदः ।

के वर्णन के बीच में इसके विषय की उक्ति आ जाती है। अर्थ आश्विन के शुक्ल पक्ष की प्रथमा से नवमी तक के नवरात्र के विषय में निर्णयसिन्घु ने इसका आघार लिया है। कई मत हैं, यथा—देवीपूजा & दिनों तक या अष्टमी या नवमी तिथि को की जाती है। कालिकापुराण ने आश्विन के शुक्ल पक्ष की अष्टमी या नवमी पर की जाने वाली देवीपूजा के विषय में एक क्लोक उद्धृत किया है, और निर्णयसिन्धु ने इसे अष्टमी या नवमी पर की जाने वाली एक पृथक् पूजा की मांति माना है और सम्पूर्ण नवरात्र से इसे पृथक् टहराया है। इसी अधिकरण में जहाँ पर पूर्वपक्ष में ऐसा प्रस्तावित है कि राजा किसी भी वर्ण का कोई भी हो सकता है जो किसी स्थान पर राज्य करता है तथा देश एवं उसके नगरों की रक्षा करता है, वहीं पर सिद्धान्त (पू॰ मी॰ सू॰ एवं शबर) यह कहता है कि 'राजा' शब्द एक जाति अर्थात् क्षत्रिय का द्योतक है और इस ओर कई पश्चात्कालीन धर्मशास्त्र-ग्रन्थों ने संकेत किया है, यथा—राजधर्मकौस्तुम (पृ० ५)। व्यवहारप्रकाश ने इस अधिकरण की ओर संकेत किया है और नारदं के इस क्लोक की व्याख्या की है— 'जो व्यक्ति संन्यासाश्रम से च्युत होता है वह राजा का दास हो जाता है' और इसे इस बात पर घटाया है कि क्षत्रिय के धर्म से च्युत व्यक्ति वैश्य-राजा का दास हो जाता है, यद्यपि 'राजा' शब्द अपने मुख्य अये में 'क्षत्रिय' का द्योतक होता है किन्तु गौण अर्थ अर्थात् लक्षणा में इसका अर्थ है वह व्यक्ति जो प्रजा की रक्षा करता है। पराशरमाधवीय ने इस अधिकरण की चर्चा विस्तार से की है (१,१, प० ४४६-४५५)। यह द्रष्टव्य है कि आरम्भिक ग्रन्थों में 'राजा' का जो अर्थ 'क्षत्रिय' या आगे चल कर किसी भी जाति के उस व्यक्ति का द्योतक हो गया जो अपने द्वारा शासित देश के लोगों की रक्षा करता है। यह परिवर्तन तन्त्रवातिक (३।४।२६) में संक्षिप्त रूप से व्याख्यायित हुआ है।

बारहवें अध्याय में प्रसंग, विकल्प जैसे विषयों की चर्चा है। प्रसंग तब होता है जब एक स्थान में किया गया कमें किसी दूसरे स्थान में सहायक होता है, यथा जब किसी मवन में दीपक जलाया जाता है तो वह जनमार्ग को मी प्रकाशित कर देता है। "" अग्निषोमीय पशुयज्ञ में पशुपुरोडाश (बिल दिये हुए पशु के मांस की रोटी) का अपंण किया जाता है और इस प्रकार के शब्द कहे जाते हैं— अग्नि एवं सोम को पशु का मांस अप्ति करने के उपरान्त वह ग्यारह कपालों पर पकाया गया पशुपुरोडाश अग्नि एवं सोम को देता है। यहाँ पर प्रश्न यह है कि क्या इसके लिए पशुपुरोडाश देते समय पुनः प्रयाज आदि किये जायें या मांस दिये जाने के कृत्य पर्याप्त हैं। निश्चित निष्कर्ष यह है कि पशु-मांस दिये जाने के समय के कृत्य पशुपुरोडाश के लिए भी मान्य होते हैं। ऐसी परिस्थितियों में देश (स्थान), काल एवं यजमान एक ही प्रकार के माने जाते हैं। इस निष्कर्ष को प्रायश्चित्तविवेक ने भी ठीक माना है। पशुपुरोडाश की समानता के आधार पर उसने विभिन्न या अभिन्न गम्भीर पातकों के लिए १२ वर्षों वाले प्रायश्चित्त को पर्याप्त माना

४४. अवेष्टौ यज्ञसंयोगात्कतुप्रधानमुच्यते । पू० मी० सू० (२।३।३); अस्ति राजसूयः, राजा राजसूयेन यजेतेति । तं प्रकृत्यामनन्ति—अवेष्टिं नामेष्टिम् । आग्नेयोऽप्टाकपालो हिरण्यं दक्षिणा इत्येवमादि । तां प्रकृत्य विश्वीयते । यदि ब्राह्मणो यजेत बाहंस्पत्यं मध्ये निधायाहुतिमाहुति हुत्वाभिधारयेत । यदि राजन्य ऐन्द्रें यदि वैश्यो वैश्वदेवम्—इति । शबर; 'यदि ब्राह्मणो... वैश्वदेवम्' के लिए देखिए आप० औ० (१८।२१।११) । 'अवेष्टौ यज्ञसंयोगात्' नामक सूत्र की व्याख्या मूल ग्रन्थ के इसी स्थल पर देखिए ।

४४. अन्यत्र कृतस्यान्यत्रापि प्रसक्तिः प्रसङ्गः।यथा प्रदीपस्य प्रासादे कृतस्य राजमार्गेव्यालोककरणम् । शबर (पू॰ मी॰ सू॰ १२।१।१)।

है। अलग से प्रायश्चित्त करने की आवश्यकता को अमान्य ठहराया है। देखिए इस महाग्रन्य का मूल खण्ड ४, पृ० ८८-६१ जहाँ पर ब्रह्महत्या के लिए १२ वर्षों के प्रायश्चित्त का विद्यान है।

विकल्प का उल्लेख हमने गत अध्याय में ही कर दिया है।

इन पृष्ठों के उपर्युक्त विवेचन से इतना अवस्य प्रकट हो गया होगा कि मीमांसा के प्रमुख सिद्धान्त क्या हैं और व्याख्या-सम्बन्धी नियम किस प्रकार के हैं। मीमांसा ने आपस्तम्बधमंसूत्र से लेकर मध्यकाल के स्मृतितत्त्व, निर्णयसिन्धु, व्यवहारमयूख जैसे ग्रन्थों को प्रभावित किया और इस प्रकार दो सहस्र वर्षों से अधिक काल तक धर्मशास्त्र ग्रन्थों को अनुरंजित रखा। यदिहम मीमांसा विषयक पारिमाधिक शब्दों, सिद्धान्तों एवं विषयों का विशद वर्णन उपस्थित करें तो लगमग एक सहस्र पृष्ठों में सब कुछ लिखा जा सकेगा, अतः

हम यहाँ पर बहुत ही संक्षेप में लिख रहे हैं। धर्मशास्त्रकारों को मीमांसा के नियमों ने प्रमूत सहायता दी है। किन्तु ऐसा नहीं समझा जाना चाहिए कि मीमांसा के नियमों का प्रयोग सरल है या इन नियमों द्वारा विद्वान् लोग सदा निश्चित निष्कर्षों तक पहुँच जाते हैं। प्रामाकर एवं माट्ट नामक सम्प्रदायों के अतिरिक्त बहुत-सी ऐसी परिस्थितियाँ उत्पन्न हो जाती हैं जो मीमांसा के निष्कर्षों की उपयोगिता एवं निश्चितता के विरोध में उठ खड़ी हो जाती हैं। स्वयं कुछ सूत्रों के कई पाठान्तर मिलते हैं, यथा-१।२।६ पर तन्त्रवार्तिक (पृ॰ १२३) के अनुसार तीन पाठान्तर हैं, और १।२।१४ पर उसी ग्रन्थ (पृ० १२८-१२६) के अनुसार दो पाठान्तर हैं। शबर ने २।४।१७ (वाक्यासमवायात्) सूत्र को छोड़ दिया है और तन्त्रवातिक (पृ० ८६४-८६७) का कथन है कि शबर ने ३।४।६ के उपरान्त ६ सूत्र छोड़ दिये हैं। शबर ने बहुधा "वृत्तिकार" नामक अपने एक पूर्ववर्ती का सम्मान के साथ उल्लेख किया है, किन्तु उनसे कई बातों में मतमेद भी प्रकट किया है (यथा-१।१।३-४ पर); २।१।३२,३३ एवं ८।१।२ सूत्रों वाली बातों को अमान्य ठहराया है और कुछ सूत्रों की अन्य व्याख्याएँ उपस्थित की हैं (यथा १।३।४७। ४।१३, ८।१।३६)। कमी-कमी शबर ने दो या अधिक सूत्रों को एक अधिकरण मान लिया है या विकल्प से उनमें से किसी एक को पृथक् अधिकरण मानकर व्याख्या की है (यथा १।३।३-४, २।२।२३-२४)। उन्होंने एक ही सूत्र की दो या अधिक व्याख्याएँ की हैं (यथा ४।१।२)। उन्होंने एक ही अधिकरण की दो या अधिक व्याख्याएँ उपस्थित की हैं, यथा-४।३।२७-२८; ८।३।१४-१४; दारार; दारार-३; दारार४-३४; दारार-२; दारार१-२४; दारार४-२८, चार व्याख्याएँ; १०।२। २०-३१, तीन व्याख्याएँ; १०।३।१-२, तीन व्याख्याएँ; १०।४।१-२, तीन व्याख्याएँ। 'विश्वये प्रायदर्शनात्'(२। २।१६) के विषय में शबर स्वयं नहीं समझ पाते कि सूत्रकार का संशय क्या है या सूत्रकार महोदय क्या उपस्थित करना चाहते हैं या वृत्तिकार महोदय क्या कहना चाहते हैं और क्या शंका उत्पन्न होती है। इसके अतिरिक्त शबर एवं कुमारिल कुछ अधिकरणों के विषयों के बारे में मतमेद रखते हैं, यथा १।२। ३-४, १।३।४-७, १३।८-६, १।३।११-१४ में। कुमारिल ने जैमिनि को 'मगवान्' एवं 'आचार्य' की उपाधियों हारा सम्मान पूर्वक सम्बोधित नहीं किया है और कहीं कहीं ऐसा कहा है कि जैमिनि ने यहाँ पर भ्रामक, त्रुटिपूर्ण एवं अनुचित सूत्र लिखा है (पृ० १२४१, ४।२।२७ के विषय में चर्चा करते समय)।

कुमारिल ने बहुघा शबर के माष्य की आलोचना की है और कई स्थलों पर टिप्पणी की है कि माष्य अयुक्त है, अतः त्याज्य है, निर्यंक या असम्बद्ध है, यथा-पृ० १६४, ३०२ (उपेक्षितव्य), ३१३ (असम्बद्ध) , ३१४, ६६२, ७१०, ७३१, ६८३ (असम्बद्ध), ६४०, ६४३, १०६०-६१ (बहुवो दोषाः), १७।४,

पूर्वमीमांसासूत्र द्वारा उपस्थापित सिद्धान्तों की सार्वभीम युक्तिसंगतता एवं उपयोगिता के विषय में १६८०, २००४, २१६३, २२०४। गम्भीर शंका उत्पन्न करने की एक अन्य परिस्थिति पर भी विचार करना चाहिए। बहुत शी वातों पर

मीमांसा के बड़े-से-बड़े विद्यार्थी भी विभिन्न निष्कर्षों पर पहुँचते हैं । कुछ विचित्र उदाहरण यहाँ दिये जा रहे हैं। विसष्ठ के सूत्र (१५।५-न स्त्री पुत्रं दद्यात् प्रतिगृह्णीयाद् वा अन्यत्रानुज्ञानाद्मर्तुः) की व्याख्या को लिया जाय। 'कोई स्त्री बिना पित की आज्ञा के न तो गोद के लिए पुत्र दे सकती है और न ले सकती है। इसकी व्याख्या चार प्रकार से की गयी है। हिन्दू विघवा द्वारा गोद लिये जाने के विषय में ग्रन्थों एवं लेखकों ने विभिन्न व्याख्याएँ उपस्थित की हैं। दत्तकमीमांसा का कथन है कि कोई विघवा गोद नहीं ले सकती, क्योंकि पति की मृत्यु हो जाने से उसकी अनुमति प्राप्त नहीं की जा सकती। मैथिल ग्रन्थकार वाचस्पति ने यही बात दूसरे ढंग से कही है। विसष्ठ का कथन है कि गोद लेने वाले को गृह के मध्य में व्याहृतियों के साथ होम करके उसी को गोद लेना चाहिए जो अदूरवान्यव हो, संनिकृष्ट हो और दूर न रहता हो, और क्योंकि स्त्रियाँ वैदिक मन्त्रों के साथ होम नहीं कर सकतीं अतएव विघवा के सहित सभी स्त्रियों को गोद लेने का अधिकार नहीं है। " किन्तु बंगाल में ऐसा मान्य था कि गोद के समय पि की अनुमित की आवश्यकता नहीं है, वास्तविक गोद लेने के बहुत पहले ही अनुमित ली जा सकती है। मद्रास में ऐसा मान्य था कि "केवल पति की अनुमति से ही" वाक्य केवल दार्ष्टीन्तिक है और इसलिए स्वश्र के सम्बन्धी लोगों या पति के सम्बन्धी लोगों की अनुमति या आज्ञा विघवा को गोद लेने के योग्य बना देती है। व्यवहारमयूख, निर्णयसिन्धु एवं संस्कारकौस्तुम का कथन है कि पति की अनुमति उसी स्त्री के लिए आवश्यक है जिसका पति जीवित हो। यदि पति ने गोद लेने के लिए मना न किया हो तो स्त्री को गोद लेने का अधिकार है। इस विषय में विशद विवेचन के लिए देखिए इस महाग्रन्थ का मुलखण्ड ३, प॰ ६६८-६७४। अब तो सन १६५६ के कानन ने इन सभी प्राचीन नियमों को समाप्त कर दिया है।

मिताक्षरा एवं दायमाग दोनों मीमांसा के सिद्धान्तों से ओत-प्रोत हैं, किन्तु दोनों कितपय बातों में एक-दूसरे से मिन्न मत उपस्थित करते हैं, जिनमें कुछ यों हैं—(१) मिताक्षरा का कथन है कि उत्तरा-धिकार या स्वामित्व जन्म से ही उत्पन्न होता है, किन्तु दायमाग इसे अमान्य ठहराता है और कहता है कि इसका आरम्म पूर्व स्वामी की मृत्यु या विमाजन से होता है; (२) दायमाग के अनुसार उत्तराधिकार के लिए उत्तम अधिकार धार्मिक प्रमाव से उत्पन्न होता है, किन्तु मिताक्षरा के अनुसार रक्त-सम्बन्ध की सिन्नकटता ही इसे निश्चित करती है; (३) दायमाग के अनुसार संयुक्त परिवार के सदस्य सम्पत्ति पर अलग-अलग अधिकार रखते हैं और विमाजन के पूर्व उसे बेच सकते हैं, किन्तु मिताक्षरा इसके विरोध में है। (४) दायमाग के अनुसार संयुक्त परिवार में मी विधवा पित की मृत्यु के उपरान्त सन्तानरिहत होने पर पित के माग को पा जाती है। किन्तु मिताक्षरा ने इसे अमान्य ठहराया है।

याज्ञ (१।८१) के समान अन्य वचनों के विषय में भी कई मत-मतान्तर पाये जाते हैं (विधि है या नियम है या परिसंख्या है)। व्यवहारमयूख एवं रचुनन्दन में मतवैभिष्ट्य पाया जाता है, जब कि दोनों घोर मीमांसक हैं। 'मातृ' शब्द की व्याख्या में अपरार्क एवं दायमाग में प्रमूत अन्तर है। इसी प्रकार अन्य मत-मतान्तर भी हैं।

४६. अत एव वसिष्टः । न स्त्री पुत्रं... भर्तः—इति । अनेन विषवाया भत्रनुष्ठानासम्भवादनिधकारो गम्यते ।
... कि च व्याहृतिभिर्द्वत्वा अदूरबान्धवं संश्चिक्रण्टमैव प्रतिगृह्णीयात्—इति समानकर्तृ कताबोधकक्त्वाप्रत्ययथवणात्
होमकर्तृरेव प्रतिग्रहसिद्धेः स्त्रीणां होमानिधकारत्वात् परिग्रहानिधकारः—इति वाचस्पतिः । वत्तकमीमांसा (पृ० १६
एई २२-२३)।

## अध्याय ३० का परिशिष्ट

यदि हम पूर्वमीमांसासूत्र के बहु-प्रचलित न्यायों को एक स्थान पर संगृहीत कर दें तो पूर्वमीमांसासूत्र एवं घमंशास्त्र के पाठकों को सुविधा प्राप्त होगी। हम यहाँ पू० मी० सू०, शवर, कुमारिल, पार्थसारिय,
पतञ्जिल के महामाप्य, शंकराचार्य के वेदान्त-सूत्रमाप्य, शंकराचार्य पर मामती आदि द्वारा दिये गये संकेतों
एवं निर्देशों का सहारा लेंगे। विशेषतः कुमारिल ने तन्त्रवार्तिक में न्यायों का प्रमूत उपयोग किया है, यथा—
पृ० ४१५ (जैमिनि २।१।८) पर उन्होंने पाँच विभिन्न न्यायों का प्रयोग किया है। इस महाग्रन्थ के कितपय
खण्डों में न्यायों की ओर संकेत किया गया है। यहाँ पर उल्लिखित न्यायों में बहुत-से कर्नल जैकब द्वारा
प्रकाशित 'लौकिकन्यायाञ्जिल' (तीन मागों में) में पाये जाते हैं। कहीं-कहीं जैकव की व्याख्याएँ शुद्ध एवं सन्तोषजनक नहीं हैं, किन्तु हमें यह नहीं मूलना चाहिए कि उन्होंने आज से लगभग आधी शताब्दी पूर्व यह सब
लिखा था।

अगिनहोत्रन्याय—जै० (६।२।२३-२६); देखिए शंकर, वे० स्० (३।४।३२) पर ।
अंगगुणविरोधन्याय—जै० (१२।२।२५); देखिए शवर एवं मी० न्या० प्र० (पृ० १६६) ।
अंगभूयस्त्वे फलभूयस्त्वम् शवर (जै० १०।६।६२ एवं ११।१।१५) ।
अंगांगिन्याय—जै० (२।२।३-८) ।
अंगांनां प्रधानोपकाररूपंककार्यार्थत्वम् जै० (११।१।५-१०) ।
अणुरिष विशेषोऽध्यवसायकरः—देखिए व्य० प्र० (पृ० ५२५) एवं व्य० म० (पृ० १४३) ।
अधिकारन्याय—जै० (६।१।१-३ एवं ४-५, शास्त्र केवल मानवों के लिए है) । और देखिए वे० सू० (१।३।२६-३३), जहाँ शंकर (१।३।२६ पर) ने कहा है कि शवर के शब्दों का ब्रह्मविद्या में कोई उपयोग नहीं है।
अनन्यलभ्यः शब्दार्थः—मी० न्या० प्र० (पृ० ६२) : 'अत्राहुः । स एव शब्दस्यार्यों यः प्रकारान्तरेण न लभ्यते । अनन्य. . . थं इति न्यायात् ।' देखिए मामती वे० सू० (१।३।१७) पर (प्रसिद्धेक्च) ।
अनुषंगन्याय—जै० (२।१।४८); देखिए स्मृतिच० (श्राद्ध, पृ० ३८१) एवं व्य० म० (पृ० १४७) ।
अनुरंगत्याय—जै० (२।१।४८); देखिए स्मृतिच० (श्राद्ध, पृ० ३८१) एवं व्य० म० (पृ० १४७) ।
अनुरंगत्याय—जै० (२।१।४८); देखिए शवर (जै० १२।२।२७); महामाप्य (पा० १।१।४, १।१।४)

का कथन है—'असिद्धं बहिरंगमन्तरंगे के'
अन्वपरम्परान्याय—तन्त्रवार्तिक (जै० १।३।२७, पृ० २८२ एवं ३।३।१४, पृ० ८५८), मेबातिथि

(मनु १०।४), शंकर (वे० सू० २।२।३०)।
अन्यायश्चानेकार्थत्वम् शबर (जै० २।१।१२, पृ० ४१०, ५।४।१४, पृ० १३४०, ६।१।२२, पृ० अन्यायश्चानेकार्थत्वम् शबर (जै० २।१।१२, पृ० ६३६), भामती (वे० सू० १।३।१७); देखिए मदन-१३६६,७।३।३,पृ० १४५०); तन्त्रवा० (२।४।१०,पृ० ६३६)।

अपच्छेदन्याय-शबर (जै॰ ६।४।४६-४०) ने इसकी परिभाषा की है- 'संयुक्तस्य हि पृथग्मावोऽपच्छेदः' एवं व्य॰ प्र॰ (पृ॰ ४३४)। यह शब्द जै॰ (६।४।४६) में आया है।

अप्राप्ते शास्त्रमर्थवत् यह जै० (६।२।१८) का अंश है और इसका अर्थ है 'विधिना तावत्तदेव विधेयं

यत् प्रकारान्तरेणाप्राप्तम् ।' मी० त्या० प्र० (पृ० २२२)।

अभिमर्शनत्याय जै० (३।७।८-१०); व्यव० प्र० (पृ० ५३५)।

अभ्यासाधिकरण—जै० (२।२।२), जहाँ तै० सं० (२।६।१।१-२) में पाये गये पाँच प्रयाजों की ओर् संकेत है। देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड २, पृ०. १०५७।

बम्युबितेष्टिन्याय-जै० (६।४।१-६); मिता० (याज्ञ० ३।२४३), व्यव० म० (पृ० १४१-१४२

एवं उस पर टिप्पणी, पृ० २७७-२७६) तथा मामती (वे० सू० ३।३।७)।

अरुणान्याय या अरुणाधिकरण जै० (३।१।१२), तै० सं० (६।१।६।७ अरुणया पिंगाक्ष्या कीणाति); देखिए अपराकं (पृ० १०३०, याज्ञ० ३।२०५), मद० पा० (पृ० ८८-८६)।

अके बेन्मधु विन्देत किमर्थं पर्वतं बजेत्—शबर (जै॰ १।२।४)ने उत्तरार्धं को इस प्रकार उद्धृत किया है—'इष्टस्यार्थस्य संसिद्धों को विद्वान् यत्नमाचरेत्।' उन्होंने अर्कं को एक पौधा माना है; और देखिए तन्त्र-वार्तिक (पृ॰ १११), विश्वरूप (याज्ञ॰ ३।२४३, प्रथम अर्घाली); शंकर (वे॰ सू॰ २।४।३) ने पूर्वार्धं माग को न्याय माना है।

अर्थकुरकुटीपाक यह 'अर्थजरतीय' ही है। देखिए तन्त्रवा० (पृ० ७२०, जै० ३।१।१३)। इसका अर्थ यों है—'यह पूर्ण विरोधामास है कि कोई आधी मुर्गी को मोजन के लिए पकाये तथा आधी को अण्डा देने

के लिए रख छोड़े।'

अर्थनरतीय—देखिए महामाष्य (वार्तिक ४, पाणिनि ४।१।७८,—अर्थ जरत्या कामयतेऽभं नेति), शांकर-माष्य (वे॰ सू॰ १।२।८—यथाशास्त्रं तर्हि शास्त्रीयोर्थः प्रतिपत्तव्यो न तत्रार्धजरतीयं लम्यम्), परा॰ मा॰ (२।१; पृ॰ ७०२)।

अधवैश्वस-अर्धजरतीयन्याय से मिलता-जुलता है। देखिए तन्त्रवा० (पृ० १७०, १७४, १८०, २६१); शांकरमाष्य (वे० सू० ३।३।१८), वैश्वस का अर्थ है 'नाश, टुकड़ों में विमाजित कर देना, संघर्ष या विरोध ।' कुमार-सम्मव (४।३१) में इसका शाब्दिक अर्थ है।

अर्थमन्तर्वेदि मिनोत्यर्थं बहिवेदि-देखिए शबर (जै० ३।७।१४), तन्त्रवा० (पृ० १०८३-८४); व्य० म० द्वारा उद्धृत (पृ० ११५, १४६)।

अवयवप्रसिद्धेः समुदायप्रसिद्धिर्वलीयसी शवर (जै० ६।७।२२), जहाँ अश्वकर्ण (एक पेड़ का नाम) का उदाहरण दिया हुआ है, जिसकी पत्तियाँ घोड़े के कानों की मौति होती हैं, तन्त्रवा० (जै० १।४।११)।

अवेब्ट्यिकरणन्याय जै० (२।३।३ एवं ११।४।१०)। शांकरमाव्य (वे० सू० ३।३।५०)।

अस्वाभिधानीन्याय—'इमामगृम्णन् रशनामृतस्येत्यश्वाभिधानीमादत्तं'—तै॰ सं॰ (४।१।२।१)एवं तै॰ सं॰ (४।१।२।१) का मन्त्र; मी॰ न्या॰ प्र॰ (पृ॰ ८०) में व्याख्यायित; अर्थसंग्रह (पृ॰ ४)।

अञ्चकर्णन्याय—दुप्टीका (जै० ४।४।१, पृ० १२७०)। यह इसलिए कहा गया है कि राजसूय में पराम्परा-

नुगत अर्थं ही लिया जाना चाहिए न कि शाब्दिक ।

आकाशमुब्दिहननन्याय—तन्त्रवा० (जै० १।३।१२, पृ० २३६, 'यस्तन्तूननुपादाय तुरीमात्रपरिग्रहात् । पटं कर्तुं समीहेत स हन्याद् व्योम मुष्टिमि :।।', शांकरमाध्यं (वे० सू० २।१।१८) ।

आस्थातानामर्थं बुवतां शक्तिः सहकारिणी-शबर (जै० १।४।२४), अर्थसंग्रह (पृ० १६, जहाँ यह न्याय कहा गया है), क्लोकवार्तिक (चोदनासूत्र, क्लोक ४७, पृ० ५६), तन्त्रवा० (जै० २।१।१, पृ० ३७८—शक्तयः सर्वमावानां नानुयोज्याः स्वमावतः । तेन नाना वदन्त्यर्थान् प्रकृतिप्रत्ययादयः ॥) ।

आगन्तूनामन्ते निवेश: शबर (जै० ४।३।४ एवं १०।४।१); शांकरमाष्य (वै० सू० ४।३।३); तिषि-

तत्त्व (पृ० ६३) एवं व्य० म० (पृ० १४३) ।

आनन्तर्यमकारणम् देखिए आगे, 'यस्य येनार्थसम्बन्ध ।' देखिए सूत्र 'आनन्तर्यमघोदना' (जै॰ ३।१।२४, एवं १४।३।११ जिसका एक अंश यह है-- 'अर्थतो ह्यसमर्थानामानन्तर्येप्यसम्बन्धः ।'

आर्त्यंधिकरणन्याय-र्जं० (४।४।२२); तै० बा० (३।७।१।७-८) में आया है: 'यस्योमयं हिवराति-मार्च्छेंदैन्द्रं पञ्चशरावमोदनं निर्वेपेत।' यहाँ पर 'उमय' शब्द अविवक्षित है और विधि का कोई माग नहीं है।

उद्दिश्यमानस्य (या उद्देश्यगतं) विशेषणम विवक्षितम् - टुप्टीका (जै० ६।४।२२,पृ० १४३८, ७।१।२, पृ० १५२६, दारार, पृ० १६३६, १०।३।३६, पृ० १८८२, 'उहिझ्यमानस्य च संख्या न विवक्ष्यते ग्रहस्येव'; व्य० म० (पृ० ४५-४६, ६०, १३२, २१० एवं विश्वरूप (याज्ञ० ३।२५०; 'न च लक्ष्यमाणस्य विशेषणं विवक्षितमिति म्यायः')।

उद्भिदिधकरण-जै॰ (१।४।१-२), उद्भिद्, चित्रा, अग्निहोत्र यागों के नाम (गुणविधि नहीं) हैं और प्रमाण हैं। देखिए मामतो (वै० सू० ३।३।१७)।

उपसंहारन्याय--जै॰ (३।१।२६-२७); उपसंहारो नाम सामान्यतः प्राप्तस्य विशेषे संकोचरूपो व्यापार-विशेषो विघे:। मी० न्या० प्र०. (पृ० २६१); देखिए मिता० (याज्ञ० १।२५६); निर्णयसिन्धु (पृ० ३७ एवं ७१); व्य॰ म॰ (पृ॰ १११), प्रस्तुत लेखक की टिप्पणी, व्य॰ म॰ (पृ॰ १७६)।

ऋतुलिंगन्याय यह आदिपर्व (१।३६), शान्तिपर्व (२१०।१७) के इस क्लोक की ओर संकेत करता है—'यथर्तावृतुलिंगानि नानारूपाणि पर्यंये । दृश्यन्ते तानि तान्येव यथा भावा युगादिषु ॥' देखिए तन्त्रवा० (जै० १।३।७, पृ० २०२) एवं शांकरमाष्य (वे० सू० १।३।३०) जहाँ यह क्लोक उद्घृत है । यह वायुपुराण (८।६४), विष्णुपुराण (१।४।६१) एवं मार्कण्डेय० (४४।४३–४४) है।

एकवास्यतान्याय-जै० (२।१।४६)। और देखिए म० म० गं० झा कृत 'पूर्वमीमांसासूत्र इन इट्स सोर्सेज' (पृ० १६२-१६३। विश्वरूप (याज्ञ०३।२४८) ने इस न्याय को उदाहृत किया है। 'एकवाक्यता' शब्द वे० सू० (३।४।२४) में आया है।

एकहायनीन्याय-तन्त्रवा० (२।१।१२, पृ० ४१५) द्वारा उल्लिखित । यह 'अरुणान्याय' के समान ही है। एकार्यास्तु विकल्पेरन् यह जै० (१२।३।१०) का अंश है। देखिए मिता० (याज्ञ० ३।२५७) जहाँ ऐसा

कहा गया है---'एकार्थानामेव विकल्पो ब्रीहियवयोरिव न च दण्डतपसोरेकार्थत्वम्।' ऐन्द्रीन्याय—देखिए मैत्रा० सं० (३।२।४); मामती (वे० सू० ३।३।२४); पू० मी० सू० (३।३।१४);

औदमेघिन्याय-यदि किसी व्यक्ति का नाम औदमेघि है तो अचानक ऐसा मान होता है कि वह ऐसे शबर (३।३।१३)। व्यक्ति का पुत्र है जिसका नाम उदमेघ है। देखिए शबर (जै॰ ३।४।२६, पृ॰ १००३ एवं २।३।३, पृ॰ ४८०) एवं तन्त्रवा० (पृ० ५८०)।

बोबुम्बराधिकरण-जै० (शश्६-२५) जहाँ तै० सं० (शश्राहा का उद्धरण है, यथा-अोबुम्बरो यूपो मवति, उर्भा वा उदुम्बर ऊर्क् पशवः', तन्त्रवा० (पृ० ३४२), मी० न्या० प्र० (पृ० १३४))।

कपालन्याय या कपालाधिकरणन्याय—जै० (१०।४।१), मलमासतत्त्व (पृ० ७७६) में इसकी व्याख्या

किप्ञलन्याय जै० (११।१।३८-४६); देखिए तन्त्रवा० (पृ० ४१४, जै० २।१।१२ पर, एवं पृ० १००४, जै० ३।४।२६ पर, जहाँ ऐसा आया है—'कपिञ्जलवच्च त्रीण्येव बहुत्वश्रुतिरवस्थाप्यते'); परा० मा० (१।२, पृ० २८१)।

कम्बलनिर्णेजनन्याय शवर (जै० २।२।२४, पृ० ५४४, निर्णेजनं ह्युमयं करोति कम्बलशुद्धि पादयोश्च

निमंलताम्)।

कर्मभूयस्त्वात्कलभूयस्त्वम् देखिए स्मृतिच० (२, पृ० २६४) एवं परा० मा० (१।१, पृ० २४, कर्माधिक्यात्कलाधिक्यमिति न्यायसमाश्रयात्)।

कलञ्जन्याय शबर (जै॰ ६।२।१६-२० ने 'न कलंजं मक्षयितव्यम्' पर कहा है कि यह स्पष्ट रूप से प्रतिषेघ है न कि पर्युदास। देखिए मी॰ न्या॰ प्र॰ (पृ॰ २४८-२४६) एवं तिथितत्त्व (पृ॰ ६)।

कांस्यभोजिन्याय यह पू० मी० सू० (१२।२।३४) में आया है (अधिकश्च गुणः साधारणेऽविरोधात्कांस्य-मोजिवदमुख्येऽपि); शबर ने यों व्याख्या की है—'शिष्यस्य कांस्यपात्रमोजित्वनियमः, उपाध्यायस्य न नियमः। यदि तयोरेकस्मिन्यात्रे मोजनमापद्यते, अमुख्यस्यापि शिष्यस्य धर्मो नियम्येत मा मूद्धमंलोप इति।'

काकवन्तपरीक्षान्याय—देखिए टुप्टीका (पृ० १३८८, जै० ६।२।१)। कुछ कियाएँ, यथा—गदहे के चर्म के बालों या कौए के दाँतों को गिनना निरर्थक एवं अनुपयोगी है।

काकाक्षिगोसकन्याय—देखिए तन्त्रवा० (पृ० १६८, जै० १।३।७); मेघातिथि (मनु ८।१), व्य० प्र० (पृ० १३४, व्य० म० (पृ० ६४) ।

काण्डानुसमय शवर (र्जं० ५।२।३, पृ० १३१०-११)। और देखिए आगे 'पदार्थानुसमय'। कारणानुविधायिकार्यन्याय तन्त्रवा० (पृ० २४५, जै० १।३।४६)। कारण के गुण कार्य में पाये जाते हैं। कुण्डपायिनामयनन्याय जै० (७।३।१-४)। देखिए आप० श्री० (२३।१०।६)।

कुशकाशावलम्बनन्याय तन्त्रवा० (पृ० २६८, जै० १।३।२४)। 'कुश' दमं है और काश घास वाला पौघा है जिसके फूल खेत होते हैं। ये इतने दुवंल होते हैं कि किसी को उनका अवलम्बन या सहारा नहीं प्राप्त हो सकता। अतः रूपक रूप में इसका अर्थ है 'दुवंल या व्यथं तकों का सहारा लेना।' देखिए व्यव० प्र० (पृ० ५२७)।

कृत्वाचिन्तान्याय — विचार करने के लिए केवल अनुमानजन्य बात का सहारा लेना । यह शबरमाध्य में बहुधा आया है, यथा— जै० (६।८।४३, पृ० १४२२, कृत्वा चिन्ताया: प्रयोजनं वक्तव्यम्');और देखिए वही, ११।३।१६, पृ० २१७४, १२।२।११, पृ० २२४२; देखिए तन्त्रवा० (पृ० २८७, जै० १।३।२७, एवं पृ० ८६०, जै० ३।४।१— यस्तु माध्यकारेणोपन्यास: कृत: स कृत्वाचिन्तान्यायेन)।

कैमुतिकन्याय—यह 'किमुत' से निष्पन्न हुआ है और प्रयुक्त हुआ है, यथा कादम्बरी में 'गर्मेश्वरत्व... शक्तित्वं चेति महतीयं खल्वनर्थंपरम्परा, सर्वाविनयानामेवैकमप्येषामायतनं किमुत समवाय:।' देखिए व्य० म० (पृ० २४१) एवं प्रस्तुत लेखक की टिप्पणी व्य० म० (पृ० ४१६)।

कामेव्टिन्याय—जै० (६।४।१७-२०)। यदि दर्शपूर्णमास में अपित होने वाला पुरोडाश थोड़ा जल जाय तब न जले हुए अंश से कृत्य का सम्पादन करना चाहिए, किन्तु जब सम्पूर्ण पुरोडाश जल जाय तो प्रायश्चित की आवश्यकता होती है। देखिए मिताक्षरा (याज्ञ० ३।२४३)।

खलेकपोतन्याय-आबालवृद्ध समी प्रकार के कपोतों (कबूतरों) का एक साथ उतरना। देखिए शबर (जै॰ ११।१।१६, पृ० २१११), मी० न्या० प्र० (पृ० ६५)।

गार्हपत्यन्याय-यह 'ऐन्द्रीन्याय' के समान ही है। देखिए शबर (जै० ३।२।३) एवं अर्थसंग्रह (पृ० ६)। गुणकामाधिकरण-जै० (२।२।२५-२६); यह 'दघ्नेन्द्रियकामस्य जुहुयात्' (तै० ब्रा० २।१।४।६) पर आघारित है और अर्थ है 'दिवकरणत्वेनेन्द्रियं मावयेत्।' देखिए मी० न्या० प्र० (पू० ४२-४३ एवं ३६-३६। गुणमुख्यव्यतिक्रमन्याय—यह जै० (३।३।६) का एक अंश है (गुणमुख्यव्यतिक्रमे तदर्थत्वान्मुख्येन वेद-

संयोगः)। देखिए तन्त्रवा० (पृ० ८१०); शांकरमाष्य (वे० सू० ३।३।३३)।

गुणलोपे च मुख्यस्य यह है जै० (१०।२।६३)। यहाँ पर किया 'स्यात् (या मवति)' का लोप है। गोबलीवर्दन्याय--'गाव आनीयन्ताम् बलीवर्दाश्च' इस वाक्य में 'बलीवर्दाश्च' का पृथक् उल्लेख इसलिए हुआ है कि गायों की अपेक्षा बैल अघिक दुर्दान्त होते हैं और उनका विशेष घ्यान दिया जाता है (वास्तव में 'गावः' के अन्तर्गत 'बलीवर्दाश्च' आ जाते हैं) । यह न्याय धर्मशास्त्र ग्रन्थों में बहुषा प्रयुक्त हुआ है । देखिए मिता॰ (याज्ञ॰ ३।३१२-३१३), स्मृतिच० (व्यवहार, पृ० ६६, ६७, १०२, १६६, २८०, ३००), कुल्लूक (मनु ८।२८), व्य० म० (पु० २)।

गौणमुख्ययोर्मुख्ये कार्यसंप्रत्ययः --देखिए शवर (जै॰ ३।२।१)। इस न्याय को 'मुख्यगौणयोः ...संप्रत्ययः' मी कहा जाता है। शांकरमाष्य (वे० सू० ४।३।१२) ने इसका दृष्टान्त दिया है। मूख्य एवं गौण की प्रथम अर्थं और द्वितीय अर्थं में प्रयुक्त किया जाता है । देखिए महामाष्य (वार्तिक १, पाणिनि १।१।१५ एवं वार्तिक ४, पा० ६।३।४६)।

ग्रहैकत्वन्याय-जै० (३।१।१३-१५); यह तै० सं० (३।२।२।३) के 'दशापवित्रेण ग्रहं संमाध्टि' पर आघारित है।

चतुर्घाकरणन्याय-जै० (३।१।२६-२७) । देखिए मी० न्या० प्र० (पृ० २६१); अर्थसंग्रह (do 58) 1

छित्रन्याय देखिए शवर (जै० १।४।२३, यथा छित्रणो गच्छन्तीत्येकेन छित्रणा सर्वे लक्ष्यन्ते);तन्त्रवा० (१।४।१३, पृ० ३४७); टुप्टीका (जै० ४।४।१, पृ० १२७० एवं ७।३।७, पृ० १४४२); शांकरमाध्य (वे॰ सू॰ ३।३।३४) ने इसे ऋतं पिबन्ती (कठोप॰ ३।१) की व्याख्या में प्रयुक्त किया है।

र्जातलयवाग्वा जुहुयात्—यह विघि की मौति प्रतीत होता है, किन्तु यह केवल पयोहोम की प्रशंसा में अर्थवाद मात्र है। वैदिक वचन तै० सं० (४।४।३।२) में है और जै० (१०।८।७) इस पर विचार करते हैं। मामती

(वे० सू० ३।३।१८) ने इसका आश्रय लिया है।

जातेष्टिन्याय--जै० (४।३।३८-३६); तै० सं० (२।२।४।३) 'वैश्वानरं द्वादशकपालं निवेपेत्, पुत्रे जाते ।' यद्यपि कृत्य का सम्पादक पिता होता है, परन्तु फल उत्पन्न पुत्र को प्राप्त होता है। देखिए मिता॰ (याज्ञ॰ २।५६ एवं ३।२२०); प्राय० वि० (पृ० १८); व्य० प्र० (पृ० २४३-५४) एवं दत्त० मी० (पृ० १३४)। जुहुन्याय-जै० (४।३।१) । यह तै० सं० (३।४।७।२) के 'यस्य पर्णमयी जुहुमैवति न स पापं रलोकं

शूणोति' के समान अन्य वचनों पर आघारित है। यें वचन फलविधि नहीं होते, प्रत्युत अर्थवाद होते हैं। तक्रकोच्डिन्यन्याय या बाह्मणकोच्डिन्यन्याय-देखिए तन्त्रवा० (पू० ८६०, दिव बाह्मणेम्यो दीयतां तक्रं कौण्डिन्याय); क्लोकवा० (वनवाद, क्लोक १५)। यदि केवल 'दिव...दीयतां', कहा जाय तो 'कौण्डिन्य बाह्मण हैं इसलिए उसमें सम्मिलित माना जायगा, किन्तु यदि सम्पूर्ण वाक्य कहा जायगा तो वह प्रथम अंश में सम्मिलित नहीं माना जायगा। महामाध्य ने इसे बहुवा उदाहृत किया है, यथा-वार्तिक ४, पा॰ ६।१।२, वार्तिक १, पा॰ १।१।४७, वार्तिक २, पा॰ ६।२।१। और देखिए मिता॰ (याज्ञ॰ ३।२५७)।

तत्प्रस्यन्याय—जै० (१।४।४) 'तत्प्रस्यं चान्यशास्त्रम्', जिसका अर्थ है 'तस्य गुणस्य प्रस्यं प्रापकं अन्यशास्त्रं यत्र भवित ।' तै० सं० (१।४।६।१) में हम पढ़ते हैं 'अग्निहोत्रं जुहोति स्वर्गकामः ।' यहाँ पर अग्निहोत्र नाम (नामघेय) है एक कृत्य का (अग्नये होत्रं होमो यस्मिन्) न कि गुणविधि । देखिए मी० न्या० प्र० (पृ० ६४), धर्महैतिनिर्णय (पृ० ३), अर्थसंग्रह (पृ० ४ एवं २०)।

तब्ब्यपदेशन्याय—जै० (१।४।५) । उदाहरण है 'श्येनेनाभिचरन् यजेत ।' यहाँ पर 'श्येन' शब्द का प्रयोग 'श्येन' नामक कृत्य के लिए है, किन्तु यह कृत्य फुर्ती में श्येन (बाज) से मिलता-जुलता है । देखिए मी० न्या० प्र० (पृ० २३८), तेन व्यपदेश: उपमानम् । तदन्यथानुपत्त्येति यावत् ।

वण्डापूपन्याय या वण्डापूपिकनीति—धर्मशास्त्र ग्रन्थों में इसका बहुधा प्रयोग होता है। देखिए विश्वरूप, (याज्ञ० १।१४७ एवं ३।२५७); मिता० (याज्ञ० २।१२६); स्मृतिच० (व्यवहार, पृ० १४२, १४६, २४२, २४६, २८३, २६६, ३०१, ३१५, ३२६; दायमाग (१०।३०), दायतत्त्व (पृ० १७०)। व्य० म० (पृ० १३१)। दण्डापूपिकनीति के लिए देखिए अलंकारसर्वस्व, अर्थापत्ति (पृ० १६६) एवं उस पर की टीका जयरथ।

द्यविहोमन्याय—जै० (८।४।१); तन्त्रवा० (पृ० ११४, जै० १।२।७ पर); मी० न्या० प्र० (पृ० १४६)। सामासिक प्रयोग में 'होम' मुख्य (प्रघान) शब्द है और 'दिव' अप्रघान (उपसर्जन) शब्द है। अतः कृत्य का नाम दिवहोम है।

दशहरान्याय—देखिए भवदेव का प्रायश्चित्तप्रकरण (पू॰ १८); प्राय॰ वि॰ (पृ॰ ८१); शुद्धितत्त्व (पृ॰ २४०-२४१)। ज्येष्ठ के शुक्ल पक्ष की दशमी तिथि को एक व्रत होता है, जिसका नाम दशहरा है। क्योंकि यह दस पापों को दूर करता है। न्याय यह कहता है कि कुछ बातों में एक के सम्पादन मात्र से कई फलों की प्राप्ति होती है।

बृष्टं प्रयोजनमृत्सृज्य न शक्यमदृष्टं कल्पयितुम्।

बृष्टे फले अबृष्टफलकल्पना अन्याय्या ।

दृष्टे सति अदृष्टकल्पनाऽन्याय्या।

बृष्टे संभवत्यबृष्टस्यान्याय्यत्वम् ।

देखिए शवर (जै॰ ६।३।३, पृ॰ १७४५, १०।२।२३, पृ॰ १८३४ एवं १०।२।३४, पृ॰ १८३८); मी॰ न्या॰ प्र॰ (पृ॰ २०१; एकादशीतत्त्व (पृ॰ ८६); मामती (वे॰ सू॰ ३।३।१४)।

STATE STATE OF THE STATE OF THE

देहली बीयन्याय देहली पर रखा दीपक घर के भीतर एवं वाहर दोनों ओर प्रकाश करता है। यह निम्निलिखत 'प्रसाददीपन्याय' के समान ही है। 'प्रदीपवत्' जै० (११।१।६१) में आया है; देखिए शबर (जै० ११।१।६१), व्य० म० (पृ० १४६), जहाँ याज्ञ० (२।१३६) की व्याख्या में इस न्याय की ओर संकेत है।

ह्योः प्रणयन्तिन्यायं जै० (७।३।१६-२५); मिता० (याज्ञ० २।१३५); दायमाग (११।४।१६, पृ० १६४) एवं व्य० प्र० (पृ० ५००-५०२ एवं ५३५)।

घेनुिकशोरन्याय जै० (७।४।७, जहां 'यथा घेनुः किशोरेण' आया है); शवर ने इसकी स्पष्ट व्याख्या की है। 'घेनु' का सामान्य अर्थ होता है 'गाय', किन्तु 'किशोर' का अर्थ है बछेड़ा (घोड़े का बच्चा, अश्वशावक), अतः 'कृष्णिकशोरा घेनुः' में 'घेनु' का अर्थ है 'अश्वा' (घोड़ी)।

न तौ पत्तौ करोति न सोमे—जै॰ (१०।८।५ एवं १२।१।७)। यहाँ 'तो' 'आज्यमागी' की ओर संकेत करता है; देखिए व्यवहारसार (पृ॰ २३१, नृसिंहप्रसाद का अंश); द॰ मी॰ (पृ॰ १८२)।

न विघी परः शब्दायं:—इसका अयं यह है कि ऐसा मानने की अनुमित नहीं है कि किसी विधिवास्य में प्रयुक्त कोई शब्द अपने सीघे अर्थ से कोई अन्य मिन्न अयं रखता है। मामती (वे॰ सू॰ १।१।१, पृ॰ १०) की व्याख्या में कल्पतरु ने व्याख्या की है—'विधायके शब्दे परो लक्ष्यः शब्दार्थों न मवित'; देखिए शबर (जै॰ ४।४।१६, जहाँ ऐसा आया है—'अनुवादे च लक्षणा न्याय्या न विधी) और देखिए शबर (जै॰ ४।१।१८, जहाँ १० यज्ञायुषों (पात्रों) को, जो तै॰ सं॰ १।६।८।२-३ में उल्लिखित हैं, अनुवाद कहा गया है विधि नहीं। देखिए परा॰ मा॰ (१।२, पृ॰ २६८) एवं मद॰ पा॰ (पृ॰ ३७२) एवं दत्त॰ मी॰ (पृ॰ १८०)।

नष्टाश्वदग्धरयन्याय—देखिए शवर (जैं० २।१।१, पृ० ३७६); तन्त्रवा० (जै० १।२।७, ३।३।११, पृ० ८१८)। यह प्राचीन न्याय है। वार्तिक (१६, पाणिनि १।१।४०) यह है—'संप्रयोगो वा नष्टाञ्वदग्धरयवत्।' महाम ष्य ने व्याख्या की है—'तवाश्वो नष्टो ममापि रयो दग्धः, उभी संप्रयुज्यावहै इति।' मेधातिथि (मनु ५।५१) एवं मामती (१।१।४, पृ० १०८) ने इसका उल्लेख किया है। इसमें 'इतरेतरोपकारकत्व' की मावना पायी जाती है।

न हि निन्दा निन्दां निन्दितुं प्रयुज्यते, अपि तु विषेयं स्तोतुम्—देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड २, पृ० ४८१ एवं खण्ड ४, पृ० ६६ जहाँ शवर एवं तन्त्रवा० के वचन उद्घृत हैं। मिता० (याज्ञ० ३।२२१)।

न होकस्य शब्दस्यानेकार्यता सत्यां गती न्याय्या—देखिए शवर (जै० ८।३।२२ एवं ६।४।१८) एवं ऊपर वर्णित 'अन्यायश्चानेकार्यत्वम्' नामक न्याय।

नागृहीतिवशेषणान्याय—इसे बहुधा 'नागृहीतिवशेषणा विशेष्ये बुद्धिक्त्यद्यते' (शबर, जै० ७।२।२३ में) के रूप में या 'न ह्यप्रतीते विशेषणे विशिष्टं केचन प्रत्येतुमहैन्ति' (शबर, जै० १।३।३३) के रूप में व्यक्त किया गया है। देखिए तन्त्रवा० (पृ० ३०४, ३२६, ६१६), एका० तत्त्व (पृ० १५); शुद्धितत्त्व (पृ० ३१३), व्य० म० (पृ० ८६)।

नास्ति वचनस्यातिभार:—शवर एवं घमंशास्त्र-ग्रन्थों में यह न्याय विभिन्न रूपों में विणत है, किन्तु समी स्थलों पर अर्थ एक ही है, यया—'पिवत्र वचन के लिए कुछ मी अति मारी (बोझ, अर्थात् व्यवस्था देने में असम्मव) नहीं है।' देखिए शवर (जै० २।२।२७, किमिव हि वचन न कुर्यान्नास्ति...मारः) या जै० (३।२।३; १०।४।११) या जै० (६।१।४४, जहाँ ऐसा आया है—'न हि वचनस्य किचिदलम्यं नाम'); शंकराचार्यं (वे० सू० ३।३।४१ एवं या जै० (६।१।४४, जहाँ ऐसा आया है—'न हि वचनस्य किचिदलम्यं नाम'); शंकराचार्यं (वे० सू० ३।३।४१ एवं या जै० (६।१।४४), जहाँ ऐसा आया है—'न हि वचनस्य किचिदलम्यं नाम'); शंकराचार्यं (वे० सू० ३।३।४१ एवं २।२,३।४१३२)। विश्वरूप (याज्ञ० १।५८); मिता० (याज्ञ० ३।२६८); परा० मा० (२।१, पृ० २०२ एवं २।२, पृ० ६४)।

) । निमित्तगतं विशेषण्मविवक्षितम् यह 'आत्यंधिकरणन्याय' के समान ही है। देखिए विश्वरूप (याज्ञ०

रै।२१२)।

निमित्तावृत्ती नैमित्तिकावृत्तिः — जै० (६।२।२७-२८ एवं २६)। 'मिन्ने जुहोति स्कन्ने जुहोति' ऐसे वचन
निमित्तावृत्ती नैमित्तिकावृत्तिः — जै० (६।२।२७-२८ एवं २६)। 'मिन्ने जुहोति स्कन्ने जुहोति' ऐसे वचन
वास्तव में ऐसी व्यवस्था देते हैं कि जब कभी 'टूट जाना' ऐसा निमित्त का उपस्थित होता है तो वैसी स्थित में
वास्तव में ऐसी व्यवस्था देते हैं कि जब कभी 'टूट जाना' ऐसा निमित्त का उपस्थित होता है तो वैसी स्थित में
वास्तव में ऐसी व्यवस्था देते हैं कि जब कभी 'टूट जाना' ऐसा निमित्त का उपस्थित होता है तो वैसी स्थित में
वास्तव में ऐसी व्यवस्था देते हैं कि जब कभी 'टूट जाना' ऐसा निमित्त का उपस्थित होता है तो वैसी स्थित में
वास्तव में ऐसी व्यवस्था देते हैं कि जब कभी 'टूट जाना' ऐसा निमित्त का उपस्थित होता है तो वैसी स्थित में
वास्तव में ऐसी व्यवस्था देते हैं कि जब कभी 'टूट जाना' ऐसा निमित्त का उपस्थित होता है तो वैसी स्थित में
वास्तव में ऐसी व्यवस्था देते हैं कि जब कभी 'टूट जाना' ऐसा निमित्त का उपस्थित होता है तो वैसी स्थित में

निषाबस्यपतिन्याय—जै० (६।१।५१-५२)। परा० मा० (१।१, पू० ४६); प्राय० वि० (पू० १३२); व्य० म० (पू० ११२)।

न्यायसाम्य-नि० सि० (पृ० ६७) का कथन है कि सूर्यग्रहण पर श्राद्ध करने के नियम चन्द्रग्रहण वाले श्राद्ध के लिए प्रयुक्त होते हैं।

पंकप्रसालनन्याय—यह निम्नलिखित क्लोकार्य से व्यंक्त है—'प्रक्षालनाद्धि पद्धकस्य दूरादस्पर्शनं वरम्' जो विश्वरूप (याज्ञ० १।२१०) द्वारा 'तथा च लौकिकाः' नामक शब्दों द्वारा प्रस्तावित किया गया है। यह क्लोकार्य वनपर्व (१।४६) का है, जिसमें 'श्रेयो न स्पर्शन् नृणाम्' ऐसा पाटान्तर है और दूसरा अर्घ माग यह है—'घर्मार्थं यस्य वित्तेहा वरं तस्य निरीहता।' शांकरमाध्य ने इसे उद्घृत किया है (वे० सू० ३।२।२२)।

पदार्यप्रावल्याधिकरण-जै० (१।३।४-७) एवं शवर (जै० १।३।७)।

पदार्थानुसमय-जै॰ (४।२।१-२) एवं 'काण्डानसमय' (देखिए ऊपर)।

परमतमप्रतिषिद्धमनुमतं भवित—'मौन से स्वीकृति प्रकट होती है' के समान यह है। देखिए दत्त० मी० (पृ० ८२) एवं शांकरमाध्य (वे० सू० २।४।१२)।

पर्णमयोत्याय—जै० (३।६।१-८); 'यस्य पर्णमयी जहमंवित न स पापं श्लोकं श्रणीति' ऐसे वचन तै० सं० (३।५।७।२) में आये हैं, किन्तु किसी विषय की ओर कोई संकेत नहीं है। उनका प्रयोग केवल विकृतियों के लिए हुआ है। देखिए मी० न्या० प्र० (पृ० ११७) एवं मामती (वै० सू०, १।१।४, पृ० १२३-१२४)।

पश्नन्याय—जै० (४।१।११) एवं ट्रपटीका (पृ० १२०३-५, वैदिक वचन—'यो देशक्षितो यदग्नीषोमीयं पश्चमालमते)। एकत्व एवं पुंस्त्व दोनों पर वल देना चाहिए, ऐसा बलपूर्वंक कहा गया है।

पञ्चरोडाजन्याय—जै० (१२।१।१-६); देखिए प्रायश्चित्तप्रकरण (मवदेवकृत, पृ० २०); प्राय० वि० (पृ० ८५) एवं गोविन्दानन्द की तत्त्वार्यकीमुदी।

पिस्टपेबणन्याय-शबर (जै॰ क्षारा३, १२।२।१६); सन्त्रवा॰ (१।२।३१, पृ॰ १४७)। पिष्टपेषण का अर्थ है उसे पीसना जो पहले से ही पीसा जा चुका है, अत: अनावश्यक रूप से तर्कों को दृहराना।

पृत्ठाकोटन्याय--'पीठ को घृमाकर बार-बार पृथिबी पर पड़े पदार्थों में प्रत्येक को देखना ।' देखिए शबर (जै॰ २।१।३२) एवं तन्त्रवा॰ (पृ॰ ४३४); मिता॰ (याज्ञ॰ ३।२१६)।

प्रकृतिप्रत्ययो प्रत्ययार्थं सह बूत देखिए शवर (जै॰ ३।४।१२, पृ॰ ६२२ एवं ११।१।२२, पृ॰ २०१३); तन्त्रवा॰ (जै॰ २।१।१, पृ॰ ३८०, ३।१।१२, पृ॰ ६७४, ३।४।१२, पृ॰ ६०२, ३।७।१०, पृ॰ १०८०)। महामाष्य (वार्तिक २, पा॰ ३।१।६७)।

प्रतिनिधिन्याय जै॰ (६।३।१३-१७), स्मृतिच॰ (श्राद्ध, पृ॰ ४६०) । इसका अर्थ है 'श्रुतद्रव्यापचारे द्रव्यान्तरं प्रतिनिधाय प्रयोगः कर्तव्यः।'

प्रतिनिमित्तं नैमित्तिकशास्त्रमावतंते—देखिए न्याय 'निमित्तावृत्ती' आदि ऊपर; मिता० (याज्ञ० ३।२६३-

प्रतिपदाधिकरण-मी॰ न्या॰ प्र॰ (पृ॰ ४७)। जै॰ (२।१।१) के प्रथम माग को शबर ऐसा कहते हैं और दूसरा माग 'मावार्याधिकरण' कहा जाता है।

प्रतिप्रधानं गुणावृत्तिः - शबर (जै० ३।३।१४, पृ० ८४४); परा० मा० (१।१, पृ० ३६१)।

प्रयमातिकमे कारणाभावात् चै॰ (१०।५।१ एवं ६), जिस पर शवर का कथन है—'ये कमवन्त आरब्ध-ध्यास्त प्रथमादुपकमिसव्याः') सन्त्रवा॰ (जै॰ ३।२।२०, पृ॰ ७७२ एवं ३।६।५१, पृ॰ ६८८), व्य० म० (पृ०१३६)।

प्रधानमल्लिनिबहंणन्याय--'प्रधान मल्ल को हरा देना', मावना यह है कि यदि प्रधान मल्ल हरा दिया गया तो उससे कम शक्ति वाले प्रतियोगी हारे हुए समझे जाने चाहिए । शांकरमाष्य (वे॰ सू॰ १।४।२८ एवं

, प्रधानस्य चोद्दिश्यमानस्य विशेषणमविवक्षितम् देखिए टुप्टीका (जै० ७।१।२, पृ० १५२६)। प्रयोजनमनुद्दिश्य न मन्दोपि प्रवर्तते—देखिए श्लोकवा० (सम्बन्धाक्षेप०, श्लोक ४४, पृ० ६४३)।

प्रस्तरप्रहरणन्याय-जै॰ (३।२।११-१५), दर्शेपूर्णमास में निर्देश करते हुए 'सूक्तवाकेन प्रस्तरं प्रहरित', अर्थात् पुरोहित सूक्तवाक मन्त्र के साथ, जो इस प्रकार एक अंग हो जाता है, प्रस्तर (कुशों का एक गुच्छा) को अग्नि में डालता है।

प्रासाददीयन्याय—'देहलीदीपन्याय' के समान। शबर (जै॰ १२।१।१ एवं ३)।

प्रैयंगवन्याय-देखिए तन्त्रवा० (जै० २।१।१२, पृ० ४१४)। यह शवर (जै० १।३।८) के 'तत्र केचिद् दीर्घंशूकेषु यव-शब्दं प्रयुञ्जते केचित्प्रियङ्गुषु' की ओर संकेत करता है।

फलवत्संनिघावफलं तदंगम्—जै॰ (४।४।३४, जो एक लम्बा सूत्र है) में हमें ये शब्द मिलते हैं—'तत्पु-नर्मुख्यलक्षणं यत्फलवत्त्वं तत्संनिघावसंयुक्तं तदंगं स्यात्।' देखिए शवर (जै॰ ४।४।१६); कुल्लूक (मनु २।१०१-१०२) ने इसका प्रयोग किया है; शांकरमाध्य (वे० सू० २।१।१४)।

बहिन्यीय-जै० (३।२।१)। शवर ने 'वहिर्देवसदनं दामि' (मैं देवता के निवास के लिए बहि काटता हूँ) का उद्धरण दिया है और कहा है कि मुख्य माव लेना चाहिए न कि गौण (समानता के आघार पर अन्य अर्थ)। बाह्मणकोण्डिन्यन्याय-देखिए 'तऋकोण्डिन्यन्याय'। मिता० (याज्ञ० ३।२४७) ।

बाह्मणपरिवाजकन्याय-शवर (जै॰ २।१।४३) ने लिखा है-ईतो ब्राह्मणा मोज्यन्तामित: परिव्राजका इति। मामती (वे० सू० ३।१।११) का कथन है कि यह न्याय 'गोबलीवर्दन्याय' सा ही है। शांकरमाध्य (वे० सू० १।४।१६, २।३।१४ एवं ३।१।११)। सुबोधिनी (याज्ञ० २।६६)।

बाह्मणविस्थित्याय-मेघा० (मनु ७।३५)। 'विसिष्ठ' का अर्थ ब्राह्मण भी है, किन्तु उनका वर्णन पृथक् से हो सकता है, क्योंकि वे तप करने वालों में विशिष्ट थे, अर्थात् उनके तप महान् थे।

भावार्याधिकरण—जै० (२।१।१), मी० न्या० प्र० (पृ० १२८)।

भूतभव्यसमुच्चारणन्याय या भूतभव्यसमुच्चारणे भूतं भव्यायोपिंदश्यते शवर ने इसका बहुवा प्रयोग किया है, यथा जै० (२।१।४, ३।४।४०, ४।१।१८, ६।१।१, ६।१।६। टुप्टीका (जै० ४।१।१८) ने व्यास्या की है-'मूतं द्रव्यं भव्यां ऋियां निर्वर्तयतीति ऋियातोऽदृष्टम्।' व्य॰ म॰ (पृ॰ १११)।

भूयसान्याय या भूयसां स्यात्सधर्मत्वम् जै० (१२।२।२२) के 'विप्रतिषिद्धधर्माणां समवाये भूयसां स्यात् सघमंत्वम्' पर आधृत है। जब कई कृत्यों का मिला-जुला (मिश्रित) यज्ञ होता है और उसके कई विस्तारों में विरोध उपस्थित हो जाता है तो वैसी स्थिति में जो विधि अपनायी जाती है वह ऐसी होती है कि विस्तार अधिक-से-अधिक संख्या में समी में पाये जायें। देखिए स्मृतिच० (श्राद्ध, पृ० ४६८), व्य० नि० (पृ २०२)।

माषमुद्गन्याय-जै॰ (६।३।२०)। नियम ऐसा है कि जब किसी यज्ञ के लिए व्यवस्थित पदार्थ न प्राप्त हो सके तो कोई अन्य समान पदार्थ काम में लाया जा सकता है (सोम के लिए पूर्तीका, शबर, जै० ६।३।१४); किन्तु जो पदार्थ स्पष्ट रूप से निविद्ध रहता है, उसको प्रतिनिधि के रूप में नहीं ग्रहण किया जा सकता, मले ही वह व्यवस्थित पदार्थ के अनुरूप ही क्यों न हो। यदि मुद्य न प्राप्त हो सके तो माथ का प्रयोग नहीं हो सकता,

क्योंकि तै॰ सं॰ (४।१।८।१) द्वारा माष-अन्न यज्ञ के लिए निषिद्ध ठहराया गया है। देखिए मिता॰ (याज्ञ॰ २।-१२६); दायमाग (१३।१६); प्राय॰ तत्त्व (पृ॰ ४८२), व्यव॰ प्र॰ (पृ॰ ४४४)। मिषः-सम्बन्धन्याय यह 'वार्त्रध्नीन्याय' के समान है (जै॰ ३।१।२३)।

मियो-सम्बन्धन्याय—जै० (३।१।२२) एवं शवर (उसी पर); मदनपारिजात (पृ० ८६)। एक गुण-वाक्य किसी अन्य गुणवाक्य का सहायक नहीं हो सकता, क्योंकि दोनों प्रधान उद्देश्य के सहायक होते हैं और दोनों बराबर स्थिति के होते हैं। दो कृत्य हैं—अग्न्याधेय एवं पवमान आहुतियां और ऐसा कहा गया है कि इनमें से एक दूसरे के अधीन है। दोनों एक ही उद्देश्य की पूर्ति करते हैं, अर्थात् दोनों दर्शपूर्णमास एवं अन्य यज्ञों में प्रयुक्त होते हैं। ऐसा वैदिक वचन है कि वरण एवं वैकंकत लकड़ी के पात्र यज्ञों के योग्य होते हैं, किन्तु वरण का पात्र होम में प्रयुक्त नहीं होता, किन्तु वैकंकत का पात्र प्रयुक्त होता है। दोनों प्रकार के पात्र यज्ञों के लिए सहायक होते हैं, किन्तु वैदिक वचन में वरण का होम में निषेध एक सामान्य बात है। अतः दोनों में एक, दूसरे के अधीन नहीं है। इसी से वैकंकत के पात्र उन यज्ञों में प्रयुक्त होते हैं जिनमें होम आवश्यक है, किन्तु इन यज्ञों में वरण के पात्र प्रयुक्त नहीं होते।

मुख्यगोणयोश्च मुख्ये संप्रत्ययः—शवर (जै॰ ३।२।१)। देखिए ऊपर 'गौणमुख्ययोश्च...'।
मुख्यापचारे (या मुख्यालाभे) प्रतिनिधिः शास्त्रार्थः—जै॰ (६।३।१३-१७), तिथितत्त्व (पृ॰ १३), दत्त०

मी० (पृ० २०६)

ययाज्ञक्तिन्याय—जै० (६।३।१-७) । घर्मद्वैतनिर्णय (पृ० १०५); एका० तन्व (पृ० १८, २६) । यववराहाधिकरण—जै० (१।३।६)।

यश्चोभयोः पक्षयोदींबो न तमेकश्चोद्यो भवति या 'यस्चोभ. . . . नासावेकं पक्षं निवर्तयति' या 'यश्चो. . . नासावेकस्य वाच्यः'—देखिए शवर (जै० ८।३।७ एवं १४, १०।३।२४, पृ० १८१६)।

यस्य येनार्थसम्बन्ध इति न्यायात्—यह 'यस्य येनामिसम्बन्धो दूरस्थेनापि तस्य सः। अर्थतो ह्यसमर्थानामा-नन्तर्यमकारणम् ॥' का एक अंश है। न्यायसुधा (पृ० १०७६) ने इसे तन्त्रवातिक (३।१।२७) पर टीका करते हुए वृद्ध-रलोकं कहकर उद्धृत किया है; तन्त्रवा० (पृ० ७४४) में आया है—'यस्य सम्बन्ध... इति न्यायात्'। यह न्याय राजनीति-विषयक ग्रन्थों में भी प्रयुक्त हुआ है। व्यक्तिविवेक-व्याख्या (पृ० ३६) अभिनव-भारती द्वारा नाट्यशास्त्र में उद्धृत ('तथ.पि यस्य येनार्थसम्बन्ध इत्यर्थक्रम आदर्तव्यो न शब्द इति')।

याबद्धचनं वाचिनिकम् देखिए शवर (जै॰ ५।४।११, याव...कं न तत्र न्याय: क्रमते, एवं ५।३।१२ याव... कं न सदृशमुपसंक्र.मि)। मादना यह है—'किसी अधिकारी वचन के विषय में केवल उतना ही स्वीकार करना चाहिए जो प्रयुक्त शब्दों से व्यक्त हो और उसे ममानता के आघार पर अन्य विषयों में प्रयुक्त नहीं मानना चाहिए।'देखिए तन्त्रवा॰ (जै॰ ३।४।१६); मामती (वे॰ सू॰ ४।१।१ एवं ४।३।४); मेघा० (मनु १०।१२७)।

युगपब्वृत्तिद्वयिवरोधन्याय—िकसी विधि में एक ही शब्द एक ही काल में मुख्य एवं गौण दोनों अर्थों में प्रयुक्त नहीं हो सकता। देखिए जै॰ ३।२।१ एवं शबर; व्य॰ म॰ (पृ॰ ६२); दायमाग (३।३०, पृ॰ ६७)।

योगिसिद्धधिकरण-जै॰ (४।३।२७-२८)। ज्योतिष्टोम सभी फलों को एक-साथ ही नहीं प्रकट करता, प्रत्युत एक-के-पश्चात्-एक प्रकट करता है। यह शब्द सूत्र २८ में आया है और 'योगिसिद्धि' शब्द का अयं है 'पर्याय', जैसा कि शबर का कथन है। देखिए मेघा॰ (मनु ११।२२०); शुद्धितत्त्व (पृ॰ २३६), प्राय॰ वि॰ (पृ॰ ७८) एवं मवदेवकृत प्राय॰ प्रकरण (पृ॰ १८)।

रथकाराधिकरंणन्याय-र्जे० (६।१।४४-५०); मी० न्या॰ प्र॰ (पृ० ११३) एवं परा॰ मा॰ (१।१, 40 8C) 1

रात्रिसत्रन्याय-जै॰ (४।३।१७-१६); दत्त॰ मी॰ (पृ॰ २०७); मामती (शांकरमाष्य, वे॰ सू॰ 81818) 1

क्रढियों गमपहरति —इसका अर्थ यह है कि व्युत्पत्तिमूलक अर्थ की अपेक्षा क्रिडिंगत अर्थ को अधिक मान्यता देनी चाहिए, यथा 'रयकार' (जै॰ ६।१।४४) के विषय में। देखिए परा॰ मा॰ (१।१, पू॰ ३००)। इसके विरोध में एक दूसरा न्याय ग्रहण किया जाता है, यथा-'योगसम्भवे परिमाषाया अयुक्तत्वात्', जो मिता॰ (याज्ञ॰ २।१४३) द्वारा स्त्रीघन के अर्थ के विषय में प्रयुक्त किया गया है। मी० न्या० प्र० (प्० ११२-११३)।

रेवत्यधिकरणन्याय-जै० (२।२।२७) एवं मी० न्या० प्र० (पृ० ४०-४२)।

लक्षणा ह्यबृष्टकल्पनाया ज्यायसी—देखिए शवर (जै० १।१, प्० ७ एवं १।४।२, प्० ३२४) ।

वर्चोन्याय-जै० (३।८।२५-२७)। दर्शपूर्णमास में अध्वर्यु पुरोहित पाठ करता है- भमाम्ने वर्चो विहवे-ध्वस्तु' (मैं क्षं १।४।५)। फल यजमान को मिलता है न कि अध्वर्यु को, क्योंकि अध्वर्यु दक्षिणा पर कार्य करता है।

वाजपेयन्याय--जै॰ (१।४।६-८)। 'वाजपेयेन स्वाराज्यकामो यजेत' नामक वाक्य में 'वाजपेय' एक याग का नाम है, वह किसी यज्ञ के विषय में कुछ और नहीं बताता। मिता॰ (याज्ञ॰ १।८१)।

वार्त्रध्नीन्याय-जै॰ (३।१।२३)। तै॰ सं॰ (२।४।२।४) में ऐसा आया है कि वार्त्रघ्नी मन्त्रों का वाचन पूर्णमासी पर तथा वृधन्वती मन्त्रों का अमावास्या पर होना चाहिए। ये दोनों उन यज्ञों के लिए व्यवस्थित हैं जिनमें दो अनुवाक्याओं के वाचन की आवश्यकता होती है। दर्श या पौर्णमास कृत्य पर केवल एक अनुवाक्या होती है, अतः ये दोनों दर्शपूर्णमास में प्रयुक्त नहीं हो सकते। किन्तु दो अनुवाक्याओं का प्रयोग आज्यमार्गों में (जो दर्शपूर्णमास की सहायक आहुतियाँ होते हैं), हुआ है, ऐसा प्रसिद्ध है। अतः 'वार्त्रघ्नी' एवं 'वृषन्वती' अनुवाक्याएँ केवल आज्यभागों से सम्बन्धित हैं न कि प्रमुख कृत्य से ।

विधिवित्रगदाधिकरण-देखिए दायमाग (याज्ञ० २।३०, स्थावरं द्विपदं...न वित्रयः), जिसने टिप्पणी की है-- 'कर्तव्यपदमवश्यमत्राध्याहार्यम्'। यह एक विधि है, यद्यपि उत्साह व्यक्त करने के लिए कोई अन्य शब्द नहीं है।

विश्वजिन्न्याय - जै॰ (४।३।१५-१६)। जहाँ किसी यज्ञ के लिए कोई फल स्पष्ट रूप से व्यवस्थित न हो वहाँ 'स्वगं' को फल समझना चाहिए। यह विश्वजित् यज्ञ के लिए है, जिसमें यज्ञकर्ता यज्ञ के समय की अपनी सम्पूर्ण सम्पत्ति का दान कर देता है। मेबा॰ (मनु॰ २।२); परा॰ मा॰ (१।१, पू॰ १४८); एका॰ वत्त्व (प० २३)।

विधी लक्षणा अन्याय्या—-देखिए शबर (जै० १।२।२६ एवं ४।४।१६)। देखिए ऊपर न विधी पर

वैश्वदेवन्याय--जै॰ (१।४।१३-१६)। चातुर्मास्यों के चार पर्वों में वैश्वदेव प्रथम पर्व है। यह नामघेय शब्दार्थ: ।' मलमासतत्त्व (पृ० ७६०)।

है न कि गुणविधि। दत्त० मी० (पू० २३६) ने इसका प्रयोग किया है।

वैश्वानराधिकरणन्याय—देखिए 'जातेष्टिन्याय'। काकान्तरन्याय-जै० (२१४।८-३३)। यह आचे लिखित 'सर्वशासाप्रत्ययन्याय' ही है। भुतिलक्षणाविकाये च भुतिन्यांच्या म समना-वावर (वै॰ ४।१।२३, ४।१।४६ एवं ४।२।३०) । बोडशिन्याय—जै॰ (१०।८।६) । 'अतिरात्रे षोडशिनं गृह्णाति' तथा 'नातिरात्रे. . . .गृह्णाति', अर्थ-संग्रह (पु॰ २४) ।

संयोगपृथक्त्वन्याय-जै० (४।३।४-७)। मेघा० (मनु० २।१०७); परा० मा० (१।१, पृ० ६०);प्राय०

तत्त्व (पृ॰ ४७४); एका॰ तत्त्व (पृ॰ २६-३०); तिथितत्त्व (पृ॰ ४४); नि॰ सि॰ (पृ॰ ८४)।

सकृतके कतः शास्त्रायः शबर (जै॰ ११।१।२८ एवं १२।३।१०); एका० तत्त्व (पृ० ३२), उद्वाहतत्त्व (पृ० १३३); महामाध्य (वार्तिक ४,पा० ४।१।८४)। इस न्याय का प्रयोग सीमित होता है और बहुधा 'निमित्ता-वृत्तौ...' नामक न्याय प्रयुक्त होता है।

सक्रच्छूतः शब्दस्तमेवार्यं गमयति—दायमाग (३।२६-३०, पृ० ६७); मद० पा० (पृ० ३६६)।

समं स्यादश्रुतित्वात्—यह जै० (१०।३।५३-५५) का पूर्वपक्षसूत्र है। यह बहुधा प्रयोग में लाया जाता है, किन्तु जब असमान विभाजन होता है तो विशिष्ट व्यवस्था कर दी जाती है। मिता० (याज्ञ० २।२६५), दाय-भाग (४।८, पृ० ८०, स्त्रीधनविभाग); स्मृतिच० (२, पृ० १५२ एवं २८५), कुल्लूक (मनु ३।१, समं स्याद-श्रुतित्वादिति न्यायेन प्रति...द्वादशवर्षाणि वताचरणम्); परा० मा० (१।२, पृ० ३६२); मदनरत्न, (व्य०, पृ० २०४)।

सप्तदशसामिधेनीन्याय—जै॰ (३।६।६) । 'सप्तदश सामिधेनीरनुबूयात्' ऐसे ऐतरेय ब्राह्मण (१।१) के समान बचन जो किसी विशिष्ट यज्ञ में प्रयुक्त हुए बिना आये हैं, केवल विकृतियों के लिए ही प्रयुक्त होते हैं, प्रकृति के लिए नहीं । मिता॰ (याज्ञ॰ १।२५६)।

सर्वपरिदानाधिकरण—जै० (३।४।१७), जो तै० सं० (२।६।१०।१-२) पर आघृत है। तै० सं० की यह उक्ति ब्राह्मण को घमकाने या मार डालने को मना करती है। प्राय० तत्त्व (पृ० ४७६); प्राय० वि० (पृ० ६)।

सर्वज्ञस्यिषकरणन्याय—देखिए 'यथाशिक्तिन्याय' एवं एका० तत्त्व (पृ० १८, २६) । सर्वज्ञालाप्रत्ययन्याय—जै० (२।४।८-३३) । मिता० (याज्ञ० ३।३२४); अपराकं (पृ० १०४३); स्मृतिच० (१, पृ० ४); मदनपारिजात (पृ० ११ एवं ६१); शुद्धितत्त्व (पृ० ३७८, ३८०) ।

सामान्यविशेषन्याय—शवर (जै॰ ७।३।१६, बाध्यते च सामान्यं विशेषेण) एवं तन्त्रवा॰ (पृ॰ १०३०, जै॰ ३।६।६, 'तत्र नाम विशेषेण सामान्यस्य निराक्तिया। प्रत्यक्षो यत्र सम्बन्धो विशेषेण प्रतीयते ॥ तुल्यप्रमाणको हि विशेषो बाधको भवति न दुवंलप्रमाणकः', एवं पृ॰ ११२०); स्मृतिचन्द्रिका (ब्यव०, पृ॰ १४२, २६६, ३८१) एवं परा॰ मा॰ (१, पृ॰ २३३)।

सामर्थ्याधिकरण-जै० (१।४।२५) ।

सारस्वतौ भवतः—जै॰ (४।१।७४); देखिए स्मृतिच॰ (ब्य॰, पृ॰ २६७); सुबोधिनी (पितरौ, पृ॰ ७२), पृ॰ १८३)।

सार्थंक्यन्याय जै० (१।२।१ एवं ७); शबर (जै० २।२।६ एवं ३।१।१८, आनर्थंक्यात्तदंगेषु)। अन-र्थंक का अर्थं है 'अर्थहीन' या 'उद्देश्यहीन'।

सुवर्णधारणन्याय—जै० (३।४।२०-२४)। तै० ब्रा० (२।२।४।६) में एक वचन है जो किसी विशिष्ट यज्ञ से सम्बन्धित नहीं है, यथा—'सुवर्ण हिरण्यं धार्यम्' (चमकीला सोना पहनना चाहिए)। यह पुरुषधमं है न कि सर्वप्रकरणधमं। मिता० (याज्ञ० २।१३५-१३६)। यह 'सभी सम्पत्ति यज्ञ के लिए हैं नामक मान्यता के विरोध में एक तक है।

सूक्तवाक्यन्याय-देशिए जै॰ (३।२।१६-१६ और 'प्रस्तरप्रहरणन्याय', नहीं सूक्तवाक एवं प्रस्तर का अर्थ दिया हुआ है। इन सूत्रों में यह स्थापित किया गया है कि सम्पूर्ण सूक्तवाक पौर्णमास-इष्टि एवं दर्श-इष्टि में नहीं कहा जाना चाहिए, किन्तु केवल उतना ही जो इन दोनों इष्टियों के देवों से क्रम से सम्बन्धित है।

स्थालीपुलाकन्याय-'स्थालीपुलाक' शब्द जै० (७।४।१२) में आया है। शबर (जै० ८।१।११) एवं तन्त्रवा० (जै० ३।५।१६, पृ० ६६८) । महामाष्य को यह ज्ञात था, (यथा वार्तिक १५, पा० ७।२।१) । शांकरमाप्य (वे० सु० २।१।३४ एवं ३।३।५३) ।

स्वर्गकामाधिकरण-जै० (६।१।१-३)। A LONG STATE OF THE STATE OF हेतुमिन्नगढाधिकरण--जै॰ (१।२।२६-३०)। विश्वरूप (याज्ञ० ३।२६३); मलमासतस्व (पृ० ७६०)। होलाकाधिकरण-जैमिनि (१।३।१५-२३)।

THE RESIDENCE AND ADDRESS OF THE PARTY OF TH The second second second second second in the second risks in the · 11年 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · 12 [ ] · TRUETE SE TRUETE SE PRESENTATION DE LA COMPANSION DE LA C THE THE REPORT OF THE RESIDENCE PROPERTY AND PERSONS ASSESSED.

THE RESERVE ASSESSMENT OF THE RESERVE AS A SECOND S

County of the County and State of the State to analyze the post of the same of the sam

and the state of t THE RESERVE THE PARTY OF THE PA A STATE OF THE PARTY OF THE PAR TOTAL SEC. OF THE PERSON NAMED AS POST OFFICE AS PARTY OF THE same of the sa The same of the sa The state of the s

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

THE RESERVE THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE

## अध्याय ३१

## धर्मशास्त्र एवं सांख्य

सांख्य प्रसिद्ध छह दर्शनों में एक दर्शन है।

शंकराचार्य ने वेदान्तसूत्र (२।२।१७) के शारीरक-माध्य में कहा है कि वेदिवद् मनु आदि ने कुछ सीमा तक अपने ग्रन्थों में सांख्य के सिद्धान्त को ग्रहण किया है। विशेषतः यह सिद्धान्त के उस अंश पर निर्मर है, जहाँ यह कहा गया है कि कार्य पहले से ही कारण में उपस्थित रहता है। इसी प्रकार वे० सू० (१।४। २८) की व्याख्या में उन्होंने कहा है कि सूत्रकार एवं स्वयं उन्होंने सांख्य सिद्धान्तों के खण्डन में बड़ा परिश्रम किया है (उन्होंने परमाणुकारणवाद के सिद्धान्त का इस प्रकार खण्डन नहीं किया है), क्योंकि सांख्य सिद्धान्त वेदान्तवाद के पास आ जाता है और कारण एवं कार्य के अनन्यमाव के दृष्टिकोण को स्वीकार कर लेता है, तथा देवल जैसे कुछ धर्मसूत्रकारों ने अपने ग्रन्थों में इसका आश्रय लिया है। वे० सू० (२।१।३) की व्याख्या में शंकर ने टिप्पणी की है कि यद्यपि बहुत-सी स्मृतियों ने आध्यात्मिक बातों का निरूपण किया है, किन्तु सबसे अधिक उद्योग सांख्य एवं योग के सिद्धान्तों के खण्डन में ही लगाया गया है, क्योंकि मनुष्य के परम लक्ष्य की प्राप्ति के साधन के रूप में दोनों सिद्धान्त विश्व में प्रसिद्ध हैं, तथा उन्हें शिष्टों (आदरणीय एवं विद्वान्लोगों) ने स्वीकार किया है और उनके पक्ष में वैदिक संकेत निलते हैं (यथा श्वेताश्वतरोपनिषद्—'तत्कारणं सांख्यरोगामिपन्नम्' ६।१३)। यह आगे व्यक्त किया जायगा कि मन् एवं देवल ने कुछ सांख्य सिद्धान्तों का प्रतिपादन मी किया है और उनका आधार भी लिया है।

. सांख्य सिद्धान्त के उद्गम एवं विकास के विषय में कुछ शब्द लिख देना अनावश्यक नहीं माना जायगा। सांख्य के उद्गम की समस्या भारतीय दर्शन की कठिनतम समस्याओं में एक है। सांख्य सिद्धान्त पर बहुत-से ग्रन्थ एवं निवन्य लिखे गये हैं। वह आरम्भिक सांख्य शिक्षा क्या थी, जिसे ईश्वरकृष्ण ने 'सांख्यकारिका'

१. प्रधानकारणवादो वेदविद्भिरिप कैश्चिन्मन्वादिभिः सत्कार्यत्वाद्यंशोपजीवनाभिप्रायेणोपनिबद्धः । अयं तु परमाणुकारणवादो न केश्चिविप शिष्टैः केनिविद्यंशेन परिगृहीत इत्यत्यन्तमेवानादरणीयो वेदवादिभिः । शंकर (वे० सू० २।२।१७-अपरिग्रहाच्चात्यन्तमनपेक्षा); "ईक्षतेर्नाशब्दम्" इत्यारम्य प्रधानकारणवादः सूत्रैरेव पुनः पुनराशङ्कय निराकृतः, तस्य हि पक्षस्योपोद्धलकानि कानिविल्लिङगाभासानि वेदान्तेष्वापातेन मन्दमतीन्प्रति-भान्तीति । स च कार्यकारणानन्यत्वाम्युपगमात्त्रत्यासन्नो वेदान्तवादस्य । देवलप्रभृतिमिश्च केश्चिद्धमंसूत्रकारैः स्वग्रन्थेष्वाश्रितस्तेन तत्प्रतिषेषे यत्नोऽतीव कृतो नाष्वादिकारणवादप्रतिषेषे । शाङ्करभाष्य (वे० सू० १।४।२८)।

२. जो लोग सांख्य में अभिकृषि रखते हैं वे निम्निलिखत प्रम्यों एवं निबन्धों को पढ़ सकते हैं। फिट्ज एडवर्ड हाल का 'इण्ट्रोडक्शन टु सांख्य-प्रवचन-भाष्य' (विव्लियोधिका इण्डिका सीरीज, १८५६); 'सांख्य-कारिका' जिस पर जॉन डेवीज ने टिप्पणी की है, जिसका उन्होंने अनुवाद किया है सथा कपिल के सिद्धान्त की समझाया है (१८८१ में सर्वप्रथम प्रकाशित, दूसरा संस्करण १६५७, कलकता); रिचडं गार्वे का 'डाई सांख्य फिलॉसॉफी', में सुधारा ? इसके विषय में सामान्य रूप से स्वीकृत कोई सम्मित नहीं दी जा सकती । सन् १४६ ई० में परमार्थ द्वारा, जो आरम्म में मारद्वाज गोत्र के ब्राह्मण थे और फिर उज्जयिनी में श्रमण हो गये थे, सांस्थका-रिका का अनुवाद एवं टीका चीनी माषा में करायी गयी (देखिए बी० ई० एफ० ई० ओ०, १६०४, पृ० ६०)। शंकराचार्यं ने वे० सू० (१।४।११) में सांख्यकारिका के तीसरे क्लोक का सम्पूर्ण अंश तथा वे० सू० (१।४।८) में इसका एक चौथाई अंश उद्घृत किया है। किन्तु सांस्य सिद्धान्त ने, ऐसा प्रतीत होता है, कई अवस्थाओं में प्रवेश किया । चीनी स्रोतों से पता चलता है कि इसके अठारह सम्प्रदाय थे (देखिए जान्सन का 'अर्ली सांख्य' जहाँ बी॰ ई॰ एफ॰ ई॰ ओ॰, १६०४, पृ॰ ५८ से उद्धरण लिया गया है)।

कपिल द्वारा विरचित सांख्यसूत्र या सांख्यप्रवचनसूत्र भी प्रचलित है । इसकी दो टीकाएँ प्रकाशित हुई हैं, यथा—अनिरुद्ध कृत एवं वेदान्ती महादेव की टीका के कुछ माग (विब्लियोथिका इण्डिका सीरीज, १८८१, में गार्वे द्वारा सम्पादित) । यह सन् १४४० ई० में प्रणीत हुआ, जैसा कि श्री गार्वे एवं फिज-एडवर्ड हाल द्वारा कहा गया है। इसका एक अन्य संस्करण है जिसमें २३ सूत्र हैं और जिसे 'तत्त्वसमास' नाम दिया गया है। तत्त्वसमास की एक टीका 'कमदीपिका' है जो चौलम्बा संस्कृत सीरीज द्वारा प्रकाशित है। चौलम्बा संस्कृत सीरीज ने कुछ अन्य संक्षिप्त पश्चात्कालीन ग्रन्थ प्रकाशित किये हैं, जिन्हें यहाँ स्थानामाव से हम नहीं दे पा रहे हैं । सांख्यकारिका पर बहुत-सी टीकाएँ प्रकाशित हुई हैं । अत्यन्त आरम्मिक टीका सम्मवतः परमार्थ कृत अनुवाद के रूप में है जो सन् ५४६ ई० में चीनी माषा में प्रकाशित हुई थी। इसका संस्कृत रूपान्तर विद्वान् पं० ऐयस्वामी शास्त्री द्वारा किया गया है और वह श्री वेंकटेश्वर बोरिएण्टल सीरीज द्वारा एक मूल्यवान् मूमिका के साथ सन् १६४४ ई० में प्रकाशित हुआ है। सांख्यकारिका की दूसरी टीका 'माठरवृत्ति' चौखम्बा संस्कृत सीरीज द्वारा सन् १६२२ ई० में प्रकाशित हुई थी। डा० वेलवाल्कर (ए० बी० ओ० आर० आई०, खण्ड ४, पृ० १३३-१६१) ने माठरवृत्ति पर एक अत्यन्त विद्वतापूर्ण लम्बा निबन्ध लिखा है और कहाँ है कि माठरवृत्ति ही वह मूल टीका है जिसका चीनी अनुवाद परमार्थं ने किया था, जिसमें कालान्तर में बहुत-सी

१८६४, विज्ञानिभक्ष, के 'सांख्य-प्रवचन-भाष्य' के संस्करण पर उनकी भूमिका (हारवर्ड ओरिएण्टल सीरीज); प्रो॰ मैक्समूलर कृत 'सिक्स सिस्टेम्स आव फिलॉसॉफी' (१६०३ का संस्करण, पृ॰ २१६-३३०); पाल डूशेन कृत 'दी फिलॉसॉफी आव दी उपनिषद्स' (ए० एस् गेडेन हारा अनूदित , १६०६, पू० २३६-२५५); प्रो० ए० बी॰ कीय कृत 'सांख्य सिस्टेम' (१६२४); ई॰ एच्॰ जांस्टन कृत 'अर्ली सांख्य' (रॉयल एशियाटिक सोसाइटी आव ग्रेट ब्रिटेन, १६३७); दासगुप्त कृत 'इण्डियन फिलॉसॉफी', खण्ड १, पृ० २०६-२७३ (१६२२); डा० राधाकृष्णन् कृत 'इण्डियन फिलॉसॉफी' लण्ड-२, पू० २४८-३३४ (१६२७) एवं 'फिलॉसॉफी, ईस्टनं एण्ड वेस्टर्न', खण्ड-१, पू० २४२-२५७; प्रो० ए० बी० कीय कृत 'रेलिजन एण्ड किलॉसॉकी आव दि वेद एण्ड उप-निषद्स', लण्ड-२, पू० ५३५-५५१; डा० डब्लू० रूबेन कृत 'बिगॉनग आव एपिक सांस्प' (ए० बी० ओ० आर० आई०, खण्ड ३७, १६४६, पृ० १७४-१८६); श्री जयदेव योगेन्द्र कृत 'सांस्य इन दि मोक्षपवं' (जनंल आव बाम्बे यूनिवर्सिटी, १६४७, खण्ड-२६, न्यू सीरीज, आर्ट्स नम्बर, पू॰ १२३-१४१; श्री बी॰ एम॰ बेदकर कृत 'स्टडीज इन सांख्य, पञ्चिशिल एण्ड चरक' (ए० बी० ओ० आर० आई०, लण्ड-३८, पृ० १४०-१४७) एवं 'स्टडीज इन सांस्य, दि टीविंग आव पञ्चिशिल इन दि महाभारत' (ए० बी० ओ० आरं० आर्र्ड) लण्ड ३८, प्० २३३-२४४)।

अन्य बातें भी समाविष्ट हो गयी थीं। डा॰ वेलवाल्कर का यह भी कथन है कि गौड़पाद की टीका माठरवृत्ति का ही संक्षिप्त रूपान्तर है (पृ॰ १४८)। माठरवृत्ति को सन् ४५० ई० के उपरान्त नहीं रखा जा सकता (पृ० १४४) और ईश्वरकृष्ण को हम सन् २४० ई० के पश्चात् का नहीं मान सकते (पृ० १६८)। प्रो० ए० बी० कीय ने अपने ग्रन्य 'सांख्य सिस्टेम' (पृ० ५१) में कहा है कि ईश्वरकृष्ण सन् ३२५ ई० के पश्चात् नहीं रखे जा सकते । एक अन्य आरम्भिक टीका है युक्तिदीपिका, जिसके लेखक का नाम अज्ञात है और वह श्री पुलिन-विहारी चकवर्ती द्वारा केवल एक हस्तिलिपि प्रति से सम्पादित की गयी है (कलकत्ता संस्कृत सीरीज, सन १६३८ ई०)। यह एक अति मूल्यवान् टीका है जो बड़ी बुद्धिमत्ता के साथ केवल एक प्रति के आधार पर ही सम्पादित की गयी है, यद्यपि इसमें यत्र-तत्र स्थल-मंग मी पाया जाता है। इस टीका में बहुत-से उद्धरण एवं विवादात्मक विवेचन पाये जाते हैं, बहुत-से ऐसे आचार्यों के नाम आये हैं जिनके विचार एक-दूसरे से मिन्न हैं और यत्र-तत्र उनके विचार कतिपय विषयों पर दृष्टान्तस्वरूप उद्धत किये गये हैं। उदाहरणार्थ, देखिए नीचे 'विन्ध्यवासी'। इसमें कुछ ऐसे आचार्यों के नाम आये हैं जो किसी अन्य सांख्य ग्रन्थ में उल्लिखित नहीं हैं। पञ्चाधिकरण नामक आचार्य का नाम बहुधा आया है (पृ० ६, १०८, ११४, १३२, १४४, १४७, १४८, जहाँ पर पञ्चाधिकरण की दो आर्याएँ उल्लिखित हैं) । एक अन्य आचार्य का नाम है पौरिक (पृ० १६६ एवं १७५), जिन्होंने एक आक्चरंजनक दृष्टिकोण उपस्थित किया है कि प्रत्येक पुरुष के लिए एक पृथक् प्रधान होता है। पतञ्चिल का उल्लेख बहुवा हुआ है, यथा पृ० ३२ (यहाँ अहंकार के अस्तित्व को उन्होंने अस्वी-कार किया है), १०८, १३२ (१२ करण हैं न कि १३, जैसा कि सांख्यकारिका ने ३२वें क्लोक में कहा है), १४४, १४६, १७४। वार्षेगणाः (बहुवचन में) का उल्लेख पृ० ३६, ६७, ६४, १०२, १४४, १७० पर हुआ है। वार्षगण का उल्लेख पू॰ ६ एवं १०८ पर, वार्षगणवीर का पू॰ ७२, १०८, १७४ पर (इन्हें पू॰ ७२ पर मगवान् कहा गया है) तथा वृषगणवीर का पृ० १०३ (सम्भवतः इस शब्द का अर्थ है वृषगण का पुत्र) पर हुआ है, और ये सभी वार्षगणों के दृष्टिकोण की ओर निर्देश करते हैं। पञ्चिशिख (पृ० ३१, बहुवचन में, पु० ६१, १७५) का उल्लेख है और एक वचन का, जो व्यासमाष्य (योगसूत्र १।४) द्वारा उद्धृत है और जिसे वाचस्पति ने पञ्चशिख द्वारा लिखित माना है, उद्धरण युक्तिदीपिका द्वारा दिया गया है और पु॰ ४१ पर उसे शास्त्र कहा गया है। पु॰ ११३ एवं १२६ से प्रकट होता है कि टीका का लेखक वेदान्ती था। यह सम्मव है कि उनका काल ५०० एवं ७०० ई० के बीच कहीं रहा हो, वयोंकि उन्होंने (पृ० ३६ पर) दिब्बनाग की प्रत्यक्ष-सम्बन्धी परिमाषा को उद्घृत किया है और वाचस्पति तथा सांस्य के अन्य टीकाकारों ने उनका उल्लेख नहीं किया है।

गौड़पाद ने सांस्थकारिका पर एक टीका लिखी, किंतु केवल ६६ क्लोकों पर ही, जैसा कि चौखम्बा सीरीज में प्रकाशित हुआ है। प्रसिद्ध लेखक बाचस्पित मिश्र कृत सांस्थतत्त्वकौमुदी, चौखम्बा सं० सी० में सन् १६१६ ई० में प्रकाशित हुई। जयमंगला नामक टीका (जो शंकराचार्य द्वारा लिखित कही गयी है) कलकत्ता में सन् १६३३ में श्री एच० शर्मा द्वारा प्रकाशित हुई, जिसकी संक्षिप्त किन्तु मनोरंजक मूमिका प्रिंसिपल गोपीनाथ कविराज ने लिखी है (देखिए इण्डियन हिस्टॉरिकल क्वार्टरली, जिल्द ५, पृ० ४१७-४३१)। इसमें श्री एच० शर्मा ने यह सिद्ध करने का प्रयास किया है कि सांस्थकारिका की टीका जयमंगला वाचस्पति

३. प्रतिपुरुषमन्यत् प्रधानं शरीराद्ययं करोति । तेषां च माहात्म्यशरीरप्रधानं यदा प्रवर्तते तदे-तराष्यपि, तिम्नवृत्तौ च तेषामपि निवृत्तिरिति पौरिकः सांख्याचार्यो मन्यते । युक्ति०, पू० १६६ ।

मिश्र से पुरानी है। विज्ञानिमिक्षु ने लगमग १५५० ई० में सांस्थप्रवचनसूत्र पर एक माध्य लिखा। सूत्रकार एवं विज्ञानिमक्षु ने यह असम्मव मान्यता स्थापित करने का प्रयास किया है कि सांख्य सिद्धान्त की बातें ईश्वरवादी सिद्धान्त या अद्वैत वेदान्त के विरोध में नहीं पड़ती हैं। माठरवृत्ति (सांख्यकारिका ७१) ने कुछ ऐसे आचार्यों के नाम लिये हैं जो पञ्चिशिल एवं ईश्वरकृष्ण के बीच में हुए थे, यथा-मार्गव, उलुक (कौशिक?), वाल्मीकि, हारीत, देवल आदि, किन्तु जयमंगला ने पञ्चशिख के उपरान्त सांस्य के आचारों में गर्ग एवं गौतम को उल्लिखित किया है (देखिए पं० ऐयस्वामी के संस्करण की टिप्पणी १, पृ० ६६)। परमार्थ (पं० ऐयस्वामी के संस्करण का पू० ६८) के चीनी संस्करण से उद्घरित संस्कृत टीका का कथन है कि पञ्चिशिल के उपरान्त आचार्यों एवं शिष्यों की परम्परा इस प्रकार है—पञ्चशिल-गार्य-उलूक -वार्षगण-ईश्वरकृष्ण । इससे स्पष्ट है कि कम-से-कम पाँच या छह आचार्य पंचशिख एवं ईश्वरकृष्ण के बीच में हुए। युक्तिदीपिका के एक स्थल-मंग से युक्त वचन से प्रकट होता है कि कम-से-कम दस व्यक्ति पंचशिख एवं ईश्वरकृष्ण के बीच में हुए थे। यदि यह स्वीकार कर लिया जाय और यदि ईश्वरकृष्ण को २५० ई० प्रदान की जाय तो पंखशिख को ई० पू० प्रथम शताब्दी के उपरान्त किसी भी दशा में नहीं रखा जा सकता, प्रत्युत वे इससे भी प्राचीन हो सकते हैं। 'तेन च बहुवा कृतं तन्त्रम्' (सांख्यकारिका ७०) पर युक्तिदीपिका ने मगवान् पंचिशिख को 'दशम कुमार' (प्रजापित ? का दसवा पुत्र) कहा है और ऐसा उद्घोषित किया है कि उन्होंने शास्त्र की व्याख्या बहुतों से की, यथा जनक एवं विसष्ठ से, और इस प्रकार पञ्च-शिख को शान्तिपर्व (३०८।२४-२६) में उल्लिखित पंचशिख के समान माना है। वाचस्पति मिश्र ने योगसूत्रमाष्य (२।२३) की अपनी टीका में सांख्य लेखकों के 'दर्शन' एवं 'अदर्शन'

सम्बन्धी प्रश्न पर आठ वैकल्पिक दृष्टिकोण उपस्थित किये हैं और टिप्पणी की है कि इन आठ विकल्पों में चौथा सांख्य शास्त्र का वास्तविक सिद्धान्त है। लगमग पाँचवीं शताब्दी से सांख्यकारिका सांख्य सिद्धान्त पर एक प्रामाणिक ग्रन्थ मानी जाती रही है। सांख्यकारिका में आया है कि यह पवित्र शास्त्र कपिल मुनि द्वारा आसूरि को निरूपित किया गया, जिन्होंने इसे पञ्चशिख को दिया और पञ्चशिख ने इसे अन्य कई शिष्यों को दिया और यह आचार्यों एवं शिष्यों की परम्परा में ईश्वरकृष्ण के पास आया, जिन्होंने इसे आर्या क्लोकों में संक्षिप्त

किया। यहाँ पर कपिल मुनि को सांख्य सिद्धान्त का प्रथम उद्घोषक कहा गया है।

४. अस्य तु शास्त्रस्य भगवतोऽग्रे प्रवृत्तत्वात् न शास्त्रान्तरवत् वंशः शक्यो वर्षसहस्रैरप्यास्यातुम् । संक्षेपेण तु द्वाव... (छूट गया है) हारीत-बाद्धिक-करात-पौरिक-ऋषभेश्वर-पञ्चाधिकरण-पतंत्रिक-वार्षगण्य-कौण्डित्य-मूकाविकशिष्यपरम्परयागतं...। युक्ति०, पू० १७४।

४. एतत्पवित्रमग्रुघं मुनिरासुरयेऽनुकम्पया प्रदर्शे । आसुरिरिष पञ्चिशकाय तेन च बहुधा इतं तन्त्रम् ।। शिष्यपरम्परयागतमीश्वरकृष्णेन चैतवार्याभिः । संक्षिप्तमार्यमतिना सम्यग्वित्राय सिद्धान्तम् ॥ सां० का० (७०-७१)। यह ब्रष्टब्य है कि गौड़पाद ने केवल ६६ क्लोकों की टीका की है और इन दोनों तया आगे के एक अन्य क्लोक को छोड़ विया है, जो यों है—'सप्तत्यां किल येऽर्यास्तेऽर्याः कृत्स्नस्य विद्यतन्त्रस्य । आस्यायिकाविरहिताः परवादिवर्वजिताश्चापि ॥ जिसका तात्ययं यह है कि (पंचित्रिक के) सम्पूर्ण विष्टतन्त्र के सभी विषय (सांस्थकारिका के) सत्तर श्लोकों में पाये बाते हैं, केवल उदाहरणस्वरूप दी गयी कहानियाँ एवं अन्य मत-मतान्तर छोड़ दिये गये हैं। सांस्थकारिका को सांस्थसप्तित एवं चीनी माचा में 'सुवर्णसप्तित' कहा गया है।

आगे कुछ और कहने के पूर्व सांख्य की मौलिक घारणाओं पर प्रकाश डाल देना आवश्यक है। अत्यन्त मौलिक घारणा यह है कि अनन्त काल से ही एक-दूसरे से मिन्न दो सत्ताएँ पायी जाती हैं, यथा-प्रकृति, जिसे प्रधान एवं अव्यक्त भी कहा जाता है तथा पुरुष (आत्मा, ज्ञाता)। दूसरी मौलिक घारणा यह है कि पुरुष अनेक हैं। एक अन्य अत्यन्त विशिष्ट घारणा है तीन गुण (तत्त्व), यथा—सत्त्व (प्रकाश, बुद्धिमान्), रज (कियाशील, शक्तिशाली एवं प्रमविष्णु) एवं तम (अन्वकार, प्रमादी, महा, ढँकने वाला)। प्रधान या प्रकृति या अव्यक्त का निर्माण तीन गुणों से होता है, अतः वह त्रिगुणात्मक कहा जाता है (सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था, अर्थात् जब सत्त्व, रज एवं तम समरस होते हैं तब वह त्रिगुणात्मक होता है)। सांख्य ने सभी भौतिक (स्थूल) एवं मानस सूक्ष्म तत्त्वों का विश्लेषण किया है। अत्यन्त निम्नकोटि का तत्त्व है भारी अभेद्य पदार्थ तथा स्थल एवं जड़ वृत्तियाँ, जो तमस् कही जाती हैं (गुरु, मारी, वरणक एवं ढँकने वाली) । पुनः एक ऐसा तत्त्व है जो स्यूल एवं सूक्य विश्व में निरन्तर परिवर्तन का द्योतक है। इसे रजस् कहा जाता है (चल, परिवर्तनशील एवं उपष्टम्मक, उत्तेजक) । तीसरा पदार्थ या तत्त्व है चेतना से उद्मूत मिन्न-क्रिया-प्रकार जिससे ज्ञान एवं अनुमूर्ति उत्पन्न होती है, इसे सत्त्व कहा जाता है (लघु, प्रकाश, जो स्थूल एवं केवल भौतिक पदार्थों के विरोध में होता है, प्रकाशक, प्रकाशमान जो तमस् का विरोधी होता है)। ये तीनों तत्त्व विभिन्न अनुपातों में मिल कर इस विकसित विश्व का निर्माण करते हैं। कई दिष्टकोणों से इन्हें गुण की संज्ञा दी गयी है, ये विशेषताएँ हैं, वे मानो रिस्सिय़ों हैं, जो पुरुष को संसार से बाँघती हैं। इस विश्व का आघार गुणों में निहित है। प्रधान गुणों से मिन्न नहीं है। प्रत्युत वह विकास आरम्म होने के पूर्व के बीज या मौल (आदि) पदार्थ का नाम है। प्रकृति को अनादि एवं अनन्त कहा गया है, अतः सांख्य सिद्धान्त ने स्रष्टा के रूप में ईश्वर की कल्पना नहीं की और ईश्वर को अनावश्यक या व्यर्थ माना है। सांख्य ने विश्व के विकास से सम्बन्धित जो सिद्धान्त प्रतिपादित किया है वह आधुनिक विकासवाद के सिद्धान्त के समान ही व्यावहारिक रूप से तर्कसंगत लगता है। सम्भवतः विश्व के उद्गम, मानव की प्रकृति एवं स्थूल जगत से उसके सम्बन्ध तथा मानव की मावी नियति के प्रश्नों के उत्तर में सांख्य सिद्धान्त सबसे प्राचीन प्रयास है जो केवल तक पर ही आघृत है। उन्नीसवीं शती में मन एवं प्रकृति को मिन्न तत्त्व माना गया और परमाणुओं को अविमाज्य ठहराया गया। आधुनिक मौतिक शास्त्रियों ने तत्त्व को शक्ति के रूप में परिवर्तित कर दिया है, किन्तु इस अन्तिम शक्ति का स्वरूप

६. सत्त्वं लघु प्रकाशकिमिष्टमुपष्टम्भकं चलं च रजः। गुरु वरणकमेव तमः प्रवीपवच्चार्थतो वृत्तिः।। सांव काव (१३)। 'गुण' इसिलए कहे जाते हैं कि वे कई गुना बढ़ते जाते हैं (गुणयन्तीति) और वस्तुओं को विक-सित करते हैं। मिलाइए 'मोहात्मकं तमस्तेषां रज एषां प्रवर्तकम्। प्रकाशबहुलत्वाच्च सत्त्वं ज्याय इहोच्यते।।' वनपर्व (२१२।४) एवं गीता (१४।५-१८), जहां पर तीन गुणों पर विवेचन है, विशेषतः यह—'सत्त्वं रजस्तमं इति गुणाः प्रकृतिसम्भवाः (५।५।); तत्र सत्त्वं निमंलत्वात् प्रकाशकमनामयम्। सुबसङ्गोन बध्नाति ज्ञानसङ्गोन चानघ॥' श्लोक ६; रजो रागात्मकं विद्धि तृष्णासङ्गसमुद्भवम्। श्लोक ७। वे० सूव (२।२।१०)पर शंकराचार्यं का कथन है कि वेदान्तसूत्र के काल में सांख्य सिद्धान्त ने परस्पर विरोधी बातें कहीं—'परस्परविरुद्धश्चायं सांख्या-नामभ्यपगमः। क्वचित्सप्तेन्द्रियाण्यनुकामन्ति क्वचिदेकादशः। तथा क्चचिन्महतस्तन्मात्रसगंमुपदिशन्ति क्वचिदहुङका-रात्। तथा क्वचित्त्रीण्यन्तःकरणानि वर्णयन्ति क्वचिदेकमिति।' सात इन्द्रियां ये हैं—चर्म, पाँच कमेंद्रियां एवं मन; तीन अन्तःकरण ये हैं—बुद्धि, अहंकार एवं मन। एक अन्तःकरण है बुद्धि।

अभी अज्ञात एवं रहस्यात्मंक है। सांस्य सिद्धान्त के अन्तर्गत पुरुष या प्रकृति या दोनों कोई धार्मिक उद्देश्य नहीं उपस्थित करते, अर्थात् उनके पीछे कोई घामिक पहलू नहीं है। पुरुष कैसे प्रकृति के चंगुल में फँस जाता है, इस विषय में कोई निश्चित एवं विश्वसनीय उत्तर नहीं मिल पाता। सांस्य सिद्धान्त केवल इतना ही बताता है कि विवेकहीनता के कारण पुरुष किसी प्रकार चंगुल में फँस जाता है । वेदान्तसूत्र ने प्रधान को १।२।१६ में स्मार्त कहा है और १।४।१ में उसे आनुमानिक कहा है । प्रकृति से महान् (बुद्धि, चेतना) की उत्पत्ति होती है, जिससे अहंकार उत्पन्न हो जाता है, अहंकार से एक ओर पाँच तन्मात्राओं (सूक्ष्म तत्त्वों, यथा--हाब्द, स्पर्श, गन्घ, रस एवं रूप) एवं दूसरी ओर मन एवं दस इन्द्रियों (ज्ञानेन्द्रियों) की उत्पत्ति होती है। पाँच तन्मात्राओं से पाँच महान् तत्त्वों (पृथिवी, जल, तेजस्, वायु एवं आकाश) की उत्पत्ति होती है। ये ही २४ तत्त्व हैं और पुरुष २५वाँ तत्त्व है। प्रधान पुरुष से मिन्न है, वह पुरुष के उद्देश्य की पूर्ति करता है (पुरुष निष्त्रिय एवं साक्षी होता है); पुरुष प्रकृति के मूल तत्त्वों से मिन्न है, वह भोक्ता है (कर्ता नहीं)। सांख्य ईश्वर की अपेक्षा नहीं करता। प्रकृति एवं पुरुष इसीलिए एक साथ होते हैं कि पुरुष उसकी किया देखे; यह उसी प्रकार है जैसा कि हम एक अंघे एवं लगड़े को पाते हैं (अंघा व्यक्ति लगड़े को अपने कंघे पर ले जा सकता है, लँगड़ा व्यक्ति मार्ग दिखाता चलता है और इस प्रकार दोनों समन्वित प्रयत्न से अपने लक्ष्य तक पहुँच जाते हैं)। अ जब पुरुष अपने एवं गुणों (जो प्रकृति में निहित होते हैं) के बीच का अन्तर जान लेता है तो उसे मुक्ति मिल जाती है । १° सांस्य एवं योग दोनों इस बाह्य संसार को वास्तविक मानते हैं। दोनों ने आत्मा की अनेकता (पुरुषों) की कल्पना की है, दोनों के अनुसार ये आत्मा नित्य एवं

७. वे० सू० (१।४।११) में बृहवारण्यकोपनिषद् (४।४।१७) के 'यस्मिन् पञ्च पञ्चजना' को उद्युत करने के उपरान्त पूर्वपक्ष को इस प्रकार रत्ना गया है—तथा पञ्चिविश्वतिसंख्यया यावन्तः संख्येया आकांक्यन्ते तावन्त्येव च तत्त्वानि सांर्स्यः संस्थायन्ते—'मूलप्रकृतिरिवकृतिमंहराद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त । बोडशकश्व विकारो न प्रकृतिनंविकृतिः पुरुषः॥ यह अन्तिम क्लोक सां० का० ३ है।

प्त. सांस्य-प्रवचनसूत्र (११६२-६३) में आया है 'ईश्वरासिक्टें, मुक्तब्द्वयोरन्यतराभावाम तिसिक्टिः।'

दे. पुरुषस्य दर्शनार्थं कैवल्यार्थं तथा प्रधानस्य । पंच्यन्यबहुभयोरिप संयोगस्तत्कृतः सर्गः ॥ सां० का० (२१) । युक्तिदीपिका (पू० २, इलोक १०-१२) एवं अपनी टीका सांस्थतत्त्वकौमुदी में उद्धृत राजवातिक के अनुसार षष्टितन्त्र में जो ६० विषय विवेचित हैं वे ये हैं-प्रषानास्तित्वमेकत्वमर्यवस्त्वमयान्यता। पाराच्ये च तथाऽनैक्यं वियोगो योग एव च।। शेषवृत्तिरकतृंत्वं मौलिकार्याः स्मृता दश । विपर्ययः पञ्चविषस्तयोक्ता नव तुष्टयः ।। करणानामसामर्थ्यमण्टाविशतिषा मतम् । इति बष्टिः पदार्थानामष्टिमः सह सिद्धिमिः ॥ सांस्थतस्य-कौमुवी (गंगानाथ झा द्वारा सम्पादित, बम्बई, १८६६)। देखिए सां० का० (४७) वहाँ प्रवानास्ति०... आदि में वर्णित १० के अतिरिक्त ५० विषयों का उल्लेख है। अहिर्बुप्र्यसंहिता (१२।२०-२३) ने सांस्य-तन्त्र के ६० विषयों का उल्लेख किया है, किन्तु उनमें एवं बाबस्पति द्वारा उद्धत राववार्तिक में उल्लिखत विषयों में अन्तर है।

१०. घर्मेण गमनमूर्व्यं गमनमञ्चलाद् अवत्यधर्मेण। ज्ञानेन चापवनो विपर्ययादिष्यते बन्धः॥ सां० का० (४४); मिलाइए गीता (१४।१८) 'ऊर्घ्य गण्छिति...', शंकराचार्य (वे० सू० १।४।४) ने कहा है—'बेयरवेन च सांक्येः प्रधानं स्मयंते गुणपुरुषान्तरज्ञानात्कैबल्यमिति बदद्भिः।

क्योंकि तै॰ सं॰ (४।१।८।१) द्वारा माष-अन्न यज्ञ के लिए निषिद्ध ठहराया गया है। देखिए मिता॰ (याज्ञ॰ २।-१२६); दायभाग (१३।१६); प्राय॰ तत्त्व (पृ॰ ४८२), व्यव॰ प्र॰ (पृ॰ ५५५)। भियः-सम्बन्धन्याय- यह 'वार्त्रध्नीन्याय' के समान है (जै॰ ३।१।२३)।

मियो-सम्बन्धन्याय जै० (३।१।२२) एवं शबर (उसी पर); मदनपारिजात (पृ० ८६)। एक गुण-वाक्य किसी अन्य गुणवाक्य का सहायक नहीं हो सकता, क्योंकि दोनों प्रधान उद्देश्य के सहायक होते हैं और दोनों बराबर स्थिति के होते हैं। दो कृत्य हैं अग्न्याधेय एवं पवमान आहुतियां और ऐसा कहा गया है कि इनमें से एक दूसरे के अधीन है। दोनों एक ही उद्देश्य की पूर्ति करते हैं, अर्थात् दोनों दर्शपूर्णमास एवं अन्य यज्ञों में प्रयुक्त होते हैं। ऐसा वैदिक वचन है कि वरण एवं वैकंकत लकड़ी के पात्र यज्ञों के योग्य होते हैं, किन्तु वरण का पात्र होम में प्रयुक्त नहीं होता, किन्तु वैकंकत का पात्र प्रयुक्त होता है। दोनों प्रकार के पात्र यज्ञों के लिए सहायक होते हैं, किन्तु वैदिक वचन में वरण का होम में निषेध एक सामान्य बात है। अतः दोनों में एक, दूसरे के अधीन नहीं है। इसी से वैकंकत के पात्र उन यज्ञों में प्रयुक्त होते हैं जिनमें होम आवश्यक है, किन्तु इन यज्ञों में वरण के पात्र प्रयुक्त नहीं होते।

मुख्यगोणयोश्च मुख्ये संप्रत्ययः—शवर (जै० ३।२।१)। देखिए ऊपर 'गौणमुख्ययोश्च...'।
मुख्यापचारे (या मुख्यालाभे) प्रतिनिधिः शास्त्रार्थः—जै० (६।३।१३-१७), तिथितत्त्व (पृ० १३), दत्त०
मी० (पृ० २०६)

ययाशक्तिन्याय—जै० (६।३।१-७) । घमंद्रैतनिणंय (पृ० १०५); एका० तन्व (पृ० १८, २६) । यववराहाधिकरण—जै० (१।३।६)।

यश्चोभयोः पक्षयोदींषो न तमेकश्चोद्यो भवति या 'यस्चोभ. . . . नासावेकं पक्षं निवर्तयति' या 'यश्चो. . . नासावेकस्य वाच्यः'—देखिए शवर (जै० ८।३।७ एवं १४, १०।३।२४, पृ० १८१६)।

यस्य येनाथंसम्बन्ध इति न्यायात्—यह 'यस्य येनामिसम्बन्धो दूरस्थेनापि तस्य सः। अर्थतो ह्यसमर्थानामा-नन्तर्यमकारणम् ॥' का एक अंश है। न्यायसुघा (पृ० १०७६) ने इसे तन्त्रवार्तिक (३।१।२७) पर टीका करते हुए बृद्ध-स्लोक कहकर उद्धृत किया है; तन्त्रवा० (पृ० ७४४) में आया है—'यस्य सम्बन्धः... इति न्यायात्'। यह न्याय राजनीति-विषयक ग्रन्थों में भी प्रयुक्त हुआ है। व्यक्तिविवेक-व्याख्या (पृ० ३६) अभिनव-भारती द्वारा नाट्यशास्त्र में उद्घृत ('तथ.पि यस्य येनाथंसम्बन्ध इत्यथंक्रम आदर्तव्यो न शब्द इति')।

याबद्धचनं वाचिनकम् देखिए शवर (जै॰ ५।४।११, याव...कं न तत्र न्यायः क्रमते, एवं ५।३।१२ याव... कं न सदृशमृपसंक्र.म.अ)। म.दना यह है—'वि.सी अधिकारी वचन के विषय में केवल उतना ही स्वीकार करना चाहिए जो प्रयुक्त गब्दों से व्यक्त हो और उसे ममानता के आधार पर अन्य विषयों में प्रयुक्त नहीं मानना चाहिए।'देखिए तन्त्रवा॰ (जै॰ ३।५।१६); मामती (वे॰ सू॰ ४।१।१ एवं ४।३।४); मेधा॰ (मनु १०।१२७)।

युगपद्वृत्तिद्वयिवरोधन्याय—िकसी विधि में एक ही शब्द एक ही काल में मुख्य एवं गौण दोनों अयों में प्रयुक्त नहीं हो सकता। देखिए जै॰ ३।२।१ एवं शबर; ब्य॰ म॰ (पृ॰ ६२); दायमाग (३।३०, पृ॰ ६७)।

योगितद्वधिकरण-जै॰ (४।३।२७-२८)। ज्योतिष्टोम सभी फलों को एक-साय ही नहीं प्रकट करता, प्रत्युत एक-के-पश्चात्-एक प्रकट करता है। यह शब्द सूत्र २८ में आया है और 'योगिसिद्धि' शब्द का अर्थ है 'पर्याय', जैसा कि शबर का कथन है। देखिए मेघा॰ (मनु ११।२२०); शुद्धितत्त्व (पृ॰ २३६), प्राय॰ वि॰ (पृ॰ ७८) एवं मवदेवकृत प्राय॰ प्रकरण (पृ॰ १८)।

\*\*\*\*\*

रथकाराधिकरंणन्याय-जै० (६।१।४४-५०); मी० न्या० प्र० (पृ० ११३) एवं परा० मा० (१।१, 40 8C) 1

रात्रिसत्रन्याय-जै० (४।३।१७-१६); दत्त० मी० (पृ० २०७); मामती (शांकरमाष्य, वे० सू० हाहाइ)।

क्रिवर्गोगमपहरति—इसका अर्थ यह है कि व्युत्पत्तिमूलक अर्थ की अपेक्षा रूढिगत अर्थ को अधिक मान्यता देनी चाहिए, यथा 'रयकार' (जै॰ ६।१।४४) के विषय में। देखिए परा॰ मा॰ (१।१, पू॰ ३००)। इसके विरोध में एक दूसरा न्याय ग्रहण किया जाता है, यथा-'योगसम्भवे परिमाषाया अयुक्तत्वात्', जो मिता॰ (याज्ञ॰ २।१४३) द्वारा स्त्रीघन के अर्थ के विषय में प्रयुक्त किया गया है। मी० न्या० प्र० (पृ० ११२-११३)।

रेवत्यधिकरणन्याय-जै० (२।२।२७) एवं मी० न्या० प्र० (पृ० ४०-४२)।

लक्षणा ह्यबृष्टकल्पनाया ज्यायसी—देखिए शवर (जै० १।१, पृ० ७ एवं १।४।२, पृ० ३२४) ।

वर्चोन्याय-जै० (३।८।२५-२७)। दर्शपूर्णमास में अध्वर्यु पुरोहित पाठ करता है--'ममाग्ने वर्चो विहवे-ब्बस्तु' (मैं क्षं १।४।४)। फल यजमान को मिलता है न कि अध्वर्यु को, क्योंकि अध्वर्यु दक्षिणा पर कार्य करता है।

बाजपेयन्याय--जै० (१।४।६-८)। 'बाजपेयेन स्वाराज्यकामो यजेत' नामक वाक्य में 'वाजपेय' एक याग का नाम है, वह किसी यज्ञ के विषय में कुछ और नहीं बताता। मिता॰ (याज्ञ॰ १।८१)।

वार्त्रध्नीन्याय-र्जं० (३।१।२३)। तै० सं० (२।४।२।४) में ऐसा आया है कि वार्त्रघ्नी मन्त्रों का वाचन पूर्णमासी पर तथा व्यन्वती मन्त्रों का अमावास्या पर होना चाहिए। ये दोनों उन यज्ञों के लिए व्यवस्थित हैं जिनमें दो अनुवाक्याओं के वाचन की आवश्यकता होती है। दर्श या पौणंमास कृत्य पर केवल एक अनुवाक्या होती है, अतः ये दोनों दर्शपूर्णमास में प्रयुक्त नहीं हो सकते। किन्तु दो अनुवाक्याओं का प्रयोग आज्यमागों में (जो दर्शपूर्णमास की सहायक आहुतियाँ होते हैं), हुआ है, ऐसा प्रसिद्ध है। अतः 'वार्त्रघ्नी' एवं 'वृषन्वती' अनुवाक्याएँ केवल आज्यभागों से सम्बन्धित हैं न कि प्रमुख कृत्य से ।

विधिवित्रगदाधिकरण—देखिए दायमाग (याज्ञ० २।३०; स्थावरं द्विपदं...न वित्रयः), जिसने टिप्पणी की है-- 'कर्तव्यपदमवश्यमत्राध्याहार्यम्'। यह एक विधि है, यद्यपि उत्साह व्यक्त करने के लिए कोई अन्य शब्द नहीं है।

विश्वजिन्न्याय -- जै० (४।३।१५-१६)। जहाँ किसी यज्ञ के लिए कोई फल स्पष्ट रूप से व्यवस्थित न हो वहाँ 'स्वर्ग' को फल समझना चाहिए। यह विश्वजित् यज्ञ के लिए है, जिसमें यज्ञकर्ता यज्ञ के समय की अपनी सम्पूर्ण सम्पत्ति का दान कर देता है। मेबा॰ (मनु॰ २।२); परा॰ मा॰ (१।१, पृ॰ १४८); एका॰ वत्त्व (प० २३)।

विघो स्रक्षणा अन्याय्या—-देखिए शवर (जै॰ १।२।२६ एवं ४।४।१६) । देखिए ऊपर न विघो पर

वैश्वदेवन्याय--जै॰ (१।४।१३-१६)। चातुर्मास्यों के चार पर्वों में वैश्वदेव प्रथम पर्व है। यह नामधेय शब्दार्थः ।' मलमासतत्त्व (पृ॰ ७६०)। है न कि गुणविधि। दत्त० मी० (पृ० २३६) ने इसका प्रयोग किया है।

वैश्वानराधिकरणन्याय—देखिए 'जातेष्टिन्याय'। शासान्तरन्याय-जै॰ (२।४।८-३२)। यह आगे लिखित 'सर्वशासाप्रत्ययन्याय' ही है। श्रुतिलक्षणाविशये च श्रुतिन्यांच्या व लक्षणा—गवर (चै० ४।१।२३, ४।१।४६ एवं ४।२।३०) । बोडशिन्याय—जै॰ (१०।८।६) । 'अतिरात्रे बोडशिनं गृह्धाति' तथा 'नातिरात्रे...गृह्धाति', अर्थ-संग्रह (पु॰ २४) ।

संयोगपृथक्त्वन्याय-जै० (४।३।४-७) । मेघा० (मनु० २।१०७); परा० मा० (१।१, पृ० ६०); प्राय०

तत्त्व (पृ० ४७४); एका० तत्त्व (पृ० २६-३०); तिथितत्त्व (पृ० ४४); नि० सि० (पृ० ८४)।

सक्रतकते कृतः शास्त्रार्थः — शवर (जै॰ ११।१।२८ एवं १२।३।१०); एका॰ तत्त्व (पृ० ३२), उद्वाहतत्त्व (पृ० १३३); महामाष्य (वार्तिक ४, पा० ४।१।८४)। इस न्याय का प्रयोग सीमित होता है और बहुधा 'निमित्ता-वृत्तौ...' नामक न्याय प्रयुक्त होता है।

सक्रच्छ्रतः शब्दस्तमेवार्थं गमयति दायभाग (३।२६-३०, पृ० ६७); मद० पा० (पृ० ३६६)।

समं स्यादश्रुतित्वात् —यह जै० (१०।३।४३-४४) का पूर्वपक्षसूत्र है। यह बहुधा प्रयोग में लाया जाता है, किन्तु जब असमान विभाजन होता है तो विशिष्ट व्यवस्था कर दी जाती है। मिता० (याज्ञ० २।२६४), दाय-भाग (४।८, पृ० ८०, स्त्रीधनविभाग); स्मृतिच० (२, पृ० १५२ एवं २८५), कुल्लूक (मनु ३।१, समं स्याद-श्रुतित्वादिति न्यायेन प्रति. . . द्वादश्चवर्षीण वताचरणम्); परा० मा० (१।२, पृ० ३६२); मदनरत्न, (व्य०, पृ० २०४)।

सप्तदशसामिघेनीन्याय—जै० (३।६।६) । 'सप्तदश सामिघेनीरनुबूयात्' ऐसे ऐतरेय ब्राह्मण (१।१) के समान वचन जो किसी विशिष्ट यज्ञ में प्रयुक्त हुए बिना आये हैं, केवल विकृतियों के लिए ही प्रयुक्त होते हैं, प्रकृति के लिए नहीं । मिता० (याज्ञ० १।२५६)।

सर्वपरिदानाधिकरण—जै० (३।४।१७), जो तै० सं० (२।६।१०।१-२) पर आघृत है। तै० सं० की यह उक्ति ब्राह्मण को घमकाने या मार डालने को मना करती है। प्राय० तत्त्व (पृ० ४७६); प्राय० वि० (पृ० ६)।

सर्वशक्तयधिकरणन्याय-देखिए 'यथाशक्तिन्याय' एवं एका० तत्त्व (पृ० १८, २६)।

सर्वज्ञालाप्रत्ययन्याय—जै॰ (२।४।८-३३) । मिता॰ (याज्ञ॰ ३।३२४); अपरार्क (पृ॰ १०५३); स्मृतिच॰ (१, पृ॰ ४); मदनपारिजात (पृ॰ ११ एवं ६१); शुद्धितत्त्व (पृ॰ ३७८, ३८०)।

सामान्यविशेषन्याय—शवर (जै० ७।३।१६, बाध्यते च सामान्यं विशेषेण) एवं तन्त्रवा० (पृ० १०३०, जै० ३।६।६, 'तत्र नाम विशेषेण सामान्यस्य निराक्तिया। प्रत्यक्षो यत्र सम्बन्धो विशेषेण प्रतीयते॥ तुल्यप्रमाणको हि विशेषो वाधको मवति न दुवंलप्रमाणकः', एवं पृ० ११२०); स्मृतिचन्द्रिका (व्यव०, पृ० १४२, २६६, ३८१) एवं परा० मा० (१, पृ० २३३)।

सामर्थ्याधिकरण-जै० (१।४।२४) ।

सारस्वतौ भवतः—जै॰ (४।१।७४); देखिए स्मृतिच॰ (व्य॰, पृ॰ २६७); सुबोधिनी (पितरौ, पृ॰ ७२), पृ॰ १८३)।

सार्थंक्यन्याय—जै० (१।२।१ एवं ७); शबर (जै० २।२।६ एवं ३।१।१८, आनर्थंक्यात्तदंगेषु)। अन-र्थंक का अर्थं है 'अर्थंहीन' या 'उद्देश्यहीन'।

सुवर्णधारणन्याय—जै० (३।४।२०-२४)। तै० ब्रा० (२।२।४।६) में एक वचन है जो किसी विशिष्ट यज्ञ से सम्बन्धित नहीं है, यथा—'सुवर्ण हिरण्यं धार्यम्' (चमकीला सोना पहनना चाहिए)। यह पुरुषधर्म है न कि सर्वप्रकरणधर्म। मिता० (याज्ञ० २।१३५-१३६)। यह 'समी सम्पत्ति यज्ञ के लिए हैं नामक मान्यता के विरोध में एक तक है। सूक्तवाक्यन्याय—देखिए जै॰ (३।२।१६-१६ और 'प्रस्तरप्रहरणन्याय', जहाँ सूक्तवाक एवं प्रस्तर का अर्थ दिया हुआ है। इन सूत्रों में यह स्थापित किया गया है कि सम्पूर्ण सूक्तवाक पौर्णमास-इष्टि एवं दर्श-इष्टि में नहीं कहा जाना चाहिए, किन्तु केवल उतना ही जो इन दोनों इष्टियों के देवों से ऋम से सम्बन्धित है।

स्थालीपुलाकन्याय—'स्थालीपुलाक' शब्द जै० (७।४।१२) में आया है। शवर (जै० ८।१।११) एवं तन्त्रवा० (जै० ३।४।१६, पृ० ६६८)। महामाप्य को यह ज्ञात था, (यथा वार्तिक १४, पा० ७।२।१)। शांकरमाप्य (वे० सू० २।१।३४ एवं ३।३।४३)।

Control of the second of the s

स्वर्गकामाधिकरण—जै० (६।१।१-३) । हेतुमन्निगदाधिकरण—जै० (१।२।२६-३०)। विश्वरूप (याज्ञ० ३।२६३); मलमासतत्त्व (पृ० ७६०)। होलाकाधिकरण—जैमिनि (१।३।१५-२३)।

## अच्याय ३१

## धर्मशास्त्र एवं सांख्य

सांख्य प्रसिद्ध छह दर्शनों में एक दर्शन है।

शंकराचार्य ने वेदान्तसूत्र (२।२।१७) के शारीरक-माध्य में कहा है कि वेदिवद् मनु आदि ने कुछ सीमा तक अपने ग्रन्थों में सांख्य के सिद्धान्त को ग्रहण किया है। विशेषतः यह सिद्धान्त के उस अंश पर निर्मर है, जहाँ यह कहा गया है कि कार्य पहले से ही कारण में उपस्थित रहता है। इसी प्रकार वे० सू० (१।४। २८) की व्याख्या में उन्होंने कहा है कि सूत्रकार एवं स्वयं उन्होंने सांख्य सिद्धान्तों के खण्डन में बड़ा परिश्रम किया है (उन्होंने परमाणुकारणवाद के सिद्धान्त का इस प्रकार खण्डन नहीं किया है), क्योंकि सांख्य सिद्धान्त वेदान्तवाद के पास आ जाता है और कारण एवं कार्य के अनन्यमाव के दृष्टिकोण को स्वीकार कर लेता है, तथा देवल जैसे कुछ धमंसूत्रकारों ने अपने ग्रन्थों में इसका आश्रय लिया है। वे० सू० (२।१।३) की व्याख्या में शंकर ने टिप्पणी की है कि यद्यपि बहुत-सी स्मृतियों ने आध्यात्मिक बातों का निरूपण किया है, किन्तु सबसे अधिक उद्योग सांख्य एवं योग के सिद्धान्तों के खण्डन में ही लगाया गया है, क्योंकि मनुष्य के परम लक्ष्य की प्राप्ति के साधन के रूप में दोनों सिद्धान्त विश्व में प्रसिद्ध हैं, तथा उन्हें शिष्टों (आदरणीय एवं विद्यान् लोगों) ने स्वीकार किया है और उनके पक्ष में वैदिक संकेत निल्ते हैं (यया श्वेताश्वतरोपनिषद्—'तत्कारणं सांख्यगेगामिपन्नम्' ६।१३)। यह आगे व्यक्त किया जायगा कि मनृ एवं देवल ने कुछ सांख्य सिद्धान्तों का प्रतिपादन मी किया है और उनका आधार मी लिया है।

. सांस्य सिद्धान्त के उद्गम एवं विकास के विषय में कुछ शब्द लिख देना अनावश्यक नहीं माना जायगा। सांस्य के उद्गम की समस्या मारतीय दश्नंन की कठिनतम समस्याओं में एक है। सांस्य सिद्धान्त पर बहुत-से ग्रन्थ एवं निवन्य लिखे गये हैं। वह आरम्मिक सांस्य शिक्षा क्या थी, जिसे ईश्वरकृष्ण ने 'सांस्यकारिका'

- १. प्रधानकारणवादो वेदविद्भिरिप कैश्चिन्मन्वादिभिः सत्कार्यत्वाद्यंशोपजीवनाभिप्रायेणोपनिबद्धः । अयं तु परमाण्कारणवादो न कैश्चिदिप शिष्टैः केनचिद्यंशेन परिगृहीत इत्यत्यन्तमेवानादरणीयो वेदवादिभिः। शंकर (वे० सू० २।२।१७-अपरिप्रहाच्चात्यन्तमनपेक्षा); "ईक्षतेर्नाशद्दम्" इत्यारम्य प्रधानकारणवादः सूत्रैरेव पुनः पुनराशङ्कय निराकृतः, तस्य हि पक्षस्योपोद्धलकानि कानिचित्लिङ्गाभासानि वेदान्तेष्वापातेन मन्दमतीन्प्रति-भान्तीति। स च कार्यकारणानन्यत्वाम्युपगमात्प्रत्यासन्नो वेदान्तवादस्य। देवलप्रभृतिमिश्च कैश्चिद्धमंसूत्रकारैः स्वग्रन्थेष्वाश्चितस्तेन तत्प्रतिषेधे यत्नोऽतीव कृतो नाष्वादिकारणवादप्रतिषेधे। शाङ्करभाष्य (वे० सू० १।४।२८)।
- २. जो लोग सांख्य में अभिक्षि रखते हैं वे निम्नलिखित ग्रन्यों एवं निबन्धों को पढ़ सकते हैं। फिट्ज एडवर्ड हाल का 'इण्ट्रोडक्शन टु सांख्य-प्रवचन-भाष्य' (विक्लियोधिका इण्डिका सीरीज, १८५६); 'सांख्य-कारिका' जिस पर जॉन डेवीज ने टिप्पणी की है, जिसका उन्होंने अनुवाद किया है सथा कपिल के सिद्धान्त को समझाया है (१८८१ में सर्वप्रथम प्रकाशित, दूसरा संस्करण १६५७, कलकता); रिचर्ड गार्चे का 'डाई सांख्य फिलॉसॉफी',

में सुघारा ? इसके विषय में सामान्य रूप से स्वीकृत कोई सम्मित नहीं दी जा सकती । सन् १४६ ई० में परमार्थं द्वारा, जो आरम्म में मारद्वाज गोत्र के ब्राह्मण थे और फिर उज्जयिनी में श्रमण हो गये थे, सांख्यका-रिका का अनुवाद एवं टीका चीनी माषा में करायी गयी (देखिए बी॰ ई॰ एफ॰ ई॰ ओ॰, १६०४, पू॰ ६०)। शंकराचार्यं ने वे० सू० (१।४।११) में सांख्यकारिका के तीसरे क्लोक का सम्पूर्ण अंश तथा वे० सू० (१।४।८) में इसका एक चौयाई अंश उद्घृत किया है। किन्तु सांख्य सिद्धान्त ने, ऐसा प्रतीत होता है, कई अवस्थाओं में प्रवेश किया। चीनी स्रोतों से पता चलता है कि इसके अठारह सम्प्रदाय थे (देखिए जान्सन का 'अर्ली सांख्य' जहाँ बी० ई० एफ० ई० ओ०, १६०४, पृ० ५८ से उद्धरण लिया गया है)।

कपिल द्वारा विरचित सांख्यसूत्र या सांख्यप्रवचनसूत्र भी प्रचलित है। इसकी दो टीकाएँ प्रकाशित हुई हैं, यथा-अनिरुद्ध कृत एवं वेदान्ती महादेव की टीका के कुछ माग (विब्लियोथिका इण्डिका सीरीज, १८८१, में गार्वे द्वारा सम्पादित) । यह सन् १४४० ई० में प्रणीत हुआ, जैसा कि श्री गार्वे एवं फिज-एडवर्ड हाल द्वारा कहा गया है। इसका एक अन्य संस्करण है जिसमें २३ सूत्र हैं और जिसे 'तत्त्वसमास' नाम दिया गया है। तत्त्वसमास की एक टीका 'क्रमदीपिका' है जो चौलम्बा संस्कृत सीरीज द्वारा प्रकाशित है। चौलम्बा संस्कृत सीरीज ने कुछ अन्य संक्षिप्त पश्चात्कालीन ग्रन्थ प्रकाशित किये हैं, जिन्हें यहाँ स्थानामाव से हम नहीं दे पा रहे हैं । सांख्यकारिका पर बहुत-सी टीकाएँ प्रकाशित हुई हैं । अत्यन्त आरम्भिक टीका सम्भवतः परमार्थ कृत अन्वाद के रूप में है जो सन् ५४६ ई० में चीनी माषा में प्रकाशित हुई थी। इसका संस्कृत रूपान्तर विद्वान् पं० ऐयस्वामी शास्त्री द्वारा किया गया है और वह श्री वेंकटेश्वर बोरिएण्टल सीरीज द्वारा एक मृल्यवान् मृमिका के साथ सन् १६४४ ई० में प्रकाशित हुआ है। सांस्थकारिका की दूसरी टीका 'माठरवृत्ति' चौलम्बा संस्कृत सीरीज द्वारा सन् १६२२ ई० में प्रकाशित हुई थी। डा० वेलवाल्कर (ए० बी० ओ० आर० आई०, खण्ड ५, पृ० १३३-१६१) ने माठरवृत्ति पर एक अत्यन्त विद्वत्तापूर्ण लम्बा निबन्ध लिखा है और कहा है कि माठरवृत्ति ही वह मूल टीका है जिसका चीनी अनुवाद परमार्थ ने किया था, जिसमें कालान्तर में बहुत-सी

१८६४, विज्ञानभिक्षु, के 'सांख्य-प्रवचन-भाष्य' के संस्करण पर उनकी भूमिका (हारवर्ड ओरिएण्टल सीरीज); प्रो॰ मैक्समूलर कृत 'सिक्स सिस्टेम्स आव फिलॉसॉफी' (१६०३ का संस्करण, पृ॰ २१६-३३०); पाल ड्रोन कृत 'दी फिलॉसॉफी आव दी उपनिषद्स' (ए० एस् गेडेन द्वारा अनूदित , १६०६, पू० २३६-२४४); प्रो० ए० बी॰ कीय कृत 'सांख्य सिस्टेम' (१६२४); ई॰ एच्॰ जांस्टन कृत 'अर्ली सांख्य' (रॉयल एशियाटिक सोसाइटी आव ग्रेट ब्रिटेन, १६३७); बासगुप्त कृत 'इण्डियन फिलॉसॉफी', खण्ड १, पृ० २०८-२७३ (१६२२); डा० राधाकृष्णन् कृत 'इण्डियन फिलॉसॉफी' खण्ड-२, पृ० २४८-३३४ (१६२७) एवं 'फिलॉसॉफी, ईस्टनं एण्ड वेस्टर्न', खण्ड-१,पू० २४२-२५७; प्रो० ए० बी० कीय कृत 'रेलिजन एण्ड किलॉसॉफी आव दि वेद एण्ड उप-निषद्स', खण्ड-२, पृ० ५३५-५५१; डा० डब्लू० रूबेन कृत 'बिगनिंग आव एपिक सांख्य' (ए० बी० ओ० आर० आई०, खण्ड ३७, १६४६, पू० १७४-१८६); श्री जयदेव योगेन्द्र कृत 'सांस्य इन दि मोक्षपवं' (जर्नल आव बाम्बे यूनिवर्सिटी, १६४७, खण्ड-२६, न्यू सीरीज, आर्ट्स नम्बर, पू० १२३-१४१; श्री बी० एम० बेदकर कृत 'स्टडीज इन सांख्य, पञ्चिशिल एण्ड चरक' (ए० बी० ओ० आर० आई०, लण्ड-३८, पू० १४०-१४७) एवं 'स्टडीज इन सांख्य, वि टीचिंग आव पञ्चिशिल इन वि महाभारत' (ए० बी० ओ० आर० आई०, खण्ड ३८, प्० २३३-२४४) ।

अन्य बातें भी समाविष्ट हो गयी थीं। डा॰ वेलवाल्कर का यह भी कथन है कि गौड़पाद की टीका माठरवृत्ति का ही संक्षिप्त रूपान्तर है (पृ० १४८)। माठरवृत्ति को सन् ४५० ई० के उपरान्त नहीं रखा जा सकता (पृ० १५५) और ईश्वरकृष्ण को हम सन् २५० ई० के पश्चात् का नहीं मान सकते (पृ० १६८)। प्रो० ए० बी० कीय ने अपने ग्रन्य 'सांख्य सिस्टेम' (पृ० ५१) में कहा है कि ईश्वरकृष्ण सन् ३२५ ई० के पश्चात् नहीं रखे जा सकते । एक अन्य आरम्भिक टीका है युक्तिदीपिका, जिसके लेखक का नाम अज्ञात है और वह श्री पुलिन-विहारी चक्रवर्ती द्वारा केवल एक हस्तिलिपि प्रति से सम्पादित की गयी है (कलकत्ता संस्कृत सीरीज, सन् १६३८ ई०)। यह एक अति मूल्यवान् टीका है जो बड़ी बुद्धिमत्ता के साथ केवल एक प्रति के आघार पर ही सम्पादित की गयी है, यद्यपि इसमें यत्र-तत्र स्थल-मंग भी पाया जाता है। इस टीका में बहुत-से उद्धरण एवं विवादात्मक विवेचन पाये जाते हैं, बहुत-से ऐसे आचार्यों के नाम आये हैं जिनके विचार एक-दूसरे से मिन्न हैं और यत्र-तत्र उनके विचार कतिपय विषयों पर दृष्टान्तस्वरूप उद्भृत किये गये हैं। उदाहरणार्थ, देखिए नीचे 'विन्ध्यवासी'। इसमें कुछ ऐसे आचार्यों के नाम आये हैं जो किसी अन्य सांख्य ग्रन्थ में उल्लिखित नहीं हैं। पञ्चाधिकरण नामक आचार्य का नाम बहुधा आया है (पू० ६, १०८, ११४, १३२, १४४, १४७, १४८, जहाँ पर पञ्चाधिकरण की दो आर्याएँ उल्लिखित हैं) । एक अन्य आचार्य का नाम है पौरिक (पृ० १६६ एवं १७५), जिन्होंने एक आहचरंजनक दृष्टिकोण उपस्थित किया है कि प्रत्येक पुरुष के लिए एक पृथक् प्रधान होता है। पतञ्चिल का उल्लेख बहुवा हुआ है, यथा पृ० ३२ (यहाँ अहंकार के अस्तित्व को उन्होंने अस्वी-कार किया है), १०८, १३२ (१२ करण हैं न कि १३, जैसा कि सांख्यकारिका ने ३२वें क्लोक में कहा है), १४५, १४६, १७५। वार्षेगणाः (बहुवचन में) का उल्लेख पु० ३६, ६७, ६५, १०२, १४५, १७० पर हुआ है। वार्षगण का उल्लेख पृ० ६ एवं १०८ पर, वार्षगणवीर का पृ० ७२, १०८, १७५ पर (इन्हें पृ० ७२ पर मगवान् कहा गया है) तथा वृषगणवीर का पृ० १०३ (सम्भवत: इस शब्द का अर्थ है वृषगण का पुत्र) पर हुआ है, और ये सभी वार्षगणों के दृष्टिकोण की ओर निर्देश करते हैं। पत्र्चिशिख (पृ० ३१, बहुवचन में, पु० ६१, १७४) का उल्लेख है और एक वचन का, जो व्यासमाष्य (योगसूत्र १।४) द्वारा उद्घृत है और जिसे वाचस्पति ने पञ्चशिख द्वारा लिखित माना है, उद्धरण युक्तिदीपिका द्वारा दिया गया है और पृ० ४१ पर उसे शास्त्र कहा गया है। पृ० ११३ एवं १२६ से प्रकट होता है कि टीका का लेखक वेदान्ती था। यह सम्मव है कि उनका काल ५०० एवं ७०० ई० के बीच कहीं रहा हो, क्योंकि उन्होंने (पृ० ३९ पर) दिझ्नाग की प्रत्यक्ष-सम्बन्धी परिभाषा को उद्घृत किया है और वाचस्पति तथा सांख्य के अन्य टीकाकारों ने उनका उल्लेख नहीं किया है।

गौड़पाद ने सांख्यकारिका पर एक टीका लिखी, किंतु केवल ६६ श्लोकों पर ही, जैसा कि चौखम्बा सीरीज में प्रकाशित हुआ है। प्रसिद्ध लेखक वाचस्पित मिश्र कृत सांख्यतत्त्वकौमुदी, चौखम्बा सं० सी० में सन् १६१६ ई० में प्रकाशित हुई। जयमंगला नामक टीका (जो शंकराचार्य द्वारा लिखित कही गयी है) कलकत्ता में सन् १६३३ में श्री एच० शर्मा द्वारा प्रकाशित हुई, जिसकी संक्षिप्त किन्तु मनोरंजक मूमिका प्रिसिपल गोपीनाय कविराज ने लिखी है (देखिए इण्डियन हिस्टॉरिकल क्वार्टरली, जिल्द ४, पृ० ४१७-४३१)। इसमें श्री एच० शर्मा ने यह सिद्ध करने का प्रयास किया है कि सांख्यकारिका की टीका जयमंगला वाचस्पित

३. प्रतिपुरुषमन्यत् प्रधानं शरीराद्यर्थं करोति । तेषां च माहात्म्यशरीरप्रधानं यदा प्रवतंते तदे-तराष्यपि, तन्निवृत्तौ च तेषामपि निवृत्तिरिति पौरिकः सांख्याचार्यो मन्यते । युक्ति०, पू० १६६ ।

मिश्र से पुरानी है। विज्ञानिमिक्षु ने लगमग १५५० ई० में सांख्यप्रवचनसूत्र पर एक माध्य लिखा। सूत्रकार एवं विज्ञानिमक्षु ने यह असम्मव मान्यता स्थापित करने का प्रयास किया है कि सांख्य सिद्धान्त की बातें ईश्वरवादी सिद्धान्त या अद्वैत वेदान्त के विरोध में नहीं पड़ती हैं। माठरवृत्ति (सांस्थकारिका ७१) ने कुछ ऐसे आचार्यों के नाम लिये हैं जो पञ्चिशिल एवं ईश्वरकृष्ण के बीच में हुए थे, यथा—मार्गव, उल्क (कौशिक?), वाल्मीकि, हारीत, देवल आदि, किन्तु जयमंगला ने पञ्चिसिस के उपरान्त सांस्य के आचार्यों में गर्ग एवं गौतम को उल्लिखित किया है (देखिए पं० ऐयस्वामी के संस्करण की टिप्पणी १, पृ० ६६)। परमार्थ (पं॰ ऐयस्वामी के संस्करण का पृ॰ ६८) के चीनी संस्करण से उद्घरित संस्कृत टीका का कथन है कि पञ्चिशिख के उपरान्त आचार्यों एवं शिष्यों की परम्परा इस प्रकार है—पञ्चशिख-गार्य-उलूक -वार्षगण-ईश्वरकृष्ण । इससे स्पष्ट है कि कम-मे-कम पाँच या छह आचार्य पंचशिख एवं ईश्वरकृष्ण के बीच में हुए। युक्तिदीपिका के एक स्थल-संग से युक्त वचन में से प्रकट होता है कि कम-से-कम दस व्यक्ति पंचिशिख एवं ईश्वरकृष्ण के बीच में हुए थे। यदि यह स्वीकार कर लिया जाय और यदि ईश्वरकृष्ण को २५० ई० प्रदान की जाय तो पंखशिख को ई० पू० प्रथम शताब्दी के उपरान्त किसी मी दशा में नहीं रखा जा सकता, प्रत्युत वे इससे भी प्राचीन हो सकते हैं। 'तेन च बहुवा कृतं तन्त्रम्' (सांख्यकारिका ७०) पर युक्तिदीपिका ने मगवान् पंचिशिख को 'दशम कुमार' (प्रजापित ? का दसवा पुत्र) कहा है और ऐसा उद्घोषित किया है कि उन्होंने शास्त्र की व्याख्या बहुतों से की, यथा जनक एवं वसिष्ठ से, और इस प्रकार पञ्च-शिख को शान्तिपर्व (३०८।२४-२६) में उल्लिखित पंचशिख के समान माना है।

वाचस्पति मिश्र ने योगसूत्रमाष्य (२।२३) की अपनी टीका में सांख्य लेखकों के 'दर्शन' एवं 'अदर्शन' सम्बन्धी प्रश्न पर आठ वैकल्पिक दृष्टिकोण उपस्थित किये हैं और टिप्पणी की है कि इन आठ विकल्पों में चौथा सांख्य शास्त्र का वास्तविक सिद्धान्त है। लगमग पाँचवीं शताब्दी से सांख्यकारिका सांख्य सिद्धान्त पर एक प्रामाणिक ग्रन्थ मानी जाती रही है। सांख्यकारिका में आया है कि यह पवित्र शास्त्र कपिल मूनि द्वारा आसुरि को निरूपित किया गया, जिन्होंने इसे पञ्चशिख को दिया और पञ्चशिख ने इसे अन्य कई शिष्यों को दिया और यह आचार्यों एवं शिष्यों की परम्परा में ईश्वरकृष्ण के पास आया, जिन्होंने इसे आर्या क्लोकों में संक्षिप्त

किया। यहाँ पर कपिल मुनि को सांख्य सिद्धान्त का प्रथम उद्घोषक कहा गया है।

४. अस्य तु शास्त्रस्य भगवतोऽग्रे प्रवृत्तत्वात् न शास्त्रान्तरवत् वंशः शक्यो वर्षसहस्रंरप्यास्यातुम् । संक्षेपेण तु द्वाव... (छूट गया है) हारीत-बाद्धिक कैरात-पौरिक-ऋषभेश्वर-पञ्चाधिकरण-पतंजिल-वार्षगण्य-कोण्डिन्य-मूकादिकशिष्यपरम्परयागतं . .। युक्ति०, पु० १७४।

५. एतत्पवित्रमग्रघं मुनिरासुरयेऽनुकम्पया प्रददौ । आसुरिरिष पञ्चिशिखाय तेन च बहुषा इतं तन्त्रम् ।। शिष्यपरम्परयागतमीश्वरकृष्णेन चतवार्याभिः । संक्षिप्तमार्यमितना सम्यग्विज्ञाय सिद्धान्तम् ॥ सां० का० (७०-७१)। यह ब्रष्टव्य है कि गौड़पाद ने केवल ६६ क्लोकों की टीका की है और इन दोनों तया आगे के एक अन्य क्लोक को छोड़ विया है, जो यों है—'सप्तत्यां किल येऽर्थास्तेऽर्थाः कृत्स्नस्य बिट्तिन्त्रस्य । आस्थायिकाविरहिताः परवाविवर्वजिताश्चापि ॥ जिसका तात्ययं यह है कि (पंचित्रिस के) सम्पूर्ण षष्टितन्त्र के सभी विषय (सांख्यकारिका के) सत्तर श्लोकों में पाये जाते हैं, केवल उदाहरणस्वरूप दी गयी कहानियां एवं अन्य मत-मतान्तर छोड़ दिये गये हैं। सांस्थकारिका को सांस्थसप्तित एवं चीनी भाषा में 'सुवर्णसप्तित' कहा गया है।

आगे कुछ और कहने के पूर्व सांख्य की मौलिक घारणाओं पर प्रकाश डाल देना आवश्यक है । अत्यन्त मौलिक घारणा यह है कि अनन्त काल से ही एक-दूसरे से मिन्न दो सत्ताएँ पायी जाती हैं, यथा-प्रकृति, जिसे प्रधान एवं अव्यक्त भी कहा जाता है तथा पुरुष (आत्मा, ज्ञाता)। दूसरी मौलिक घारणा यह है कि पुरुष अनेक हैं। एक अन्य अत्यन्त विशिष्ट घारणा है तीन गुण (तत्त्व), यथा—सन्व (प्रकाश, बुद्धिमान्), रज (क्रियाशील, शक्तिशाली एवं प्रमविष्णु) एवं तम (अन्धकार, प्रमादी, भहा, ढँकने वाला)। प्रधान या प्रकृति या अव्यक्त का निर्माण तीन गुणों से होता है, अतः वह त्रिगुणात्मक कहा जाता है (सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था, अर्थात् जब सत्त्व, रज एवं तम समरस होते हैं तब वह त्रिगुणात्मक होता है)। सांख्य ने सभी भौतिक (स्थल) एवं मानस सुक्ष्म तत्त्वों का विश्लेषण किया है। अत्यन्त निम्नकोटि का तत्त्व है मारी अमेद्य पदार्थ तथा स्थल एवं जड़ वृत्तियाँ, जो तमस् कही जाती हैं (गुरु, भारी, वरणक एवं ढँकने वाली)। पुनः एक ऐसा तत्त्व है जो स्थल एवं सुक्ष्य विश्व में निरन्तर परिवर्तन का द्योतक है। इसे रजस् कहा जाता है (चल, परिवर्तनशील एवं उपष्टम्मक, उत्तेजक) । तीसरा पदार्थ या तत्त्व है चेतना से उद्भूत मिन्न-किया-प्रकार जिससे ज्ञान एवं अनुमूति उत्पन्न होती है, इसे सत्त्व कहा जाता है (लघु, प्रकाश, जो स्थूल एवं केवल मौतिक पदार्थों के विरोध में होता है, प्रकाशक, प्रकाशमान जो तमस् का विरोधी होता है) । ये तीनों तत्त्व विभिन्न अनुपातों में मिल कर इस विकसित विश्व का निर्माण करते हैं। कई दुष्टिकोणों से इन्हें गुण की संज्ञा दी गयी है, ये विशेषताएँ हैं, वे मानो रिस्सिय़ों हैं, जो पुरुष को संसार से बाँघती हैं। इस विश्व का आघार गुणों में निहित है। प्रधान गुणों से मिन्न नहीं है। प्रत्युत वह विकास आरम्म होने के पूर्व के बीज या मौल (आदि) पदार्थ का नाम है। प्रकृति को अनादि एवं अनन्त कहा गया है, अतः सांख्य सिद्धान्त ने स्रष्टा के रूप में ईश्वर की कल्पना नहीं की और ईश्वर को अनावश्यक या व्यर्थ माना है। सांख्य ने विश्व के विकास से सम्बन्धित जो सिद्धान्त प्रतिपादित किया है वह आधुनिक विकासवाद के सिद्धान्त के समान ही व्यावहारिक रूप से तर्कसंगत लगता है। सम्मवतः विश्व के उद्गम, मानव की प्रकृति एवं स्थूल जगत से उसके सम्बन्ध तथा मानव की मावी नियति के प्रश्नों के उत्तर में सांख्य सिद्धान्त सबसे प्राचीन प्रयास है जो केवल तर्क पर ही आघृत है। उन्नीसवीं शती में मन एवं प्रकृति को भिन्न तत्त्व माना गया और परमाणुओं को अविमाज्य ठहराया गया। आधुनिक मौतिक शास्त्रियों ने तत्त्व को शक्ति के रूप में परिवर्तित कर दिया है, किन्तु इस अन्तिम शक्ति का स्वरूप

६. सत्त्वं लघु प्रकाशकमिष्टमुपष्टम्भकं चलं च रजः । गृह वरणकमेव तमः प्रदीपवच्चार्थतो वृत्तिः ।। सां० का० (१३)। 'गृण' इसलिए कहे जाते हैं कि वे कई गृना बढ़ते जाते हैं (गृणयन्तीति) और वस्तुओं को विक-सित करते हैं। मिलाइए 'मोहात्मकं तमस्तेषां रज एषां प्रवर्तकम् । प्रकाशबहुलत्वाच्च सत्त्वं ज्याय इहोच्यते ॥' वनपवं (२१२।४) एवं गीता (१४।५-१८), जहां पर तीन गृणों पर विवेचन है, विशेषतः यह—'सत्त्वं रजस्तम इति गृणाः प्रकृतिसम्भवाः (५।५।); तत्र सत्त्वं निमंलत्वात् प्रकाशकमनामयम् । सुखसङ्गेन बध्नाति ज्ञानसङ्गेन चानघ ॥' श्लोक ६; रजो रागात्मकं विद्धि तृष्णासङ्गसमुद्भवम् । श्लोक ७ । वे० सू० (२।२।१०)पर शंकराचार्यं का कथन है कि वेदान्तसूत्र के काल में सांख्य सिद्धान्त ने परस्पर विरोधी बातें कहीं—'परस्परविरुद्धश्चायं सांख्यानामम्युपगमः । क्वचित्सप्तेन्द्रियाच्यनुकामन्ति क्वचिद्देकादश । तथा क्चचिन्महतस्तन्मात्रसर्गमुपदिशन्ति क्वचिद्दहरूका-रात् । तथा क्वचित्सप्तेन्द्रियाच्यन्तःकरणानि वर्णयन्ति क्वचिद्देकमिति ।' सात इन्द्रियां ये हैं—चमं, पांच कमेंद्रियां एवं मन; तीन अन्तःकरण ये हैं—वृद्धि, अहंकार एवं मन । एक अन्तःकरण है बृद्धि ।

अभी अज्ञात एवं रहस्यात्मंक है। सांख्य सिद्धान्त के अन्तर्गत पुरुष या प्रकृति या दोनों कोई धार्मिक उद्देश्य नहीं उपस्थित करते, अर्थात् उनके पीछे कोई घामिक पहलू नहीं है। पुरुष कैसे प्रकृति के चंगुल में फँस जाता है, इस विषय में कोई निश्चित एवं विश्वसनीय उत्तर नहीं मिल पाता। सांख्य सिद्धान्त केवल इतना ही बताता है कि विवेकहीनता के कारण पुरुष किसी प्रकार चंगुल में फँस जाता है । वेदान्तसूत्र ने प्रधान को १।२।१६ में स्मार्त कहा है और १।४।१ में उसे आनुमानिक कहा है । प्रकृति से महान् (बुद्धि, चेतना) की उत्पत्ति होती है, जिससे अहंकार उत्पन्न हो जाता है, अहंकार से एक ओर पाँच तन्मात्राओं (सुक्म वत्त्वों, यथा--शब्द, स्पर्श, गन्ध, रस एवं रूप) एवं दूसरी ओर मन एवं दस इन्द्रियों (ज्ञानेन्द्रियों) की उत्पत्ति होती है। पाँच तन्मात्राओं से पाँच महान् तत्त्वों (पृथिवी, जल, तेजस्, वायु एवं आकाश) की उत्पत्ति होती है। ये ही २४ तत्त्व हैं और पुरुष २५वाँ तत्त्व है। अधान पुरुष से मिन्न है, वह पुरुष के उद्देश्य की पूर्ति करता है (पुरुष निष्त्रिय एवं साक्षी होता है); पुरुष प्रकृति के मूल तत्त्वों से मिन्न है, वह भोकता है (कर्ता नहीं)। सांख्य ईश्वर की अपेक्षा नहीं करता। प्रकृति एवं पुरुष इसीलिए एक साथ होते हैं कि पुरुष उसकी क्रिया देखे; यह उसी प्रकार है जैसा कि हम एक अंघे एवं लँगड़े को पाते हैं (अंघा व्यक्ति लँगड़े को अपने कंघे पर ले जा सकता है, लँगड़ा व्यक्ति मार्ग दिखाता चलता है और इस प्रकार दोनों समन्वित प्रयत्न से अपने लक्ष्य तक पहुँच जाते हैं)। जब पुरुष अपने एवं गुणों (जो प्रकृति में निहित होते हैं) के बीच का अन्तर जान लेता है तो उसे मुक्ति मिल जाती है । १° सांस्य एवं योग दोनों इस बाह्य संसार को वास्तविक मानते हैं। दोनों ने आत्मा की अनेकता (पृरुषों) की कल्पना की है, दोनों के अनसार ये आत्मा नित्य एवं

७. वे० सू० (१।४।११) में बृहदारप्यकोपनिषद् (४।४।१७) के 'यस्मिन् पञ्च पञ्चलना' को उद्युत करने के उपरान्त पूर्वपक्ष को इस प्रकार रखा गया है—तथा पञ्चीवशितसंख्यया यावन्तः संख्येया आकांक्यन्ते तावन्त्येव च तत्त्वानि सांख्येः संख्यायन्ते-- मूलप्रकृतिरिवकृतिमंहवाद्याः प्रकृतिविकृतयः सप्त । वोडशकश्च विकारो न प्रकृतिनं विकृतिः पुरुषः॥ यह अन्तिम श्लोक सां० का० ३ है।

प्त. सांस्य-प्रवचनसूत्र (१।६२-६३) में आया है 'ईश्वरासिटः, मुक्तबद्धयोरन्यतराभावान तत्सिद्धः।' द. पुरुषस्य दर्शनार्थं कंवल्यार्थं तथा प्रधानस्य । पंचन्धवदुभयोरिप संयोगस्तत्कृतः सर्गः ॥ सां० का० (२१) । युक्तिवीपिका (पृ० २, श्लोक १०-१२) एवं अपनी टीका सांस्थतत्त्वकीमुदी में उद्धत राजवार्तिक के अनुसार षिटतन्त्र में जो ६० विषय विवेचित हैं वे ये हैं-प्रधानास्तित्वमेकत्वमर्थवत्त्वमयान्यता। पाराच्ये च तथाऽनैक्यं वियोगो योग एव च।। शेषवृत्तिरकतृंत्वं मौलिकार्याः स्मृता दश । विपर्ययः पञ्चविषस्तयोक्ता नव तुष्टयः ।। करणानामसामर्थ्यमष्टाविशतिषा मतम् । इति षष्टिः पदार्थानामष्टिभः सह सिद्धिभिः ।। सांस्यतस्य-कौमुदी (गंगानाथ झा द्वारा सम्पादित, बम्बई, १८६६)। देखिए सां० का० (४७) जहां 'प्रधानास्ति०...' आवि में विणत १० के अतिरिक्त ५० विषयों का उल्लेख है। अहिर्बुष्ण्यसंहिता (१२।२०-२३) ने सांस्य-तन्त्र के ६० विषयों का उल्लेख किया है, किन्तु उनमें एवं वाचस्पति द्वारा उद्धत राजवार्तिक में उल्लिखित विषयों में अन्तर है।

१०. धर्मेण गमनमूर्व्यं गमनमञ्जलाद् भवत्यधर्मेण। ज्ञानेन चापवर्गो विपर्ययादिष्यते बन्धः॥ सां० का० (४४); मिलाइए गीता (१४।१८) 'क्रध्वं गच्छन्ति...', शंकराचार्य (वे० सू० १।४।४) ने कहा है—'ब्रेयत्वेन च सांस्यः प्रधानं समयंते गुणपुरुवान्तरज्ञानात्कंबल्यमिति वदवृशिः।

अपरिवर्तनशील हैं। यह अन्तिम मत सांख्य एवं अद्वैत वेदान्त के विशिष्ट अन्तरों में एक है। हम यहाँ पर इन सब बातों के विशद विवेचन में नहीं पड़ेंगे। सांख्य का एक अन्य सिद्धान्त है सत्कार्यवाद, अर्थात् कार्य पहले से ही कारण में विद्यमान रहता है, यह अमाव से नहीं उत्पन्न होता (सां॰ का॰ ६)। मिलाइए छान्दो-ग्योपनिषद् (६।२।२ कथमसतः सञ्जायेत) एवं गीता (२।१६, नासतो विद्यते मावः)।

सांख्यकारिका की तिथि निश्चित करना एक कठिन समस्या है। परमार्थ ने कारिका एवं उसकी टीका को चीनी माषा में लगमग १४६ ई० में अनूदित किया था, अतः कारिका को हम २५०-३०० ई० के पश्चात् नहीं रख सकते। यह इससे कई शितयों पूर्व की हो सकती है। कुमारिल के श्लोकवार्त्तिक की टीका में उम्बेक ने माधव नामक लेखक का उल्लेख 'सांख्यनायक' के रूप में किया है तथा युर्व ख्वाँग ने भी माधव नामक एक सांख्य-आचार्य का उल्लेख किया है। डा० राधवन ने अपनी 'सख्प मारती' (पृ० १६२-१६४) में दर्शाया है कि माधव सांख्य का एक विध्वंसक आलोचक था, वास्तव में शुद्ध पाठ है—'सांख्यनाशक-माधव' न कि 'सांख्यनायक-माधव' तथा वे सम्मवतः दिखनाग एवं धर्मकीर्ति के पूर्व हुए थे (अर्थात् ५०० ई० के पूर्व)।

शंकराचार्य (देखिए इस अध्याय की पाद-टिप्पणी १) का कथन है कि कुछ उपनिषद्-वचनों से ऐसा प्रकट होता है कि मानो वे सांख्य सिद्धान्त को स्पष्ट रूप से मानते हैं। हम यहाँ कुछ ऐसे उपनिषद्-वचनों को, जो या तो सांख्य सिद्धान्तों को ढँक लेते हैं या सांख्य सिद्धान्त के, अनुसार पारिमाषिक अर्थ वाले हैं, उद्धृत करते हैं। अथवंवेद (१०।८।४३) का एक वचन अवलोकनीय है—'ब्रह्मविद् उस यक्ष को जानते हैं, जो आतमा-युक्त है, जो नव द्वार वाले कमल (शरीर) में तीन गुणों से ढँका हुआ निवास करता है। इसे स्वेतास्वतरोपनिषद् (३।१८) एवं गीता (४।१३ नवद्वारे पुरे देही) से मिलाया जा सकता है। मुण्डकोपनिषद् (२।१।३) ने कहा है—'उससे प्राण, मन, सभी इन्द्रियों, पञ्च तत्त्वों एवं आकाश, वायु, ज्योति (तेज), जल एवं पृथिवी का जन्म हुआ है।' कठोपनिषद् ने इन्द्रियों के पदार्थों, मन, बुद्धि, महान्, अव्यक्त, पुरुष का

११. पुण्डरीकं नवद्वारं त्रिभिर्गुणेभिरावृतम् । तिस्मिन्यद्यक्षमास्मन्वत् तद्वं बह्यविदो विदुः ॥ अयवंवेद (१०१ द्वा४३)। यहाँ पक्षं का क्या अयं है, कहना किन है। यह शब्द ऋग्वेद (४१३।१३, ५१२०१४, ७१६११४) में भी आया है, जहाँ सायण ने विभिन्न अयं किये हैं। एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च । खं वायुज्येंतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणो ॥ मृण्डकोपनिषद्, (२१११३); इन्द्रियेम्यः परा ह्यर्या अर्थेम्यश्च परं मनः । मनः सस्तु परा बृद्धिबुद्धेरात्मा महान्यरः ॥ महतः परमव्यक्तमव्यक्तात्पुरुषः परः । पुरुषान्न परं किचित्सा काष्ट्रा सापरा गतिः ॥ कठोपनिषद् (३११०-११) । कुछ हलके अन्तरों के साथ ये बातें बृहद्योगियाज्ञवल्वयस्मृति (६११६४-१६६) में भी पायी जाती हैं। वे० सू० (११४११) में सांक्य विरोन्नी इस कठ-वचन पर निर्भर रहता है, क्योंकि इससे यह प्रकट होता है कि सांक्य सिद्धान्त वेद पर आवृत हैं। मिलाइए भगवद्गीता (३१४२-४३)। शांकरभाष्य (वे० सू०, ११२११२) ने उल्लेख किया है—'द्वा सुपर्णा सयुजा सक्ताया समानं वृक्षं परिषद्यन्ताते । तयोरेकः पिप्पलं स्वाद्वस्यनक्ष्मभ्योजित्वाक्षोति ॥ मृण्डक० (३११११) क्वेताक्ष्वतरोप० (४१६) एवं ऋ० (११६६४।२०), फिर कहा है—'अपर आह । द्वा सुपर्णा—इति । नेयमृगस्याधिकरणस्य सिद्धान्तं भजते पैद्धगिरहस्यबाह्यणेनान्यथा व्याक्ष्यातत्वात् । तयोरेकः पिप्पलं स्वाद्वत्तीति सस्त्रम्, अनक्ष्यक्ष्योतः ...अभिपक्ष्यति अस्तावेतौ सत्त्वक्षेत्रतौ ।' यह 'द्वा सुपर्णा' नामक मन्त्र वे० सू० (३१३३४) का विषय है।

उल्लेख किया है, जो ऋमशः उच्च कोटि की ओर बढ़ते जाते हैं। यह सांस्य के समान ही है, किंन्तु एक अपवाद है-यथा उपनिषद् ने अहंकार का उल्लेख नहीं किया है और बुद्धि एवं महान् को मिन्न माना है, किन्तु सांख्य ने उन्हें अभिन्न रखा है। अतः स्पष्ट है कि इन दोनों उपनिषदों में विकास का वही सिद्धान्त है जो सांख्य द्वारा भी प्रतिपादित है, अन्तर केवल यह है कि उपनिषदों ने एक परम स्रष्टा (जो अखिल ब्रह्माण्ड का विघाता है) की कल्पना की है, जिसे सांस्य ने छोड़ दिया है और केवल विकासशील कोटि की ओर ही संकेत कर मौन घारण कर लिया है। शंकराचार्य ने वे० सू० (१।२।१२) में 'द्वा सुपर्णा सयुजा' (जो मण्डकोपनिषद् ३।१।१ एवं स्वेतास्वतरोपनिषद् ३।१ एवं ऋ० १।१६४।२० में पाया जाता है) का उद्घरण दिया है और इसकी व्याख्या इसे 'जीव' एवं 'परमात्मा' कहकर की है । आचार्य ने इसके उपरान्त अपने किसी पूर्ववर्ती के तर्क का उल्लेख किया है, जो पैङ्गीरहस्य-ब्राह्मण पर निर्मर रहते हैं, जहाँ मन्त्र के उत्तरार्घ की व्याख्या इस प्रकार की गयी है मानो उसमें सत्त्व (बुद्धि) एवं क्षेत्रज्ञ (आत्मा) की ओर संकेत हो। इससे कुछ लोग इस मन्त्र में सांख्य विचारों को पढ़ते हैं। कटोपनिषद् (३१४) में आया है कि आत्मा का मोक्ता के रूप में वर्णन आत्मा के उस संयोग (सम्मिलन) का फल है जो इन्द्रियों एवं मन के साथ होता है। इवेताइवतरोपनिषद् (६।१३) में स्पष्ट रूप से सांस्य एवं योग की ओर संकेत आया है और उसका कथन है कि 'उस कारण के परिज्ञान पर जो सांख्य एवं योग के अध्ययन द्वारा प्राप्त किया जाता है, वह (व्यक्ति) सभी बन्धनों से छुटकारा पा लेटा है। '१२ यह उपनिषद् उन शब्दों से भरी पड़ी है जो बहुधा सांस्य सिद्धान्त द्वारा प्रयुक्त हुए हैं, यथा-'अव्यक्त' (१।८); 'गुण' (४।७ 'स विश्वरूपस्त्रिगुण:, एवं ६।२, ४ एवं १६); 'ज्ञ' (४।२, ६।१७); 'प्रकृति' (मायां तु प्रकृति विद्यात् ४।१०); 'पुरुष' (१।२, ३।१२, १३, ४।७); 'प्रघान' (१।१०, ६।१० एवं १६); 'लिंग' (१।१३, ६।८) । खेताखन (६।११) ने एक ईखर को इस प्रकार कहा है--'साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्च।' सांख्य ने ईश्वर को स्वीकार नहीं किया है और उसकी उपाधियाँ 'पुरुष' के लिए रख दी हैं। 'पुरुष' तो सांख्य के अनुसार केवल निष्क्रिय साक्षी है, शुद्ध बुद्ध है और वह गुणों से अप्रमावित है। प्रश्नोपनिषद् (४।८) ने पाँच तत्त्वों एवं उनकी मात्राओं (पृथिवी च पृथिवी-मात्रा च. . . ), दस इन्द्रियों एवं उनके पदायों, मन, बुद्धि, अहंकार आदि का उल्लेख किया है"। प्रकृति एवं तीन गुणों के संबंध में अपने सिद्धांत के लिए सांख्य लोग 'अजामेकाम्' (श्वेताश्व० ४।५) १3

१२. नित्यो नित्यानां चेतनश्चेतनानामेको बहूनां यो विदधाति कामान् । तत्कारणं सांस्ययोगाधिगन्यं ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपार्शः ॥ व्वेताक्व० (४।१३) । इसका प्रथम अर्थांश कठो० (४।१ ३०) में आया है । शंकरा-चार्य (वे० सू० २।१।३) ने टिप्पणी की है- यत्तु दर्शनमुक्तं तत्कारणं सांस्थयोगाभिपन्नम् इति, वैदिकमेव तत्त्व-शानं घ्यानं च सांख्ययोगशब्दाम्यामभिरूप्यते प्रत्यासत्तेरित्यदगन्तव्यम् ।' मिलाइए गीता (१३।१६ एवं २१) प्रकृतिं पुरुषं चैव ... जहाँ पुरुष , प्रकृति एवं गृण के सम्बन्ध का उल्लेख है । 'साक्षी' शब्द की व्याख्या पाणिनि द्वारा इस प्रकार की गयी है- 'साक्षाब्द्रव्टिर संज्ञायाम्' (४।२।२६)। 'कैवल्य' शब्द, जो सांस्य का परमार्थ है, 'केवल' (जो क्वेताक्वतरोपनिषद् १।११ एवं ६।११ में आया है) से निष्पन्न हुआ है और उसका अयं है 'केवलस्य भावः'।

१३. अजामेकां स्रोहितशुक्तकृष्णां बह्बीः प्रजाः सृजमानां सरूपाः । अजो हयेको जुवमाणोऽनुशेते जहा-त्येनां मुक्तभोगामजोऽन्यः ॥ स्वेतास्व० उप० (४।५)। यह मन्त्र आलंकारिक ढंग से प्रकृति, पुरुष एवं गुणों मन्त्र का आशय लेते हैं (देखिए शांकरमाध्य, वे० सु० ११४।८)। इस मन्त्र का अर्थ यह है—'एक अजा (अजन्मा) है जो लाल, क्वेत एवं कृष्ण रंग से परिपूर्ण है, किन्तु जो एक-दूसरे से मिलती-जुलती बहुत-सी सन्तानें उत्पन्न करती है। एक अज (विना जन्म वाला) है, जो उसके आश्रय में रहता है (अर्थात् उसे प्यार करता है), उसके पार्श्व में सोता है। एक अन्य भी है, जो उसे, आनन्द पाने के उपरान्त, छोड़ देता है।' इसी प्रकार, सांस्यवादियों का कथन है कि सांस्य सिद्धान्त के प्रवर्तक किएल क्वेताक्ष्वतरोपनिषद् (४१२) में उल्लिखत हैं—'यह वही है, जो आरम्म में, किएल मुनि का, जब वे उत्पन्न हुए, विचारों से लालन-पालन करता है, और जब वे उत्पन्न होते रहते हैं, उन्हें देखता है।' यदि कोई क्वेताक्ष्वतरोपनिषद् के बहुत-से वचनों पर ध्यान दे, यथा—३१४, ४११२ एवं ६११८ पर, तो उसे यही मानना पड़ेगा कि ऋषि किएल (अर्थात् लोहत मुनि), हिरप्यगर्म (सोने के शिशु) ही हैं, जिन्हें प्रथम सृष्टि (हिरप्यगर्म: समवर्तताग्रे, ऋ० १०१२२११) कहा जाता है। ' वे० सू० (२१११) पर शंकराचार्य कहते हैं कि केवल 'किएल' शब्द के आ जाने से ही यह नहीं समझ लेना चाहिए कि वे ही सांस्य के प्रवर्तक थे, क्योंकि एक अन्य किएल मी थे जो वासुदेव कहे जाते थे, जिन्होंने अपनी कृद्ध दृष्टि से सगर के पुत्रों को मस्म कर दिया था। ' शंकराचार्य इतना मानने को सन्नद हैं कि सांस्य एव योग दोनों उन बातों में वैदिक सीमा के अन्तर्गत आ जाते हैं, जो वेद के विरोध में नहीं पड़तीं। पञ्च तत्वों (महामूतानि) का उल्लेख ऐत० उप० (३१३), प्रक्न० (४१४) में तथा इनकी पाँच विशेषताओं (गुणों) का उल्लेख कठोपनिषद (३११४) में हुआ है।

के विषय में ( सांस्य-विरोधी के मत के अनुसार ) बताता है। 'अजा' एवं 'अज' का साधारण अयं है 'बकरो' एवं 'बकरा' । इन शब्दों का यह भी अयं है जिसने जन्म नहीं ग्रहण किया है, अर्थात् 'अजन्मा' अतः 'अजा' प्रकृति के लिए तथा 'अज' पुरुष के लिए है, ये दोनों सांस्य के अनुसार नित्य हैं। 'लोहित' (लाल) 'रज' के लिए, 'शुक्ल' (अवेत) 'सत्त्वगुण' (जो 'प्रकाशक' है) के लिए तथा 'कृष्ण' (काला) 'तम' के लिए प्रयुक्त हुआ है। प्रकृति से बहुत से पदार्थ उद्भूत होते हैं। मन्त्र का दूसरा अर्थाश उस आत्मा की ओर संकेत करता है जो अंवकार से ढंका हुआ है अतः वह बन्धन में रहता है, किन्तु वह व्यक्ति जो गुणों एवं पुरुष के अन्तर को समझ लेता है प्रकृति को छोड़ देता है, अर्थात् मोक्ष पा लेता है। इस श्लोक में एक प्रकृति (यहाँ पर 'अजा' अर्थात् बकरों के रूप में वाँणत) से बहुत से पुरुषों 'अजों' अर्थात् बकरों के सम्बन्धों का उल्लेख है। ये तीनों रंग वास्तव में, कम से तीन तत्त्वों, अर्थात् तेज, जल एवं अस्र (अर्थात् पृथिवी) के लिए प्रयुक्त हैं। देखिए छान्दोग्योपनिषद् (६१३११)—'यदग्ने रोहितं रूपं तेजसस्तद्रपं यच्छुक्लं तदपां यत्कृष्ण तदस्रस्यं'।

१४. या तु श्रुतिः कपिलस्य ज्ञानातिशयं प्रदर्शयन्ती प्रदिश्तिता न तया श्रुतिविरुद्धमिप कापिलं मतं श्रद्धातुं शक्यं कपिलमिति श्रुतिसामान्यमात्रत्वात् । अन्यस्य च कपिलस्य सगरपुत्राणां प्रतप्तुर्वासुदेवनाम्नः स्मरणात् । भाष्य (वे० सू० २।१।१); येन त्वंशेन न विरुष्येते तेनेष्टमेव सांख्ययोगस्मृत्योः सावकाशत्वम् । शंकराचार्य (वे० सू० (२।१।३)।

१५. विष्णुपुराण (४।४।१२) में कपिल को भगवान् पुरुषोत्तम का एक अंश कहा गया है। कपिल ने सगर के उन ६० सहस्र पुत्रों को, जिन्होंने उनके पास चरते हुए अश्वमेध के घोड़े को उनके द्वारा चुराया गया समझ लिया था, भस्म कर दिया था (४।४।१६-२३)। वासुदेव कपिल के लिए देखिए वनपर्व (१०७।३१-३३, चित्रशाला संस्करण) जहाँ आया है—'ततः कुद्धो महाराज कपिलो मुनिसत्तमः। वासुदेविति यं प्राहुः कपिलं मुनिपुंगवम्।।...ददाह सुमहातेजा मन्दबुद्धीन् स सागरान्। यह कथा बनपर्व (४७।७-१८) में भी आयी है।

'सांख्य' शब्द का उल्लेख खेताखि उप० में हुआ है, कठ एवं मुख्डक के कुछ सिद्धान्त सांख्य सिद्धान्त से मिलते हैं तथा स्वेतास्वतरोपनिषद् ने बहुत से ऐसे शब्द प्रयुक्त किये हैं जो सांस्य-सम्बन्धी ग्र थों में आये हैं, अतः प्रश्न उठ खड़ा होता है कि उपनिषदों से सांख्य का क्या सम्बन्ध है ? इस विषय में तीन दृष्टिकोण हैं—(१) उपनिषद् एवं सांख्य के विचार समानान्तर रूप में विकसित हुए, (२) सांख्य ने उपनिषदों के विचारों को बीज रूप में ग्रहण कर उन्हें विस्तृत किया, (३) कुछ उपनिषदों ने सांख्य से उघार लिया। स्थानामाव से इन प्रश्नों का विवेचन यहाँ नहीं किया जायगा। प्रस्तुत लेखक की घारणा है कि सांख्य ने उपनिषदों के विचारों पर अपने को आघारित किया है। प्राचीन उपनिषदें, यथा बृहदारप्यकोपनिषद्, छान्दोग्योपनिषद् आदि सांस्य-सिद्धान्तों एवं प्रणाली के कुछ भी अंश प्रदर्शित नहीं करतीं, किन्तु कठ, मुण्डक, खेताख्तर, प्रश्न (जो छान्दोग्य, बहदारण्यक से अपेक्षाकृत पश्चात्कालीन हैं) में सांस्य के संकेत मिल जाते हैं। शुद्ध रूप से केवल सांस्य-सिद्धान्त-सम्बन्धी ग्रन्थ या लेखक ईसा से कुछ शितयों पूर्व भी नहीं पाये जाते, जब कि प्रमुख उपनिषदें (श्वेता-श्वतर को लेकर लगमग बारह) ई० पू० ३०० के उपरान्त नहीं रखी जा सकतीं। वे० सू० (१।४।८ एवं २।३।२२) ने श्वेताश्वतरोपनिषद् को भी 'श्रुति' के अन्तगंत रखा है। इन सब बातों से स्पष्ट है कि उपनिषदें सांख्य से अपेक्षाकृत अधिक प्राचीन हैं। गार्बे ('डाई सांख्य फिलॉसफी, पृ०३) ने कहा है कि अपने लम्बे इतिहास में सांख्य ने अपने मौलिक सिद्धान्तों में कोई परिवर्तन या परिष्कार नहीं देखा। किन्तु जैकोबी इससे सहमत नहीं हैं, उनका कथन है कि सांख्य का उद्भव समान सांस्कृतिक एवं दाशैनिक माण्डार से हुआ। ओल्डेनवर्ग का कथन है कि सांख्य का उद्गम कठोपनिषद् एवं श्वेताश्वतरोपनिषद् में पाया जाता है और उनकी यह भी घारणा है कि मौलिक सांख्य एक स्वतन्त्र विकास है (डाई लेह्रे डर उपनिषदेन अण्ड डाई अंफांजे डेस बुद्धिज्मस', १८१४, पृ० २०६)। सांख्य एवं योग कौटिल्य को भी ज्ञात ये (सांख्यं योगो लोकायतं चेत्यान्वीक्षिकी, अर्थशास्त्र, १।२, पृ०६) । अतः हम कह सकते हैं कि दार्शनिक सम्प्रदाय के रूप में सांस्य का आरम्म कम-से-कम ईसा पूर्व चौथी शती के पूर्व हो चुका था।

सांख्य सिद्धान्त के उद्गम के विषय में जानकारी के लिए अब इम संस्कृत के ग्रन्थों का अवलोकन करेंगे। सर्वप्रथम हम महामारत को उठायेंगे।

शान्तिपवं १६ के बहुत से वचनों में सांख्य के कुछ सिद्धान्त, पारिमापिक शब्द एवं व्यक्ति दृष्टि-गोचर होते हैं। इस प्रकार के बहुत से स्थल हैं, अतः इम कुछ ही दृष्टान्त उपस्थित करेंगे। २०३वें अध्याय में एक चतुर शिष्य एवं उसके आचार्य की बातचीत पायी जाती है। आरम्भ इस बात से होता है कि वासुदेव ही यह सब हैं (वासुदेव: सर्वमिदम्)। इसके उपरान्त बात बढ़ती है—'जिस प्रकार एक दीपक से सहस्रों दीपक अग्रसरित हो सकते हैं, उसी प्रकार प्रकृति असंख्य वस्तुएँ उत्पन्न करती है, किन्तु ऐसा करने से वह (आकार में) कम नहीं हो जाती; अव्यक्त (प्रकृति) की किया से बृद्धि स्फुरित होती है और (बृद्धि से) अहंकार की उद्मूति होती है, और अहंकार से आकाश निकलता है, जिससे वायु उटता है और तब तेज, जल एवं पृथिवी में प्रत्येक की इसके पूर्ववर्ती से उत्पत्ति होती है। ये बाठ मूल प्रकृतियाँ हैं, और सम्पूर्ण विश्व इनमें केन्द्रित

१६. इस प्रकरण में शान्तिपर्व के वचन हम अध्डारकर ओरिएण्टल रिसर्च इंस्टीच्यूट द्वारा प्रकाशित महाभारत से उद्भुत करेंगे। किन्तु अन्य पर्वो के वचन चित्रशाला प्रेस के संस्करण से लिये बायेंगे।

है' (२४-२६)। १७ इसके उपरान्त ज्ञान के पाँच अंगों अर्थात् पञ्च ज्ञानेन्द्रियों (कर्ण, चर्म, चक्षु, जिह्वा एवं नासिका) एवं पञ्च कर्मेन्द्रियों (हाथ, पर आदि), ज्ञानेन्द्रियों के पञ्च विषयों (शब्द, स्पर्श आदि) एवं १६वें मन (जो विम है) का उल्लेख हुआ है (श्लोक २७-३१)। इसके पश्चात् अध्याय में पुरुष (आत्मा) का उल्लेख है, जो नव द्वार वाले नगर का निवासी है और अमर एवं अविनाशी है १८, जो सभी जीवों में दीपक के समान देदीप्यमान है, चाहे वह बड़ा हो या छोटा। २०४ वें अध्याय में वही कथनोपकथन आगे चलता है और प्रथम श्लोक में आया है कि सभी मूतों की उद्भूति अव्यक्त से होती है और वे पुन: अव्यक्त में ही समा जाते हैं। इसमें क्षेत्र (शरीर, देह) एवं क्षेत्रज्ञ (श्लोक १४) की ओर संकेत है और अन्त में निष्कर्ष रूप में यह कहा गया है कि जिस प्रकार अग्नि-दग्ध बीज नहीं जमते, आत्मा उन क्लेशों से, जो सम्यक् ज्ञान की अग्नि से जल जाते हैं, पुन: सम्बन्धित नहीं होता। १९ अध्याय १०५ में २२-२३ श्लोक तीन गुणों की विशेषता बताते हैं। अध्याय २०६ में आया है कि जब जीव क्रोध, लोम, मय, दर्ध को संयमित कर लेता है तो वह परमात्मा, अर्थात् विष्णु में, जो अंव्यक्त रूप है, समाहित हो जाता है। अध्याय २०७ में उन उपायों का उल्लेख है जिनके द्वारा परम लक्ष्य की प्राप्ति की जा सकती है और ब्रह्मचर्य को प्रथम उपाय माना गया है। इन अध्यायों में जो सिद्धान्त कहे गये हैं और जिनमें कुछ सांख्यकारिका के अनुरूप हैं, वे वेदान्त के परब्रुह्म की संगति में बैठ जाते हैं, किन्तु मौलिक सांख्य में तो परब्रुह्म की बात ही नहीं उठती।

शंकराचार्य ने वे० सू० (२।२।३७) के माध्य में स्पष्ट रूप से कहा है कि कुछ ऐसे दार्शनिक थे जिन्होंने सांख्य एवं योग के सिद्धान्तों को अपना लिया था, परमेश्वर की कल्पना कर ली थी और ऐसी बारणा रखते थे कि तीनों, अर्थात् प्रधान, पुरुष एवं ईश्वर एक-दूसरे से मिन्न हैं। अतः महामारत में जो सांख्य की ओर संकेत मिलते हैं, सम्मवतः वे उन दार्शनिक सिद्धान्तों से सम्बन्धित हैं जिनमें तीनों, अर्थात् प्रकृति, पुरुष एवं परमारमा को स्वीकार किया गया था, जिनसे उस पश्चात्कालीन सांख्य सिद्धान्त की उद्मूति हुई जिसने विश्व के परम शासक की घारणा को त्याग दिया। शान्ति पवं के नारायणीय प्रकरण में सांख्य, योग, पाञ्चरात्र, वेदों एवं पाशुपत को 'ज्ञानानि' एवं 'नानामतानि' (विभिन्न दृष्टिकोण) की संज्ञा दी गयी है और किपल

१७. मूलप्रकृतयोऽष्टौ ता जगदेतास्ववस्थितम् । ज्ञानेन्द्रियाण्यतः पञ्च कर्मे न्द्रियाण्यपि । विषया पञ्च चैकं च विकारे षोडशं मनः ॥ श्लोक २६-२७ । मिलाइए सांस्यकारिका (३)।

१८. नवहारं पुरं पुष्यमेतैर्भावैः समन्वितम् । व्याप्य शेते महानात्मा तस्मात्पुरुष उच्यते ।। शान्तिपर्व (२०३।३५) । मिलाइए भगवद्गीता 'नवहारे पुरे देही नैव कुर्वन् न कारयन् ।' 'पुरुष' शब्द सामान्यतः इस प्रकार व्युत्पन्न किया जाता है, 'पुरि शेते इति पुरुषः', देखिए निरुवत (१।१३)ः यथा चापि प्रतीतार्थानि स्युत्सयै-तान्याचक्षीरन् पुरुषं पुरिशय इत्याचक्षीरन्; किन्तु २।३ में इसने इसकी तीन व्युत्पत्तियाँ दी हैं 'पुरुषः पुरिषादः पुरिशय पूरयतेर्वा' (प्रथम है सद् अर्थात् बैठना घातु से उत्पन्न, पुरि-्ष) । 'पुरि शेते' से व्युत्पन्न शब्द बृह० उप० (२।४।१८)में आया है 'स वा अयं पुरुषः सर्वासु पूर्षु पुरिशयः ।' 'नवहारे पुरे देही ' श्वेताश्व० (३।१८) में आया है।

१६. योगसूत्र में 'बलेश' एक पारिभाषिक शब्द है जहां यह अधिकतर आया है, यथा—१।२४, २।२ एवं ३, २।१२, ४।२८ एवं ३०। योगसूत्र (२।३) में पांच बलेशों को इस प्रकार बताया गया है—'अविद्या-अस्मिता—राग—द्वेय—अभिनिवेशाः बलेशाः।' वे लोगों को तंग करते हैं, अतः बलेश कहे जाते हैं (बिलश्यन्ति पुरुषम्)।

को, जो परमर्षि कहे गये हैं, सांख्य का प्रवर्तक माना गया है। अध्याय २६४ (क्लोक २६-४६) में सांख्य के २५ तत्त्वों का उल्लेख है, यथा प्रकृति या अव्यक्त, महत्, अहंकार, अहंकार से उत्पन्न पञ्चतत्त्व (इन आठों को प्रकृतियाँ कहा गया है) एवं १६ विकार (क्लोक २६) । इन्हें क्षेत्र कहा जाता है, आत्मा को २५वाँ तत्त्व कहा गया है और उसे क्षेत्रज्ञ एवं पुरुष की संज्ञा मिली है (इलोक ३७, 'अव्यक्ते पुरे बोते पुरुषश्चेति कथ्यते')। ईववर या ब्रह्म के विषय में इस अध्याय में कुछ नहीं आया है।

शान्तिपर्व के अध्याय २११-२१२ (जिनमें कुल १०० क्लोक हैं) में मिथिला के राजा जनक (जो यहाँ 'जनदेव' कहे गये हैं) द्वारा पञ्चिशिख से ज्ञान ग्रहण करने का उल्लेख है। पञ्चिशिख सम्पूर्ण विश्व का ग्रमण करते हुए मिथिला पहुँचे थे। पञ्चशिख को आसुरि का प्रथम एवं सर्वश्रेष्ठ शिष्य कहा गया है और ऐसा उल्लेख हुआ है कि उन्होंने पञ्चस्रोतों पर<sup>२०</sup> एक सहस्र वर्षों तक सत्र का सम्पादन किया था । वे कपिला नाम्नी ब्राह्मणी से उत्पन्न हुए थे और इसी से उन्हें कापिलेय (क्लोक १३–१५) कहा गया है। जनक के दरबार में एक सहस्र आचार्य रहते थे जो विभिन्न सम्प्रदायों के दृष्टिकोणों को उपस्थित करते थे। क्लोक ६ में आया है कि पञ्चिशिख ने परमीय कपिल एवं प्रजापित के समान प्रकट होकर लोगों को आक्वर्य में डाल दिया और अपने तर्कों से सैकड़ों आचार्यों को भ्रमित कर दिया (क्लॉक १७)। आगे चलकर जनक ने उन आचार्यों को छोड़ दिया और पंचशिख का अनुसरण किया (श्लोक १८)। जाति या कृत्यों एवं समी कुछ के विषय में उन्होंने जनक के मन में वितृष्णा उत्पन्न कर दी और उनके समक्ष सांख्य द्वारा उद्घोषित परममोक्ष की व्याख्या उपस्थित की । अध्याय २१२ में पञ्चिशास ने पाँच तत्त्वों, पाँच शानेन्द्रियों, पाँच कर्मेन्द्रियों, मन (स्लोक ७-२२) तथा सात्त्विक, राजस एवं तामस मावों के लिंगों (क्लोक २४-२८) की उद्घोषणा की है तथा वर्णन किया है कि किस प्रकार आत्मा को खोजने वाला व्यक्ति आनन्द एवं क्लेश के वन्यनों से मुक्त होता है और जरा तथा मृत्यु के मय के ऊपर उठकर अमरत्व को प्राप्त करता है। ये दोनों अध्याय स्पष्ट रूप से तार-तम्य के साथ सिद्धान्त उपस्थित नहीं करते और ऐसे शब्दों का प्रयोग करते हैं जो २५ तत्त्वों की संगति में बैठ नहीं पाते । अध्याय २१२ (इलोक १२) में 'एकाक्षर ब्रह्म को कतिपय रूपों का घारणकर्ता' कहा गया है। उदाहरणार्थं, 'पुरुषावस्थमव्यक्तम्' का क्या अयं है, कहना किंत है। इन शब्दों से यही अयं निकाला जा सकता है कि पञ्चशिख ने उस अव्यक्त (अर्थात् प्रधान) के बारे में (जनक को) ज्ञान दिया, जो पुरुष पर निमंर है (अर्थात् जो पुरुष के संयोग से क्रियाशील होता है) और वह पुरुप परम सत्य है। इसमें पुनः कहा गया है कि पञ्चिशिल इष्टियों एवं सत्रों के सम्पादन से उत्पन्न ज्ञान में पूर्ण हो गये, तपों द्वारा उन्होंने ईश्वर का साक्षात्कार पाया, क्षेत्र तथा क्षेत्रज्ञ के बीच के अन्तर का परिज्ञान किया तथा ओम् के प्रतीक के रूप में ब्रह्म की अनुमूति प्राप्त की । 3 अतः शान्तिपर्व के इन अध्यायों में पञ्चशिख का जो सिद्धान्त प्रकट हुआ है,

२०. पञ्चल्रोत सम्भवतः 'पञ्चनद' (पंजाब की पाँच निवयाँ) हैं। इस संस्करण में शान्तिपवं ने अध्याय २११ में एक इलोक छोड़ दिया है—'पञ्चल्रोतिस निष्णातः पञ्चरात्रविशारदः। पञ्चतः पञ्चकृत् पञ्चगुणः पञ्चिशितः स्मृतः ॥' यहां पञ्चिशित को पञ्चरात्र (वैष्णव) के सिद्धान्तों में निष्णात माना गया है, वे कापिलेय कहे गये हैं अतः सम्भवतः उनकी माता का नाम कपिला था।

२१. तं समासीनमागम्य मण्डलं कापिलं महत् । पुरुषावस्थमव्यक्तं परमार्थं न्यबोधयत्।। इप्टिसत्रेण संसिद्धो भूयश्च तपसा मुनिः। क्षेत्रक्षेत्रज्ञयोर्ब्यक्तं बुबुषे देवदर्शन।। यत्तदेकाक्षरं ब्रह्म नानारूपं प्रबृश्यते। शान्ति० वह वास्तव में अद्वैत है, जिस पर पश्चात्कालीन सांख्य के कुछ समान सिद्धान्त बैठा दिये गये हैं, जिससे सृष्टि आदि की व्याख्या की जा सके 1<sup>22</sup> शान्तिपर्व (३०६।४६–६६, चित्रशाला प्रेस संस्करण–३१८।४८–६२) में विश्वावसु याजवल्क्य से कहते हैं कि उन्होंने २४ तत्त्वों के बारे में जैगीषव्य, असित-देवल, वार्षगण्य (पराशर गोत्र के), मृगु पञ्चशिख, किपल, शुक, गोतम, आष्टिषेण, गर्ग, नारद, आसुरि पुलस्त्य, सनत्कुमार, शुक्र एवं कश्यप से सुना है। पुन: ३३६।६५ (चित्रशाला सं० ३१८।६७) में आया है कि याजवल्क्य ने सांख्य एवं योग दोनों पर पूर्ण रूप से अधिकार प्राप्त कर लिया था। शान्तिपर्व (३०६।४, चित्रशाला सं०) में आया है कि सांख्य एवं योग दोनों एक हैं। 23

महाभारत में पञ्चिशिख का बहुचा उल्लेख हुआ है। शान्तिपर्व (३०७ वाँ अध्याय, कुल १४ श्लोक) में युधिष्ठिर ने मीष्म से पूछा है कि किस प्रकार कोई जरा या मृत्यु के ऊपर उठ सकता है, क्या तपों द्वारा वा कृत्यों द्वारा या वैदिक अध्ययन द्वारा या रसायन प्रयोगों के द्वारा कोई इनके ऊपर उठ सकता है? भीष्म

(२११।११-१३)। 'पुरुषावस्यं' का विग्रह करना चाहिए (जिससे कि इसका कुछ अर्थ निकल सके), यथा 'पुरुषे अवस्था' (अवस्थानं यस्य) या 'पुरुषे अवतिष्ठते इति'। 'मण्डलं कापिलं महत' का अर्थ सर्वथा स्पष्ट नहीं हो पाता, किन्तु अहिब ब्न्यसंहिता (१२।१८-२६) के बचनों से ऐसा प्रकट होता है कि कपिल के सांख्य-तन्त्र के सिद्धान्त दो मण्डलों में विभाजित थे, यथा प्राकृत एवं वैकृत और दोनों में कम से ३२ एवं २८ विषय थे। 'सांस्यरूपेण संकल्पो वैष्णवः कपिलावुषेः। उदितो याद्शः पूर्वं ताद्शं शणु मेऽखिलम्।। षष्टिभेदं स्मृतं तन्त्रं सांख्यं नाम महामृते। प्राकृतं वैकृतं चेति मण्डले हे समासतः॥ टीकाकार अर्जन मिश्र ने इसे यों समझा है—'कपिल का महान् सिद्धान्त उनके (पञ्चिशिल के) पास प्रकाश के पुञ्ज के रूप में आया और उनको परम सत्य का अर्थ बताया।' किन्तु यह बहुत खींचातानी वाला अर्थ है। 'न्यबोधयत्' के कर्ता के तथा 'समासीनम्' (किसकी ओर संकेत करता है ? ) के विषय में शंका है । प्रस्तुत लेखक को ऐसा जँचता है कि अर्थ यों होना चाहिए- पंचिशिल उनके (जनक के) पास आये और उन्हें महान कापिल मण्डल का ज्ञान दिया, जो सबसे बड़ा सत्य है, अव्यक्त है...आदि ।' संस्कृत वाक्य के नियम के अनुसार 'आगम्य' एव 'न्यबोधयत्' का कर्ता एक ही (अर्थात् पञ्चित्राख) होना चाहिए। 'समासीनं' जनक की ओर संकेत करता है। मिलाइए 'एकाक्षरं परं ब्रह्म' (मनु २।८३) एवं 'ओमित्येकाक्षरं ब्रह्म व्याहरन् भामनुस्मरन्' (गीता ८।१३) । अध्याय २११ का क्लोक १३ यह है— 'आसुरिमंण्डले तस्मिन् प्रतिपेदे तदव्ययम्।' (अव्यय एकाक्षर-ब्रह्म की ओर संकेत करता है)। अतः मण्डल का अर्थ यों किया जाना चाहिए-'सिद्धांतों का वह वृत्त या मण्डल जो सर्वप्रथम कपिल द्वारा विवेचित हआ।'

२२. पञ्चिशिख ने जनक को जो ज्ञान दिया, उसकी स्थित शान्तिपर्व में इस प्रकार व्यक्त है (२१२। ४०-४१)—'न खलु मम नुषोऽपि बह्यतेऽत्र स्वयमिदमाह किल स्म भूमिपालः। इदममृतपदं विदेहराजः स्वयमिह पञ्चिशिखेन भाष्यमाणः।।' मिलाइए शान्ति० (१७१।४६) अनन्तं बत में वित्तं यस्य मे नास्ति किञ्चन। मिथिलायां प्रवीद्तायां न मे बह्यित किञ्चन।। चम्मपद २००, उत्तराध्ययन सूत्र (६।१४) 'सुहं वसामो जीवामो ब्रोस मोणित्य किंचण। मिहिलाए दञ्जामाणीए न मे दञ्जाइ किंचण।।' इमां नुयो वेद विमोक्षबृद्धिमात्मानम-न्विष्छित चाप्रमत्तः। न लिप्यते कर्मफलैरनिष्टैः पत्रं विसस्येव कलेन सिक्तम् ।। शान्ति० (२१२।४४)।

२३. यदेव योगाः पश्यन्ति तत्सांख्यैरिप दृश्यते । एकं सांख्यं च योगं च यः पश्यति स पश्यति ।।

ने जनक एवं मिक्षु पञ्चिशिख के संवाद का उदाहरण दिया है। पञ्चिशिख का उत्तर है कि इन दोनों से छुट-कारा कोई नहीं पा सकता; यह मार्ग में लोगों के मिलन सा है (अर्थात् क्षणिक है)। किसी ने स्वर्ग या नरक नहीं देखा है, अपना कर्त्तव्य है वेदों के आदेशों का उल्लंघन न करना, दान एवं यज्ञ करना। इस अध्याय में सांख्य सिद्धान्त की ओर कोई विशिष्ट संकेत नहीं है, यद्यपि पञ्चिशिख के मत दिये गये हैं। अध्याय ३०८ (कुल १६१ श्लोक हैं, किन्तु केवल ३० श्लोकों में पञ्चिशिख के सिद्धान्त का उल्लेख है) में युधिष्टिर ने प्रश्न किया है— 'किस व्यक्ति ने बिना गृहस्थाश्रम छोड़े मोक्ष प्राप्त किया है ?' इस पर भीष्म ने उत्तर दिया है जो जनक (धर्मध्वज) एवं मिक्षुकी सुलमा के संवाद के रूप में है। जनक वेदज्ञ थे, मोक्षशास्त्र एवं राजधर्म में पारंगत थे, उन्होंने अपनी इन्द्रियों पर संयम रखा या और वे पृथिवी के शासक थे। सुलमा ने संन्यासियों से राजा जनक के सदाचार की वातें सुन रखी थीं, अतः उसमें सत्य की जानकारी की प्यास थी। उसने योगवल से अपना भिक्ष्की रूप छोड़ दिया और एक अत्यन्त सुन्दर नारी का रूप घारण कर जनक से मिली । जनक ने उसे बताया कि वे पाराशर्य गोत्र के वृद्ध भिक्षु पञ्चिशिख के शिष्य हैं, जो वर्षाऋतु में उनके साथ चार मास रहे और उन्हें (जनक को) सांस्य, योग एवं नीति-शास्त्र इन मोक्ष के तीन स्वरूपों के बारे में बताया, किन्तु शासक-पद छोड़ ने के लिए कोई बात नहीं कही। जनक ने कहा- सभी प्रकार की विषयासिक्त को त्याग कर तथा परमोत्तम पद पर स्थित ( शासक ) रहकर मैं मोक्ष के तीन मार्गों का अनुसरण करता हूँ, इस मोक्ष का सर्वोच्च नियम है 'विषयासनित से मुक्ति, विषयासनित का अमाव सम्यक ज्ञान से होता है, जिसके द्वारा व्यक्ति (संसार के) बन्धन से छुटकारा पाता है।' जनक ने आगे प्रकट किया है कि उस भिक्षु द्वारा, जो अपनी शिखा के कारण पञ्चिशिख कहे जाते हैं, ज्ञान प्राप्त करने के कारण वे सभी विषयों से मुक्त हैं, यद्यपि वे अपने राज्य का शासन करते जा रहे हैं, वे इस प्रकार अन्य संन्यासियों से पृथक् हैं। इसके उपरान्त जनक ने (३०८।३८-४१) मोक्ष के तीन प्रकारों का एक अन्य अर्थ किया है जो पञ्चिशल द्वारा उन्हें प्राप्त हुआ था, यथा—(१) लोकोत्तर ज्ञान एवं सर्वत्याग, (२) कर्मों के प्रति ज्ञाननिष्ठा एवं (३) ज्ञान तथा कर्म का समुच्चय, और ऐसा कहा गया है कि जो इस तीसरे मार्ग का अनुसरण करते हैं वे गृहस्यों से कई रूपों में मिलते-जुलते हैं। जनक ने अपना दृष्टिकोण यों उपस्थित किया है-काषायधारण, सिर-मुण्डन, कमण्डलु का प्रयोग केवल वाहरी चिह्न हैं, ये मोक्ष की ओर नहीं ले जाते, मोक्ष केवल अकिञ्चनता से नहीं प्राप्त होता, घन-प्राप्ति से ही बन्धन नहीं होता, यह ज्ञान ही है जिसके द्वारा मुक्ति प्राप्त होती है, चाहे पास में घन रहे या न रहे। २४ रलोक ४० से प्रकट होता है कि पञ्चिशिख ने मोक्षनिष्ठा के तीसरे प्रकार (ज्ञान-कर्म-समुच्चय) पर बल दिया है और जनक ने इसे ही स्वीकार किया है। ३०८ वें अध्याय का शेषांश जनक द्वारा सुलमा पर लगाये गये अमि-योग तथा जनक के विरोध में दिये गये सुलमा के मर्मधाती वाक्य-वाणों से सम्बन्धित है । २० अन्त में वह

२४. काषायधारणं मौण्डयं त्रिविष्टन्धः कमण्डलुः। लिङ्गान्यत्ययंमेतानि न मोक्षायेति मे मितः॥... आकिञ्चन्ये न मोक्षोऽस्ति कैञ्चन्ये नास्ति बन्धनम्। कैञ्चन्ये चेतरे चैव जन्तुर्ज्ञानेन मुच्यते॥ शान्ति० (३०८। ४७ एवं ४०) । 'अकिञ्चन' का अर्थ होता है वह जिसके पास कुछ भी न हो एवं आर्कञ्चन्य का अर्थ है 'अकिञ्चन २५. कुछ प्रत्युत्तर नीचे विये जाते हैं-- पद्मात्मिन पर्रात्मश्च समतामध्यवस्यित । अय मां कासि कस्येति होने की स्थित।'

किमर्थमनुपुच्छसि । ... सर्वः स्वे स्वे गृहे राजा सर्वः स्वे स्वे गृहे गृहो । निप्रहानुप्रहो कुवँस्तुत्यो जनक

कहती है—'आपने अवस्य पञ्चिशिख से मोक्ष के सम्पूर्ण सिद्धान्त को, उसकी प्राप्ति के साधनों के साथ, उन उप-निषदों के वाक्यों के साथ जो उसकी व्याख्या करते हैं या (ध्यान के) सहायकों के साथ और निश्चित निष्कर्षों के साथ सुन लिया है।'

उपर्युक्त अन्तिम वचन स्पष्ट रूप से मोक्ष के विषय में उपनिषदों की ओर संकेत करता है और पूर्ववर्ती बातें जनक के सम्बन्ध में विषयासिकत से छुटकारे की ओर संकेत करती हैं (३०८।३७, मुक्तसंग)। बृहदारण्य-कोपनिषद् (३।१) में विदेह के राजा जनक द्वारा सम्पादित यज्ञ का उल्लेख है। राजा जनक ने उपस्थित ब्राह्मणों के मध्य यह घोषणा की थी कि मैं उस ब्राह्मण को, जो अत्यन्त गम्भीर रूप से विद्वान् और ब्रह्मिष्ठ होगा, एक सहस्र गायें दूंगा। याज्ञवल्क्य ने अपने शिष्य को यह आज्ञा दी कि वह गायों को हाँक ले चले, इस पर एक विद्वत्तापूर्ण प्रश्नोत्तर-विमर्श उठ खड़ा.हुआ, जिसमें ऋद्ध ब्राह्मणों एवं एक नारी ने भाग लिया और प्रश्नों की बौछार याज्ञवल्क्य को सहनी पड़ी। प्रश्नकर्ता थे-अश्वल (जनक के पुरोहित) जारत्कारव आर्तमाग, मुज्य, लाह्यायनि, उषस्त चाक्रायण, कहोड़ कौषींतकेय, गार्गी वाचक्नवी, उद्दालक आरुणि, विदग्ध शाकल्य (३।१-£, जिसका अन्त 'विज्ञानमानन्दं ब्रह्म' के साथ हुआ है)। बृह० उप(४।२) में ऐसा आया है कि जनक याज-बल्क्य के पास गये, श्रद्धा से उनके समक्ष झुके और प्रार्थना की-मुझे सिखाइए । याज्ञवल्बय ने उनसे कहा- आपने वेदाध्ययन किया है, आचार्यों ने आपके समक्ष उपनिषदों की व्याख्या की है, किन्त जब आप इस शरीर का त्याग करेंगे, तो कहाँ जायेंगे ?' जनक ने कहा कि वे इस प्रश्न का उत्तर नहीं जानते और ऋषि से प्रार्थना कि वे उन्हें इस विषय में प्रकाश दें। इसके उपरान्त एक लम्बा विवेचन चल पड़ा है (ब० उ० ४।२...) जिसमें प्रसिद्ध वचन 'स एष नेति नेत्यात्मा अगृह्यो न हि गृह्यते...असङ्गणो न हि सज्जते...अमयं वै जनक प्राप्तोसि' (४।२।४) आया है। प्रस्तुत लेखक को ऐसा लगता है कि किसी व्यक्ति ने सांख्य सिद्धान्तों के प्रचार के लिए शान्तिपर्व में उन सांस्य-सम्बन्धी वचनों का समावेश कर दिया जिनमें जनक के गरु के रूप में याज्ञवल्क्य के स्थान पर पञ्चिशिख को रख दिया गया है।

उपर्युक्त विवेचनों से यह प्रकट हो जाता है कि शान्तिपर्व के अध्यायों में जो सांख्य सम्बन्धी मत प्रकाशित हैं, वे सांख्य के मूल से मेल नहीं खाते, इतना ही नहीं, पञ्चशिख के मत जो अध्याय २११-२१२ में प्रकाशित हैं वे ३०८वें अध्याय के मतों से भिन्न हैं । अध्याय ३०८ में ज्ञान-कर्मसमुच्चय ही पञ्चशिख के मत
के रूप में प्रकाशित है, जब कि हम जानते हैं कि सांख्य मुक्ति के लिए केवल ज्ञान को प्रधानता देता है। यह
द्रष्टव्य है कि इन अध्यायों में पञ्चशिख के किसी ग्रन्थ की ओर संकेत नहीं है, वे केवल घूमने वाले संन्यासी
के रूप में विणत हैं जिनके अपने कुछ विशिष्ट मत हैं। प्रस्तुत लेखक को प्रतीत होता है कि शान्तिपर्व के लेखक
महोदय के समक्ष कोई ग्रन्थ नहीं था, प्रत्युत उन्होंने परम्परा से आयी हुई यह बात सुन रखी थी कि पञ्चशिख एक बड़े सांख्य प्रचारक थे। प्रो० कीय का मत है कि शान्तिपर्व का पञ्चशिख वह पञ्चशिख नहीं है
जो षष्टितन्य का लेखक है (सांख्य सिस्टेम, पृष्ठ ४८)।

राजिभः ॥ ३०८ । १२६-२७, १४७ । ननु नाम त्वया मोक्षः कृत्तनः पञ्चिशिलाच्छु तः । सोपायः सोपिनषदः सोपासङ्गः सिनश्चयः ॥ ३०८ । १६३ । टीकाकार नीलकष्ठ ने व्यास्या की है-उपासङ्गो ध्यानाङ्गानि यमादीनि ।

शान्तिपर्व में कुछ अन्य अध्याय भी हैं जहाँ पर सांख्य सिद्धान्तों एवं तत्सम्बन्धी पारिमाधिक शब्दों का उल्लेख हुआ है, किन्तु वे वासुदेव या परमात्मा की ओर संकेत करते हैं। उदाहरणायं, अध्याय ३४० (श्लोक २३, २४, २६-२७, ६४-६४) में नारद से स्वयं मगवान् ने सांख्य के कुछ सिद्धान्तों का विवेचन किया है, यथा २४ तत्त्व एवं पुरुष (२५वाँ तत्त्व), तीनों गुण, पुरुष (जो क्षेत्रज्ञ एवं मोक्ता है), आचार्य (जो सांस्य के विषय में निश्चित निष्कर्षों तक पहुँच गये हैं) लोग उसे ईश्वर कहते हैं जो सूर्य के मण्डल में कपिल के समान है, वह हिरण्यगर्म, जो वेद में प्रशंसित है और योगशास्त्र का प्रणेता है, 'मैं' ही हूँ।

न-केवल शान्तिपर्व में प्रत्युत महामारत के अन्य पर्वों में भी सांस्य सिद्धान्त का विवेचन हुआ है। उदाहर-णार्थ, आश्वमेधिक (३५।४७-४८) ने सत्त्व, रज एवं तम का आत्मगुणों के रूप में उल्लेख किया है और उनके सन्तुलन की चर्चा की है। इसी अध्याय में, अन्यत्र २४ तत्त्वों का उल्लेख है, यथा—अव्यक्त, महान्, अहंकार आदि

तथा तीनों गुणों की चर्चा है।

आसुरि का उल्लेख सांस्यकारिका द्वारा कपिल के शिष्य के रूप में हुआ है, योगसूत्र-माष्य (१।२५) एवं शान्तिपर्व (अध्याय ३०६) में भी इनकी चर्चा उद्धरणों में हुई है। किन्तु इनके द्वारा लिखित कोई ग्रन्य नहीं है और किसी लेखक ने इनका कोई उद्धरण मी नहीं दिया है (केवल एक जैन लेखक हरिमद्र ने इनका एक क्लोक उद्घृत किया है)। कपिल किवदन्तीपूर्ण एवं पुराणकवात्मक व्यक्ति हैं। ऋग्वेद (१०।२७।१६) में कपिल दस अंगिरसों में परिगणित हैं। कपिल-सम्बन्धी ग्रामक गायाओं के लिए देखिए सांस्य-प्रवचन-माध्य पर हाल की मुमिका (प० १४)। महामारत-सम्बन्धी संकेतों को हमने पहले ही देख लिया है। वनपर्व (२२१।२६) में कपिल को सांस्थ-योग का प्रवर्तक कहा गया है, परमिष की उपाधि दी गयी है और अनि का अवतार माना गया है। मत्स्यपूराण (१०२।१७-१८) में आया है कि ब्रह्मा के सात पुत्रों, यथा-सनक, सनन्द, सनातन, कपिल, आसुरि, बोढु एवं पञ्च-शिख को जल-तर्पण करना चाहिए। वामन-पुराण (६०।७०) ने कपिल (सांस्य के ज्ञाता के रूप में), वोढ, आसुरि, पञ्चिशिख (योगयुक्त के रूप में) का उल्लेख किया है और कहा है कि सनत्कुमार ब्रह्मा के पास योग-विद्या सीखने के लिए गये। 28

कात्यायन के स्नानसूत्र (कण्डिका ३) में, जो पारस्करगृह्यसूत्र से सम्बन्धित है, निर्दिष्ट केवल ये ही ऐसे सात व्यक्ति हैं जिन्हें ऋषियों के साथ तर्पण किया जाता है। मागवतपुराण (१।३।१०) में कपिल को विष्णु का पाँचवाँ अवतार कहा गया है, उन्हें सिद्धेश की उपाधि दी गयी है तथा आसुरिका सांस्थ-शिक्षक कहा गया है (उस सांख्य की शिक्षा देने वाला कहा गया है जो अब समय के फेर से पुराना पड़ गया) । गीता (१०।२६, सिद्धानां कपिलो मुनिः) ने कपिल को एक मुनि तथा सिद्धों में सर्वश्रेष्ठ माना है। सांस्थकारिका ने उन्हें एक मुनि

के रूप में माना है। कूर्म पुराण (२।७।७) ने गीता की ही बात कही है।

२६. मनुध्यांस्तर्पयेद् अक्त्या ब्रह्मपुत्रानृषींस्तथा। सनकश्च सनन्दश्च तृतीयश्च सनातनः॥ कपिलक्ष्चासुरि-व्चैव वोदुः पञ्चिशिखस्तया। सर्वे ते तृष्तिमायान्तु महत्तेनाम्बुना सदा ॥ मत्स्य० (१०२।१७-१८)। ब्रह्माण्ड पुराण (४।२।२७२-२७४) ते ब्रह्मा के इन सात पुत्रों का उल्लेख किया है किन्तु निम्न कम से। वामनपुराण (६०।६६-७०) ने सातों पुत्रों को इस कम में रखा है-सनत्कृमार, सनातन, सनक, सनन्दन, कपिल, बोढु एवं आसुरि और अन्त में पञ्चित्राल को जोड़ दिया गया है। बृहद्योगियातवल्बयस्मृति (७।६६) में ये सार्तो बहुग के मानव पुत्र कहे गये हैं।

बृहदारण्यकोपनिषद् (२।६।३ एवं ६।५।२-३) में, जिसमें आचार्यों एवं शिष्यों की सूचियों में अन्तर पाया जाता है, आसुरि को प्रथम सूची में मरद्वाज का शिष्य तथा दूसरी सूची में याज्ञवल्क्य का शिष्य कहा गया है। प्रत्येक सूची में ब्रह्मा के उपरान्त कम-से-कम ६० आचार्यों के नाम आये हैं। पहली बात तो यह है कि इन सूचियों में सचाई कितनी है यह कहना कठिन है, दूसरी बात -यह है कि दोनों सूचियों में उल्लिखित आसुरि को कपिल का ही शिष्य कहना कहाँ तक ठीक होगा।

सांस्य सिद्धान्त में पञ्चिशिख का एक महत्त्वपूर्ण नाम है। उस सिद्धान्त के विषय में उनका कमबद्ध ग्रन्थ है षिट्तिन्त । सांस्थकारिका (७० एवं ७२) ने इस ग्रन्थ का उल्लेख किया है। इस ग्रन्थ में ६० विषयों एवं ६० सहस्र गाथाओं की चर्चा है। प्रस्तुत लेखक को प्रो० कीथ की यह मान्यता स्वीकार्य नहीं है कि सांस्थकारिका (७२) में षिट्तिन्त का कहा गया है। प्रस्तुत लेखक को प्रो० कीथ की यह मान्यता स्वीकार्य नहीं है कि सांस्थकारिका (७२) में षिट्तिन्त की ओर जो संकेत है वह किसी ग्रन्थ की ओर नहीं है, प्रत्ययुत वह ६० विषयों वाले एक दर्शन की ओर है। आर्या ७२ की एक संस्कृत टीका थी, जो सन् ५४६ ई० में चीनी माषा में अनूदित की गयी, जिसमें यह कहा गया कि ग्रन्थ में ६० गाथाएँ थीं विल्तु मामती (बाचस्पतिकृत वे० सू० २।१।३ की टीका) ने इसे वार्ष-गण्य का माना है। यह बाचस्पति की तृटि हो सकती है, या यह सम्मव है कि उन्होंने पञ्चशिख एवं वार्षगण्य को एक ही व्यक्ति समझा हो—पहला 'पुकाल' नाम तथा दूसरा गोत्र नाम हो। योगसूत्र (१।४।२४, ३६; २।४।-६, १३, १७, १८, २०; ३।१३ एवं ४१; ४।१३—तथा च शास्त्रानुशासनं 'गुणानाम्...) में गद्यात्मक वचन आये हैं जिन्हें वाचस्पति ने पञ्चशिख के माना है। सांस्थकारिका(२) की टीका में वाचस्पति ने पञ्चशिख का माना है और उस सूत्र में किपल को 'आदिविद्वान्' (सांस्थ के प्रथम आचार्य) एवं 'परमिष्ठ' कहा गया है और ऐसा आया है कि किपल ने आस्रि को तन्त्र एवं सांस्थ-सिद्धान्त का ज्ञान दिया।

शान्तिपर्व (अघ्याय ३०६) में विश्वावसु गन्धवं तथा याज्ञवल्क्य का जो संवाद आया है उसमें उन मुनियों की सूची दी हुई है जिनसे विश्वावसु ने बहुत कुछ ज्ञान ग्रहण किया, किन्तु विश्वावसु ने याज्ञवल्क्य से सांख्य एवं योग की व्याख्या के लिए प्रार्थना की है। याज्ञवल्क्य बताते हैं कि प्रकृति को प्रधान मी कहते हैं, जिसे २५वें (अर्थात् पुरुष) का ज्ञान नहीं होता और २६वां (अर्थात् परमात्मा) मी होता है। उस सूची में निम्नलिखित नाम आये है—जैगीषव्य, असित, देवल, पराशर गोत्र के वार्षगण्य, मिक्षु पञ्चिशिख, किपल, शुक, गौतम, आर्ष्टिषण, गाम्यं, नारद, आसुरि, पुलस्त्य, सनत्कुमार, शुक्र, कश्यप के पिता। ये मुनि तिथि-क्रम से नहीं रखें गये हैं और कितपय मुनि सांख्य एवं योग के विषय में महत्त्वपूर्ण स्थान रखते हैं। यह हम पहले ही देख चुके हैं कि पञ्च-शिख पराशर गोत्र के थे और उपर्युक्त सूची में वार्षगण्य महोदय मी उसी गोत्र के कहे गये हैं। वाचस्पित ने सांख्य-

२७. अयं पञ्चित्रातः बिष्टसहस्रगाथात्मकं विपुलं तन्त्रमुक्तवान् । प० ऐयस्वामी का संस्करण, पृ० ६७; बिष्टिपदार्था यस्मिन् शास्त्रे तन्त्र्यन्ते व्युत्पाद्यन्ते तत्विष्ट तन्त्रम् । माठरवृत्ति ।

२८. लगता है, यहाँ पर 'गाया' का अर्थ है, '१२ अक्षरों का एक दल' या 'एक इकाई के रूप में मात्राओं की एक निश्चित संस्था।' पंचित्रत्त के जो उद्धरण मिलते हैं, वे अधिकांश में गद्य में हैं, केवल योगसूत्रभाष्य (४।१३) वाला पद्य में है और साँस्य-सूत्र वाले भावा-गणेश जैसे पश्चात्कालीन टीकाकार ही पंचित्राल के श्लोक उद्धृत करते हैं।

कारिका (४७) की टीका में लिखा है कि वार्षगण्य के मतानुसार अविद्या के पाँच स्वरूप हैं। ३९ योगसूत्र-माध्य ने ३। १३ पर वार्षगण्य के एक सूत्र को उद्धृत किया है। यह ऊपर दिखाया जा चुका है कि चीनी माषा से जो टीका फिर से संस्कृत में लिखी गयी है, उसमें वार्षगण्य को पञ्चिशिख के उपरान्त तथा ईश्वरकृष्ण के पूर्व का आचार्य कहा गया है। अतः पञ्चिशिख एवं वार्षगण्य को एक ही व्यक्ति मानना किटन है।

न केवल शान्तिपर्व ने ही सांख्यकारिका के सिद्धान्तों से सम्वन्धित सिद्धान्तों पर विचार-विमर्श उपस्थित किया है, प्रत्युत मगवद्गीता ने भी ऐसा किया है। कुछ उद्धरण यहाँ दिये जा रहे हैं। गीता (१३।१) में आया है—'महाभूतान्यहंकारो बुद्धिरव्यक्तमेव च। इन्द्रियाणि दर्शकं च पञ्च चेन्द्रियगोचराः ॥' इसमें २४ तत्त्वों का वर्णन है, और पुरुष को छोड़ दिया गया है तथा पञ्च तन्मात्राओं के स्थान पर पञ्च तत्त्वों का उल्लेख हुआ है। और देखिए (१३।१६-२०)-- प्रकृति पुरुषं चैव विद्यमादी उमाविष । विकाराँश्च गुणाँश्चैव विद्धि प्रकृतिसम्मवान् ॥ कार्यकारणकर्तृ त्वे हेतुः प्रकृतिरुच्यते । पुरुषः सुखदुःखानां मोक्तृत्वे हेतुरुच्यते ॥' १४।५-६ 'सत्त्वं रजस् तम इति गुणाः प्रकृतिसम्मवाः...'; ७१४ 'भूमिरापोऽनलो वायुः खं मनो बुद्धिरेव च । अहंकार इतीयं मे भिन्ना प्रकृतिरष्टिमा ॥, ७।१३, २।२८।' गीता (७।६ एवं ८) ने वल देकर कहा है कि परमात्मा उस सम्पूर्ण विश्व का मूल है जो आगे चल कर उसमें समाहित हो जाता है। यहाँ गीता सांख्य से स्पष्ट रूप से अलग खड़ी हो जाती है। गीता ने स्पष्ट रूप से 'सांख्य-कृतात्त' (सिद्धान्त) का उल्लेख किया है (१८।१३), जिसका अर्थ यह होता है कि तब तक सांख्य ने एक सिद्धान्त का रूप घारण कर लिया था, किन्तु किसी ऐसे प्रन्य की ओर कोई सफ्ट संकेत नहीं है, जैसा कि हम वेद या वेदान्त (१५।१५ में) या ब्रह्मसूत्र (१३।४) के विषय में पाते हैं। रि॰

तकक्स (बी० ई० एफ्० ई० ओ०, १६०४, प० ४८) एवं कीय (सांख्य सिस्टेम, प० ७३-७६) ने विन्ध्य-वास या विन्ध्यवासी को ईश्वरकृष्ण के ही समान माना है। मनुष्य की मृत्यु के उपरान्त आतिवाहिक शरीर के नास्तित्व के विषय में उनके विचार को कुमारिल ने व्यक्त किया है। 39 डा॰ बी॰ मट्टाचार्य (जे॰ आई॰

२६. पञ्च विपर्ययभेदा भवन्त्यशक्तिश्चः करणवैकल्यात् । सां॰ कारिका (४७); 'अविद्या-अस्मिता-राग-द्वेष-अभिनिवेशाः ...पञ्च विपर्ययविशेषाः। ...पञ्चपर्वा अविद्येत्याह भगवान् वार्षगण्यः । सां० तत्त्व-कौमुदी (वाचस्पतिकृत); अश्वधोष कृत बृद्धचरित (१२।३३) में आया है: इत्यविद्या हि विद्वांतः पञ्चपर्वा समीहते। तमो मोहं महामोहं तामिलद्वयमेव च॥ श्वेताश्व० उप० (१।५) में भी पञ्चाशव्भेवा पञ्चपर्वा-मधीमः ' आया है। कर्मपुराण (२।२।१२६) में ऐसा आया है कि कपिल ने जैगीषव्य एवं पञ्चिशक दोनों को पढ़ाया है। ऐसा कहना कठिन है कि इस पुराण के समक्ष कोई प्राचीन परम्परा इस विषय में थी अथवा नहीं।

३०. हमने पहले ही पाँच त्तिद्धान्तों (कृतान्त-पञ्चक) का उल्लेख कर दिया है, यथा सांस्य, योग,

३१. अन्तराभवदेहस्तु निविद्धो विन्ध्यवासिना । तदस्तित्वे प्रमाणं हि न किविदवगम्यते ॥ क्लोकवार्तिक, पञ्चरात्र, शैव एवं पाश्पत। आत्मवाद (६२, पृ० ७०४) जिस पर न्यायरत्नाकर नासक टीका यों है—'यदिष आतिवाहिक नाम शरीर पूर्वी-तरबेहयोरन्तराले जानसन्तानसन्धारणार्थं कल्प्यते तदिप विन्ध्यवासिना निराकृतिमत्यादि । कमलशील ने सांस्य एवं उसके सत्कार्यवाद की आलोचना करते हुए 'विन्ध्यवासी' (जिसका एक अयं यह भी हो सकता है कि वह व्यक्ति जो विन्ध्य पर्वत की जंगली जाति का हो) शब्द की जो बहिल के लिए प्रयुक्त है, सिल्ली उड़ायी है—'यवेव विष तत् क्षीरं यत्सीरं तद्द्यीति च। वदता रुद्रिलेनेव स्यापिता विन्य्यवासिता॥'

एच्०, खण्ड ६, पृ० ३६-४६) ने विन्ध्यवास एवं ईश्वर कृष्ण की समानरूपता के प्रश्न पर विचार किया है। प्रस्तुत लेखक उनके मत को मानता है, किन्तु यह बात नहीं स्त्रीकार करता कि विन्ध्यवास ईश्वर कृष्ण से पूर्व हुए थे। श्री मट्टाचार्य ने ईश्वर कृष्ण को ३३०-३६० ई० का माना है। किन्तु इसके लिए कोई शक्तिशाली साक्ष्य नहीं है। तककु सु ने विन्ध्यवास को वृषगण का शिष्य कहा है (जे० आर० ए० एस्, १६०५, पृ० ४७) और परमार्थ के मत से वृषगण एवं विन्ध्यवास बुद्ध के निर्वाण के १० शितयों उपरान्त हुए थे। कमलशील (तत्त्व-संग्रह, पृ० २२) से प्रकट होता है कि विन्ध्यवास का एक नाम हिन्छल मी था।

अभिनवगुप्त की अभिनवमारती ने दोनों में मेद किया है 32, अतः यह सम्मव है कि विन्ध्यवास ने ईश्वरकृष्ण के उपरान्त सांख्य सिद्धान्त को केवल सुधारा। राजमातंण्ड में मोजदेव (योगसूत्र ४।२२, दृष्टिदृश्योप-रक्तं चित्तं सर्वार्थम्) ने विन्ध्यवासी का एक गद्यांश उद्घृत किया है। ईश्वरकृष्ण ने सांख्यकारिका के अतिरिक्त कोई अन्य ग्रन्थ लिखा है, इसके विषय में हमें कोई साक्ष्य नहीं प्राप्त होता, अतः विन्ध्यवासी को ईश्वरकृष्ण से पृथक् व्यक्ति मानना चाहिए, जैसा कि मोजदेव का कथन है। युक्तिदीपिका ने विन्ध्यवासी के मतों का कई बार उल्लेख किया है, अतः वे सांख्यकारिका के लेखक ईश्वरकृष्ण से मिन्न व्यक्ति थे। देखिए पृ० ४, १०८, १४४ एवं १४८। इस ग्रन्थ में ऐसा आया है कि आचार्य (सांख्यकारिका के लेखक) ने जिशासा एवं शास्त्र के अन्य तत्त्वों का उल्लेख नहीं किया, किन्तु विन्ध्यवास जैसे अन्य आचार्यों ने उनका उल्लेख अपने ग्रन्थों में किया है। पृ० १४४-१४५ की टीका का कथन है कि विन्ध्यवासी के अनुसार इन्द्रियाँ 'विमु' (चारों ओर दिस्तृत अर्थात् फैली हुई) है, विन्ध्यवासी ने सूक्म शरीर का अस्तित्व नहीं माना , किन्तु ईश्वरकृष्ण ने इन्द्रियों को विमु नहीं माना है और कहा है कि सूक्म शरीर होता है। युक्तदीपिका (पृ० १४४) का कथन है कि पतञ्जिल ने सूक्ष्म शरीर की कल्पना की है।

अब हमें यह देखना है कि दर्शन के एक सिद्धान्त को 'सांख्य' शब्द से क्यों द्योतित किया गया । 'सांख्य' का अर्थ है 'संख्या', अतः यह गणना है। सांख्य सिद्धान्त ने २५ तत्त्वों की गणना की है तथा पञ्चिशिख के षष्टि-तन्त्र ने ६० विषयों का विवेचन किया है, सम्भवतः इसी से इस दर्शन को सांख्य कहा गया है। श्वेताश्वतरोपनिषद् (१।४) संख्याओं से परिपूर्ण है। 33 श्वेता० उप० का १।५ मन्त्र 'पञ्च' शब्द सात बार प्रयुक्त करता है और उसमें 'पञ्चाशद्भेदाम्' 'श्वतार्धारम्' के समान ही है। और देखिए (६।३)। इस अर्थ में सांख्य का तात्पर्य

३२. नाट्यशास्त्र (२२।६६-६६, गायकवाड औरिएण्टल सीरीज, खण्ड ३, पृ० १६४, मनसस्त्रि-विधो भाषः) में अभिनवगुप्त ने इस प्रकार कहा है—'कापिलवृशि तु विन्ध्यवासिनो मनस एव ईश्वरकृष्णाविमते मनःशब्देनात्र बुद्धिः ।' मेधा० (मनु १।५५) ने कहा है—'कैश्चिविष्यते अस्त्यन्यदन्तराभवं शरीरं यस्येय-मृत्कान्तिः। . . सांख्या अपि केचिन्नान्तराभविमच्छन्ति विन्ध्यवासप्रभृतयः ।' देखिए सां० का० (३६-४१), जहां अन्तराभव शरीर का उल्लेख है।

३३. तमेकनोंम त्रिवृतं घोडशान्तं शर्ताधारं विश्वतिप्रत्यराभिः । अष्टकैः षड्भिविश्वरूपैकपाशं त्रिमार्गभेवं द्विनिमित्तंकमोहम् ॥ श्वेताश्वतरोपनिषद् (१।४) । शताधारं का कर्ष् है 'जिसमें ५० तीलियां हों ।' सां० का० (४६-४७) ने बुद्धिसगं के ५० भेवों की ओर संकेत किया है। आठ मौलिक तत्त्व हैं, यथा—प्रकृति, महत्, अहंकार एवं पाँच तन्मात्राएं । 'सांक्यं संख्यात्मकत्वाच्च किपन्नादिभिरुच्यते ।' मस्य० (३।२६) । और देखिए शान्ति० (२६४।४१) ।

है वह दार्शनिक पद्धति जिसमें २४ तत्त्वों (प्रकृति, पुरुषः एवं अन्य) की घारणा है। इसी अर्थ में यह शब्द एक बार गीता (१८।१३ सांस्ये कृतान्ते प्रोक्तानि...) में भी प्रयुक्त हुआ है। मत्स्य० ने भी सांस्य के इस स्वरूप पर बल

अमरकोश के अनुसार 'संख्या' का एक अन्य अर्थ भी है (चर्चा संख्या विचारणा), यथा—बौद्धिक जाँच या विचार करना; और 'सांख्य' शब्द की ब्युत्पत्ति इससे की जा सकती है 'बौढिक जाँच या विचारणा की पढित', इसका पुल्लिंग में दार्शनिक अर्थ है, 'तदघीते तद्वेद' (पा॰ ४।२।४६), जिसका अर्थ है, 'सांख्यं वेद' ('संख्या सम्यग् वृद्धि-र्वेंदिकी तया वर्तन्ते इति सांख्याः' मामती, वे॰ सू॰ माष्य, २।१।३)। मामती ने दूसरे अर्थ में इसे प्रयुक्त किया है। सामान्य अर्थ में सांख्य का अर्थ है 'तत्त्वविज्ञान' (अन्तिम तत्त्व का ज्ञान, जिसमें वेदान्त भी सम्मिलित है) या 'वह व्यक्ति जो अन्तिम तत्त्व को जानता है।' 'सांख्य' शब्द का प्रयोग मगबद्गीता में बहुषा तत्त्वविज्ञान (२।३६, धाध, १३।२४) एवं तत्त्वज्ञानी (३।३, धाध) के अर्थ में हुआ है।

कुछ अति प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों में कारिका के सांख्यसिद्धान्तों के समान कुछ तत्त्वों का उल्लेख मिलता है। अश्वघोष के बुद्धचरित (अध्याय-१३।१७) में अराड़ एवं गौतम (मावी बुद्ध) की बातचीत में प्रकृति, पाँच तत्त्वों, अहंकार, बुद्धि, इन्द्रियों, ज्ञान के पदार्थों आदि का उल्लेख है। यद्यपि तत्त्वों का उल्लेख हुआ है किन्तु सांस्य के सिद्धान्तों से अन्य बातें मेल नहीं खातीं।

चरकसंहिता (शारीरस्थान, अध्याय १, श्लोक १७, ३६, ६३-६६) में कुछ ऐसे सिद्धान्त हैं जो सांख्यकारिका की पद्धति से मेल खाते हैं और क्लोक १५१ ने योगियों एवं सांख्यों की ओर संकेत किया है; वहाँ मुक्त आत्मा को ब्रह्म में विलीन होते बताया गया है। अतः वह कठ एवं खेताखि उपनिषदों के दर्शन के समान-सा है।

सुश्रुतसंहिता (शारीरस्थान, अध्याय १, ३, ४-६, ८-६) ने सांस्य पर प्रकाश डाला है और वह बुद्धचरित एवं चरकसंहिता की अपेक्षा सांस्य सिद्धान्त के बहुत सिन्नकट है। 3 ४

हमने इस अध्याय के आरम्भ में ही देख लिया है कि मनु आदि के ग्रन्थों में प्रधान के सिद्धान्त की ओर संकेत मिल जाता है। मनु (१।१५) ने सृष्टि की चर्चा करते हुए महान्, तीन गुणों, पाँच इन्द्रियों एवं उनके पदार्थीं का उल्लेख किया है। मनु (१।२७) ने पाँच तत्त्वों की पाँच तत्मात्राओं का उल्लेख किया है। मनुस्मृति (१२।२४) में सत्त्व, रज एवं तम का उल्लेख है, और देखिए १२।२६, २६, ३०-३८, १२।४०, मनु में आया है कि जो सत्त्वगुणी होते हैं वे देव हो जाते हैं, जो रजोगुणी होते हैं वे मानव हो जाते हैं तथा जो तमोगुणी होते हैं वे हीन पशु हो

३४. सर्वभूतानां कारणमकारणं सत्त्वरजस्तमोलक्षणमध्यरूपमिललस्य जगतः सम्मवहेतुरव्यक्तं नाम । तदेकं बहूनां क्षेत्रज्ञानामधिष्ठानं समुद्र इवौदकानां भावानाम् । सुभूत० १।३; तस्मादव्यक्तान्महानृत्यद्यते तल्लिङ्गः एव तिल्लङ्गाच्च महतस्तल्लक्षण एवाहडकार उत्पद्यते स त्रिविधो वैकारिकस्तैजसो भूताविरिति । सुभूत १।४; तत्र बुढीन्त्रियाणि शब्दादयो विषयाः कर्मेन्द्रियाणां वचनादानानन्दविसर्गविहरणानि । सुभुत १।५; अव्यक्तं महान-हंकारः पञ्च तत्मात्राणि चेत्यब्दौ प्रकृतयः, शेषाश्च वोडश विकाराः ॥६ ; तत्र सर्व एवाचे तन एव वर्गः पुरुषः पञ्च-विश्वतितमः कार्यकारणसंयुक्तश्चेतयिता भवति । सत्यप्यचैतन्ये प्रधानस्य पुरुषः कैवल्यार्थं प्रवृत्तिमुपदिशन्ति क्षीरावींश्चात्र हेतूनुवाहरन्ति । १।८; मिलाइए सां० का० (४७) 'बत्सविवृद्धिनिमित्तं क्षीरस्य यया प्रवृत्ति-रक्रस्य। पुरुषविमोक्षनिमित्तं तथा प्रवृत्तिः प्रधानस्य॥

जाते हैं। उप मनु (१२।५०) ने महान् एवं अव्यक्त का उल्लेख किया है। याज्ञ० (३।६१-६२) ने ज्ञानेन्द्रियों के पाँच पदार्थों, पाँच कार्नेन्द्रियों एवं मन (कुल १६) का उल्लेख किया है; इन १६ को अहंकार, बृद्धि, पाँच तत्त्वों, क्षेत्रज्ञ एवं ईश्वर के साथ याज्ञ० (३।१७७-१७८) में उल्लिखित किया गया है तथा वृद्धि को अव्यक्त से, अहंकार को वृद्धि से, तन्मात्राओं को अहंकार से उत्पन्न माना गया है और इसी प्रकार पाँच तत्त्वों के

पाँच गुणों (शब्द, स्पर्श आदि) की तथा तीन गुणों की चर्चा है।

इस अध्याय के आरम्भ में हमने देख लिया है कि शंकराचार्य के मतानुसार धर्म के सूत्रकार देवल ने सांख्य पढ़ित को स्वीकार किया है। इस पर हम यहाँ पर संक्षेप में विवेचन उपस्थित करेंगे। अपरार्क (याज्ञ० शि०६) ने देवल से एक लम्बा उद्धरण लिया है, जो यह कहने के उपरान्त कि मानव जीवन के दो लक्ष्य (पृष्ठ्यायं) हैं, यथा अम्युदय एवं निःश्रेयस तथा निःश्रेयस में सांख्य एवं योग का समावेश है, सांख्य की परिभाषा करता है कि सांख्य में २५ तत्त्व पाये जाते हैं तथा योग में मन को इन्द्रियों के पदार्थों से पृथक् खींचकर वांछित लक्ष्य पर स्थिर करना होता है। देवल ने पुनः कहा है कि दोनों का फल अपवर्ग ही है, जिसका तात्पर्य है जन्म एवं मरण के दुःखों से पूर्ण मुक्ति। उस उद्धरण में पुनः आगे आया है कि प्राचीन मुनियों द्वारा सांख्य एवं योग के विषय में युक्तिसंगत एवं परम्परानुगत विशाल एवं गम्मीर तन्त्र प्रणीत किये गये हैं। सांख्यों में ये तत्त्व पाये जाते हैं, यया—मूल प्रकृति; सात कोटियां जो प्रकृतियां एवं विकृतियां दोनों हैं; पाँच तन्मात्राएँ; १६ विकार; पाँच जानेिद्रयां, पाँच कर्मेद्रियां, पाँच इन्द्रिय-पदार्थ, पाँच तत्त्व; १३ करण, जिनमें तीन तो अन्तःकरण हैं; पाँच प्रकार के विषयय; २८ प्रकार की अशक्ति; ६ प्रकार की तुष्टि; आठ प्रकारकी सिद्धियां; इस प्रकार कुल ५० प्रत्ययभेद हैं और दस मीलिक तत्त्व हैं, यथा—अस्तित्व आदि।

लक्ष्मीचर का निबन्ध कृत्यकल्पतरु मी, जो १२वीं शती के प्रथम चरण में प्रणीत हुआ है, देवल

के घमंसूत्र से उद्धरण देता है जो अपराकं के उद्धरण से बहुत कुछ मिलता है।

अपरीकं एवं कृत्यकल्पतर (मोक्षकाण्ड) ने सांख्य पद्धति पर यम के उद्धरण लिये हैं। यम ने २५ तत्त्वों के उल्लेख के उपरान्त पुरुषोत्तम को २६वां तत्त्व माना है।

पुराणों में सांख्य सिद्धान्तों पर लम्बे-लम्बे विवेचन पाये जाते हैं। उदाहरणार्थ, विष्णुपुराण (१।२।१६-२३, २४-६२, ६।४।१३-१४, १७, ३२-४०) में सांख्य सिद्धान्तों का उल्लेख है जिसे कृत्यकल्पतर (मोक्ष-काण्ड, पृ० १०२-१०८) ने उदृत किया है। किन्तु इस पुराण में परमात्मा (यहाँ विष्णु) को सब तत्त्वों का आश्रय माना गया है। और देखिए विष्णुपुराण (१।२।२२-२३, २८-२६; ६।४।३६-४०)।

बहुत से पुराणों ने सांस्य सिद्धान्तों की विशव व्यास्या उपस्थित की है। किन्तु स्थानामाव से हम उनकी धर्चा यहाँ नहीं कर सकोंगे। मत्स्य० (३।१४-२६) प्रकृति, गुणों एवं २५ तत्त्वों से आरम्भ करता है और कहता है कि ब्रह्मा, विष्णु एवं महेदवर हैं तो एक किन्तु वे गुणों की किया के कारण पृथक् प्रकट हुए। अन्त में निष्कर्ष विया गया है कि सांस्य का उद्घोष कियल आदि ने किया। और देखिए ब्रह्मपुराण (१-३३-३५, ३३।३-४, २४२, ६०-७०, ७६-७५), पद्मपुराण (पातालखण्ड ८५।११-१८, सूष्टिखण्ड, २।८८-

३५. बुवेक्स्पत्तिरव्यक्तात्ततोहद्धकारसम्भवः । तन्मात्रादीन्यहंकारादेकोत्तरगुणानि च ॥ याज्ञ० (३।७६); मिलाइए सत्त्वं ज्ञानं तमोऽज्ञानं रागद्वेषौ रजः स्मृतम्। मनु० (१२।२६) एवं सा० का० (१३) तथा गीता (१४।६–८) एवं याज्ञ० (३।१३७–१४०)।

१०३), कूर्मपुराण (१।४।१३-३५; २।७।२१-२६), मार्कच्डेयपुराण (४२।३२-६२), ब्रह्माण्डपुराण (४।३।३७-४६, २।३२।७१-७६), मागवतपुराण (प्रो॰ दासगुप्त की इण्डियन फिलॉसफी, खण्ड ४, पृ॰ २४-४८ एवं श्री सिद्धेश्वर मट्टाचार्य, जे॰ बी॰ आर॰ एस्, १६५०, पृ॰ ६-५०) के स्कन्च ३ का अ॰ २६; वराह-पुराण (विब्लियोयिका इण्डिका, १८६३) आदि। किव कालिदास एवं बाण ने भी सांख्य सिद्धांतों एवं शब्दों का प्रयोग किया है। उदाहरणार्थ, कुमारसम्भव (२।४, रघुवंश (१०।३८, ८।२१), कादम्बरी (प्रथम क्लोक)।

तन्त्र भी सांख्य सिद्धान्तों से प्रमावित हैं। देखिए शारदातिलक ।

जब शान्तिपर्व (२६०।१०३-१०४=३०१।१०८-१०६, चित्रशाला प्रेस संस्करण) यह उद्घोष करता है कि वेदों, सांख्य, योग, विभिन्न पुराणों, विशद इतिहासों, अर्थशास्त्र में जो कुछ ज्ञान पाया जाता है तथा इस विश्व में जो कुछ ज्ञान है वह सांख्य से निष्पन्न है, तो यह केवल दर्पोक्ति मात्र नहीं है। सांख्य सिद्धान्त के विकास एवं इसके स्वरूपों के निष्पक्ष अध्ययन के लिए देखिए डा० बेहनन का ग्रन्थ 'योग' (अध्याय ४, पृ० ६३-६१)।

## अध्याय ३२

## योग एवं धर्मशास्त्र

उपनिषदों, महामारत, मगवद्गीता तथा पुराणों में सांख्य एवं थोग का उल्लेख एक साथ हुआ है, और उनका पारस्परिक सम्बन्ध मी इन ग्रन्थों में समान ही रहा है। श्वेताश्व० उप० (६।१३), वनपर्व (२।१४), शान्तिपर्व (२२८।२८, २८६।१, ३०६।६४, ३०८।२४, ३२६।१००, ३३६।६६<sup>९</sup>, अनुशासनपर्व (१४। ३२३), मगवद्गीता (५।४-५), पद्मपुराण (पातालखण्ड, ८५।११) में दोनों एक साथ उल्लिखित हैं।

यद्यपि सांख्य ने विश्व-विकास के विभिन्न रूपों के सम्बन्ध में विवेचन करने वाले सभी ग्रन्थों को प्रमा-वित किया है, किन्तु इसे मारत में उतना सम्मान एवं आदर न प्राप्त हो सका, जितना योग को मिला अथवा अब भी मिलता है। योग शब्द 'युज्' (जोड़ना या मिलाना, रुघादि वर्ग की घातु) से निष्पन्न हुआ है। योग के बीज ऋग्वेद में भी पाये जाते हैं। ऋग्वेद (४।८१।१) में आया—'विज्ञलोग, प्रोहित एवं यजमान अपने मनों को केन्द्रित करते हैं और प्रार्थनाओं को विज्ञ, महान् (सविता) में वे लगाते हैं, जो सभी प्रार्थ-नाओं को जानने वाला है।' एक अन्य वैदिक मन्त्र भी मन के लगाने की बात करता है। 'योग' शब्द कई अर्थों में ऋग्वेद में प्रयुक्त हुआ है। सायण ने कई वचनों में 'योग' का अर्थ 'जो पहले से प्राप्त न हो उसे प्राप्त करना' के रूप में (ऋ० १।५२) लिया है। ऋ० (१।१८।७) में सदसस्पति (अग्नि) देव से यजमानों की प्रार्थ-नाओं (या विचारों) में विराजमान रहने को कहा गया है। ऋ० (१।३४।६) में इसका तात्पर्य है 'यग या जुआ में लगाना' (कदा योगो वाजिनो रासमस्य येन यज्ञं नासत्योपयाथः)। 'योग' शब्द बहुघा 'क्षेम' के साथ (ऋ० ७।४४।३, ७।८६।८ में पृथक् रूप से) आया है या सामासिक रूप में (ऋ० १०।१६४।४, योगक्षेमं व आदायाहं मूयासमूत्तमः) । प्रयुक्त हुआ है । ऋग्वेद में प्रयुक्त 'योग' शब्द के अर्थ तथा कुछ उपनिषदों एवं उत्तम संस्कृत-ग्रन्थों में प्रयुक्त 'योग' के अर्थ में बहुत लम्बे काल की दूरी पड़ जाती है। ऋ० (१०।१३६।२–३) में वातरशन के पुत्रों, मुनियों की चर्चा है, जो गन्दे एवं पिगल वस्त्र घारंण करते थे और कहते थे कि 'हम अपने जीवन के ढंग से अति आह्लादित हैं, उसी प्रकार प्रसन्न हैं जैसे कि मुनि लोग वायुओं का आश्रय लेते हैं, हे मरणशील लोगो, तुम केवल हमारे शरीर को देखते हो।' यह प्रकट करता है कि अति प्राचीन काल में भी कुछ लोग तप करते थे, वे अपने वस्त्रों की चिन्ता नहीं करते थे और ऐसा सोचा करते थे कि उनका आत्मा वायु में विलीन हो जायगा (अर्थात् आत्मा अरूप है और अदृश्य होता है)। ऋ (८।१७।१४) में इन्द्र को मनियों का मित्र कहा गया है और मुनि को प्रत्येक देवता का मित्र कहा गया है (१०।१३६।४)। किन्तु 'यतियों' की स्थिति कुछ पृथक् थी। 'यति' शब्द ऋग्वेद में कई बार आया है, किन्तु अधिकांश में वह शब्द 'संन्यासी' से

१. पञ्चिविशतितत्त्वानि तुल्यान्युभयतः समम् । योगे सांस्येपि च तथा विशेषांस्तत्र मे शृणु ॥ शान्ति० (२२८।२८-२३६।२६, चित्रशाला) ।

कोई सम्बन्ध नहीं रखता। ऋ० (८।३।६) में ब्रह्मा पुरोहित का कथन है--- 'जिसके द्वारा यतियों से मगु को धन दिया गया, और जिसके द्वारा तुमने प्रस्कण्व की सहायता (या रक्षा) की।' यहाँ पर इन्द्र यतियों के विरोध में है। ऋ० (८।६।१८) में ऋषि का कथन है—'हे वीर इन्द्र, यितयों एवं मृगुओं में, जिन्होंने तुम्हारी प्रार्थना की है, केवल मेरी ही प्रार्थना सुनो।' यहाँ सायण ने व्याख्या की है--'यतयः अंगिरसः।' जो भी हो, यहाँ यति लोग इन्द्र के मक्त की माँति प्रदर्शित हैं। किन्तु अन्य संहिताओं में ऐसा कहा गया है कि इन्द्र ने यतियों को मेड़ियों या वृकों के लिए फेंक दिया। आगे चलकर 'यति' शब्द के अर्थ में परिवर्तन हो गया। इन संहिता-वचनों में 'यिति' लोग वैदिक कृत्यों के विद्वेषी-से लगते हैं, किन्तु उन्होंने क्या किया, जिसके कारण इन्द्र को उनकी हत्या करने वाला कहा गया, यह स्पष्ट नहीं हो पाता। अथर्ववेद (२।४।३) में इन्द्र को वृत्र का वैसा ही घातक कहा गया है जैसा कि यतियों का। कुछ उपनिषदें ऐसा प्रकट करती हैं कि 'यति' ऐसे व्यक्ति थे जिन्होंने सांसारिक कर्म छोड़ दिये थे, जो योगाम्यास करते थे और आत्मज्ञान के लिए प्रयास करते थे तथा ब्रह्मज्ञानी होते थे। देखिए इस विषय में मुण्डकोपनिषद् (३।१।४, यं पश्यन्ति यतयः क्षीणदोषाः, एवं ३।२।६, संन्यास योगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः)। हावर (डाई अन्फ्रैंजे डर योग-प्रैक्सिसे, १६२२, पृ० ११) के समान कुछ लोगों का कथन है कि अथर्ववेद (मण्डल १५) में वर्णित ब्रात्य लोग क्षत्रिय जाति के आनन्दी जीव थे और योगियों के पूर्वमावी थे।

कुछ उपनिषदों में 'योग' शब्द उसी अर्थ में प्रयुक्त हुआ है जैसा वह योगसूत्र में प्रयुक्त है । कटोप-निषद (२।१२) में ऐसा आया है 'विज्ञ लोग योग द्वारा परमात्मा का व्यान करके तथा मन को अन्त-रात्मा में स्थिर करके आनन्द एवं चिन्ता से मुक्त हो जाते हैं' (अध्यात्मयोगाधिगमेन) । वही उपनिषद् कहती है कि ६।२ में वर्णित स्थिति को ही योग कहते हैं, क्योंकि उसमें इन्द्रियाँ (तथा मन एवं बुद्धि) स्थिर एवं संयमित रहती हैं। कठोपनिषद् (६।१८) में आया है कि निचकेता ने यम द्वारा प्रवर्तित योगविधि एवं विद्या को जानकर ब्रह्मज्ञान प्राप्त किया। 'योग' शब्द तै० उप० (२।४) में भी आया है, जहाँ विज्ञानमय आत्मा के विषय में कहते हुए योग को इसका आत्मा कहा गया है (जिसका वास्तविक अर्थ संदिग्ध है)। और देखिए क्वेताक्वतरोपनिषद् (२।२ एवं ४।१३) । प्रक्नोपनिषद् (४।४-६) ने 'ओम्' की तीन मात्राओं (अ, उ, म्) का उल्लेख किया है। श्वेताश्व० उप० (१।३) में 'ध्यानयोग' शब्द आया है। श्वेताश्व० उप० (२।८-१३) में 'आसन' एवं 'प्राणायाम'का उल्लेख है तथा सफल योगाम्यास के लक्षण प्रकट किये गये हैं। छान्दोग्योप-निषद् (८।१५) ने सम्मवतः 'प्रत्याहार' (यद्यपि यह शब्द प्रयुक्त नहीं हुआ है) की ओर निर्देश किया है, यथा--'आत्मिन सर्वेन्द्रियाणि प्रतिष्टाप्य' (समी इन्द्रियों को आत्मा में प्रतिष्ठापित करके)। प्रतीत होता है, वृ० उप॰' (१।४।२३) ने प्राणायाम की ओर संकेत किया है--(तस्मादेकमेव वृतं चरेत् प्राण्याच्वैव अपा-

२. तां योगमिति मन्यत्ते स्थिरामिन्द्रियधारणाम् । कठोपनिषद् (६।२); मृत्युप्रोक्तां निवकेतोऽय लब्ध्वा विद्यामेतां योगविधि च कृत्स्नम् । ब्रह्मप्राप्तो विरजोऽभूद्विमृत्यु रन्योध्येवं यो विद्यात्ममेव ॥ कठ० ६।१८ । इस अन्तिम में महत्त्वपूर्ण शब्द हैं 'कृत्स्नं योगिविधिम्', भावना यह है कि कठोपनिषद् के काल तक योग का पूर्ण विकास हो चुका था, किन्तु उस उपनिषद् ने इसे विस्तार से उल्लिखित नहीं किया। आगे यह भी द्रष्टव्य है कि 'एतां विद्यां 'ब्रह्मविद्या' की ओर निर्वेश करता है और 'योगविधि' पृथक् रूप से, सम्भवतः ब्रह्मज्ञान-प्राप्ति के साधन के रूप में वर्णित है।

न्याच्च) 'उसे एक वृत करना चाहिए, यथा साँस लेना एवं साँस छोड़ना।' वेदान्तसूत्र (२।१।३) में आया है कि सांख्य सिद्धान्त को हराने के लिए प्रयुक्त तर्क द्वारा योग भी हरा दिया गया है (एतेन योग: प्रत्यक्तः)। शंकराचार्यं द्वारा उपस्थापित सांख्य-योग सम्बन्धी घारणा पहले ही व्यक्त कर दी गयी है (गत अध्याय में)। उन्होंने पूर्वपक्ष में यह व्यक्त किया है कि वेद ने सम्यक् ज्ञान के लिए योग को एक साधन माना है (व॰ उप॰ २।४।५) । उन्होंने पुनद्धकहा है कि श्वेताश्व॰ उप॰ में योग की व्याख्या विस्तार से हुई है, जिसमें सर्वप्रथम (योगाम्यास के लिए) उचित आसन का उल्लेख है, यथा-'शरीर को सीघा रखकर तीन स्थानों को ऊँचा रखना, यथा छाती, गले एवं सिर को (२।८)। शंकराचार्य के इन शब्दों से कि योगशास्त्र में भी योग को सम्यक ज्ञान का साघन वताया गया है, यह प्रकट होता है कि उनके समक्ष योगशास्त्र का ग्रन्थ था, जिसमें 'अथ.. .योगः' शब्द आये थे, किन्तु उन्होंने 'योगसूत्र' शब्द का उल्लेख नहीं किया है, अतः सम्म-वतः उन्होंने योगसत्र की ओर संकेत नहीं किया है । यदि कल्पना करने की छुट दी जाय तो यह कहा जा सकता है कि सम्मवतः शंकराचार्यं ने 'योगशास्त्र' शब्द से याज्ञवल्क्य द्वारा लिखे गये तथाकथित योगशास्त्र (याज्ञ० स्मित ३।११०, योगशास्त्रं च मत्त्रोक्तं...) की बात कही है। शंकराचार्य (वे० सू० २।१।३) ने यह स्वीकार किया है कि योग का एक माग उन्हें मान्य है, किन्तु अन्य मागों का वेद से विरोध है। मुण्डकोपनिषद (२।२।६) ने शंकराचार्य के मत से 'ओमिति घ्यायथ आत्मानम' शब्दों में 'समाधि' की व्यवस्था दी है। उपनिषदों में 'मृनि' एवं 'यति' शब्दों का एक ही अर्थ है, यथा-बु० उप० (४।४।२२) में आया है—'इस आत्मा के ज्ञान के उपरान्त व्यक्ति मुनि हो जाता है', किन्तु मुण्डकोपनिषद् (३।१।४) में आया है— 'सत्य, तप, सम्यक् ज्ञान तथा सभी समयों में ब्रह्मचर्य वृत से इस आत्मा की अनुमृति होती है, आत्मा इस शरीर के मीतर (अन्तः में) (प्रकाश के समान) निवास करता है, वह पवित्र है, उसे केवल पवित्र मुनि ही जानते हैं। के कठोपनिषद् (३।१३) में आया है कि विज्ञ व्यक्ति को मन में वाणी (वाणी एवं मन, जैसा कि मूल में आया है) को संयमित करना चाहिए, उसे महान आत्मा के भीतर ज्ञान को रखना चाहिए, और जो शान्त है उस महान को आत्मा के भीतर रखना चाहिए। इस प्रकार उपनिषदें 'योग' शब्द का न केवल प्रयोग

३. एतमेव विदित्वा मुनिर्भवति । एतमेव प्रवाजिनो लोकिमिच्छन्तः प्रवाजिन्त । बृह० उप० (४१४।२२); देखिए कठ० (४११४)—'ययोदकं ... मुनेविजानत आत्मा भवित गौतम ।' कौषीतिकि-उप० (२११४) में 'परि वा वजेत्' आया है । अन्य उपनिषदों में 'परिवाजक' शब्द नहीं आया है । पाणिनि के काल में यह शब्द सबको जात था, यथा—'मस्कर-मस्करिणो वेणुपरिवाजकयोः' (६१११४४), जिसमें ऐसा कहा गया है कि 'मस्कर' का अर्थ है बांस का दण्ड (इण्डा) और 'मस्करिन्' का परिवाजक । महाभाष्य ने टीका की है कि 'मस्करिन्' को वैसा इसलिए नहीं कहा जाता कि वह अपने हाथ में बांस का दण्ड लेकर चलता है, प्रत्युत इसलिए कि वह लोगों को उपदेश देता है कि वे अपने वांछित पदार्थों की प्राप्ति के लिए कियाएँ न करें, लोगों के लिए निश्चलता अपेक्षाकृत अच्छी है—'मा कृत कर्माणि मा कृत कर्माणि शान्तिवं: श्रेयसीत्याहातो मस्करी परि-न्नाजकः ।' कामकोषियुक्तानां यतीनां यतचेतसाम् । अभितो ब्रह्मनिर्वाणं वर्तते विदितात्मनाम् ॥ गीता (४।२६); यच्छेदाङमनसी प्राज्ञस्तद्यच्छेज्जान आत्मिन । ज्ञानमात्मिन महित नियच्छेत्तद्यच्छेज्छान्त आत्मिन ॥ कठ० (३।१३) । श्रंकराचार्य (वे० सू० १।४। ) ने व्याख्या की है—'वाचं मनसि संयच्छेत् वागादिवाह्येन्द्रियव्यापारमृत्सृज्य मनो-मात्रेणावितिष्ठेत् ।' वे 'मनसी' को 'मनसि' के समान आर्वप्रयोग मानते हैं ।

करती हैं, प्रत्युत योग के कुछ स्तरों एवं उसकी पद्धित की भी व्यवस्था करती है, जिनके द्वारा परमात्मा की अनुमूति होती है। अड्यार से श्री ए॰ महादेव शास्त्री (१६२०) द्वारा लगमग २० योग-उपनिषदों का प्रकाशन हुआ है, किन्तु उनका तिथि-कम बहुत ही अनिश्चित है और उनमें अधिकांश महामारत, मनु और सम्म-वतः योगसूत्र के पश्चात् प्रणीत हुई हैं, अतः हम उन पर कुछ नहीं लिखेंगे। उनकी और बहुत ही कम संकेत

पाणिनि ने 'यम' एवं 'नियम' (जो योग के दो अंग हैं ) दो शब्दों , योग एवं 'योगिन्' को 'युज्' घातु से 'घिनुण्' '(अर्थात् इन्) प्रत्यय के साथ निष्पन्न माना है।"

आपस्तम्बघर्मसूत्र (१।८।२३।३-६) ने एक श्लोक उद्धृत किया है, जिसका अर्थ यों है—इस जीवन में दोषों का सम्पूर्ण नाश योग से होता है, विज्ञ व्यक्ति उन दोषों का जो सभी प्राणियों को हानि पहुँचाते हैं, मूलोच्छेद करके शान्ति (मोक्ष) की प्राप्ति करते हैं। इस धमंसूत्र ने १५ दोषों का उल्लेख किया है, यथा कोघ, काम, लोम, कपट आदि, जिनका नाश योग से होता है । उसमें इन दोषों के विरोधी गुणों का मी उल्लेख है। इससे प्रकट होता है कि ई० पू० चौथी या पाँचवीं शताब्दी में मन को अनुशासित करने के लिए योग नाम का अनुशासन पर्याप्त रूप से विकसित हो चुका था।

वे॰सू॰ (२।१।३) से झलकता है कि सूत्रकार के समझ योग-सिद्धान्तों का एक वर्ग उपस्थित था, जिनमें कुछ सांख्य के अनुरूप थे। सूत्रकार को 'समाधि' का ज्ञान या (वे॰ सू॰ २।३।३६)। इतना ही नहीं, वे॰ स्० (४।२।२१) ने योगियों का उल्लेख किया है और सांख्य एवं योग को स्मातं (श्रीत नहीं) रूप में प्यक् माना है। शंकराचार्यं ने वे० सू० (शश्र) की टीका में योगसूत्र (श्रध-स्वाध्यायादिष्ट-देवतासंप्रयोगः ) को उद्धृत किया है और वे० सू० (२।४।१२) में सम्मवतः उन्होंने स्वीकार किया है कि योगसूत्र वेदान्तसूत्र के पहले प्रणीत हुआ। उन्होंने उस सूत्र की दूसरी व्याख्या में योगसूत्र (१।६) को उद्धत किया है।

४. योग-उपनिषदें पश्चात्कालीन कृतियां हैं; इस पर संक्षेप में यहां कहा जा रहा है। गोरक्षशतक के क्लोक १०-१४ (जो आधार एवं स्वाधिष्ठान चकों का वर्णन करते हैं) व्यानबिन्तु० (क्लोक ४३-४७) एवं योगचूड़ामणि (क्लोक ४-६) में थोड़े अन्तर के साथ पाये जाते हैं। प्राणायाम के वर्णन में शाण्डिल्य उपनिषद ने 'तदेते इलोका भवन्ति' के साथ कुछ ऐसे इलोक उद्घृत किये हैं, जिनमें कुछ गोरक्षशतक में पाये जाते हैं। यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता कि शाण्डित्य ने गोरक्षशतक से उवार लिया है, किन्तु ऐसा सम्भव है। योग की विभिन्न शालाओं पर सभी प्राचीन एवं मध्यकालीन ग्रन्थ अभी तक उपलब्ध नहीं हो सके हैं और इसलिए इस बात की सम्भावना हो सकती है कि शांडिल्य एवं अन्य योग उपनिवर्दों ने किसी ऐसे प्राचीन प्रन्य से उद्धरण लिये हों जो अभी तक प्रकाश में नहीं आ सका है।

४. यमः समुपनिविषु च पा० (३।३।६३); एवु अनुपसर्गे च यमेरप् वा । . . . नियमः नियामः । यमः यामः। सि॰ को॰। 'याम' का अर्थ है प्रहर (पूरे दिन का १/८ भाग), जब कि 'यम' का अर्थ है 'नियन्त्रण' 'यम्यते चित्तं अनेन ।' पाणिनि (३।२।१४२) पर काशिका की टिप्पणी है—'युज् समाबौ दिवादिः। युजिर योगे वधादिः । द्वयोरपि प्रहणम् ।'

एक महत्त्वपूर्ण प्रश्न उपस्थित होता है—क्या वेदान्तसूत्र के लेखक ने योगसूत्र की ओर संकेत किया है? प्रस्तुत लेखक का मत है कि ऐसी बात नहीं है। किन्तु वेदान्तसूत्र ने योग के सिद्धान्तों की ओर अवश्य संकेत किया है, जो कठ, मुण्डक, श्वेताश्वतर एवं अन्य उपनिषदों के पूर्व विकसित हो चुके थे।

शान्तिपवं में उल्लिखित है कि सांख्य के वक्ता परमांष (सबसे वड़े ऋषि) किपल थे, हिरण्यगर्म योग के प्राचीन ज्ञाता थे, कोई अन्य इसे जानने वाला नहीं था; अपान्तरतमा वेदाचार्य थे जिन्हें कुछ लोग प्राचीनगर्म ऋषि कहते थे। गत अध्याय में कहा गया है कि सांख्य, योग, वेदारण्यक एवं पञ्चरात्र एक हैं और एक-दूसरे के अंग हैं। शान्ति० (३२६।६५) में हिरण्यगर्म को योगशास्त्र से सम्बन्धित कहा गया है। अनुशासन० (१४:३२३, जहाँ उपमन्यु ने महादेव से कहा है) में सनत्कुमार को योग का उसी प्रकार प्रवर्तक वहा गया है जिस प्रकार किपल को सांख्य का। अहिर्वृद्ध्यसंहिता (१२।३२-३) में आया है कि हिरण्यगर्म ने सर्वप्रथम दो योग संहिताओं की व्याख्या की, जिनमें एक का नाम था 'निरोधयोग' तथा दूसरी का कर्मयोग; निरोधयोग को पुनः १२ मागों में बाँटा गया था। मामती ने वे० सू० (२।७।३) पर लिखा है कि इस सूत्र ने हिरण्यगर्म एवं पतञ्जिल के योगशास्त्र की प्रामाणिकता को पूर्णरूपेण समाप्त नहीं किया है। विष्णुपुराण ने सम्भवतः हिरण्यगर्म को दो दलोक उद्घृत किये हैं। वाचस्पित ने अपनी टीका (योगसूत्र १।१) में कहा है कि योगी-याज्ञवल्क्य ने हिरण्यगर्म को योग का उद्घोषक माना है। वाचस्पित ने पतञ्जिल के योगसूत्र को योग-याज्ञवल्क्य-स्मृति से परचात्कालीन माना है। अतः यह प्रायः निश्चत-सा है कि वे० सू० ने उस योग-यहित के, जो शान्तिपर्व को विदित थी, सिद्धान्तों का खण्डन किया है।

शल्यपर्व (अध्याय ५०) में महान् मिक्षु योगी जैगीषव्य की तथा सारस्वत-तीर्थ पर रह रहे असित नामक गृहस्य की गाथा कही गयी है। शान्तिपर्व (अध्याय २२२, चित्रशाला २२६) में जैगीषव्य एवं असित के बीच संयोग के विषय में एक लम्बा संवाद पाया जाता है, जिसका एक रलोक यहाँ उद्धृत किया जाता है—'निन्दाप्रशंसे चात्ययं न वदन्ति पारस्य ये। न च निन्दाप्रशंसाम्यां वित्रियन्ते कदाचन', जिसका अर्थ है 'योगी लोग अन्य लोगों की निन्दा एवं प्रशंसा के रूप में वातचीत नहीं करते और न अन्य लोगों द्वारा की गयी निन्दा एवं प्रशंसा से उनके मन कभी प्रमावित ही होते हैं।' उसी अध्याय में जैगीपव्य को ऐसे व्यक्ति के रूप में उल्लिखित किया गया है जो न तो कभी कोघी होता और न कभी आह्लादित होता है। वराहपुराण (४।१४) में आया है कि कपिल एवं योगिराज जैगीपव्य राजा अञ्बिशरा के पास, जिन्होंने अश्वमेघ के उपरान्त अवभृथ स्नान कर लिया था, आये और

६. सांख्यं योगं ... नाना मतानि वै ॥ सांख्यस्य वक्ता कपिलः परमांषः स उच्यते । हिरण्यगर्भो योगस्य वेता (वक्ता ) नान्यः पुरातनः ॥ अपान्तरतमार्श्वव वेदाचार्यः स उच्यते । प्राचीनगर्भं तर्मृषं प्रवदन्तीह केचन ॥ शान्ति० (३३७।१६-६१, वित्रशाला प्रेस संस्करण ३४६।६४-६५) । और वेखिए 'सांख्यं योगः पञ्चरात्रं वेदारण्यकमेव च ॥ ज्ञानान्येतानि ब्रह्मषें लोकेषु प्रचरन्ति हि ॥ शान्ति० (३३७।१); एवमेकं सांख्ययोगं वेदारण्यकं मेव च ॥ परस्पराङ्गाच्येतानि पञ्चरात्रं च कथ्यते । एष एकान्तिनां धर्मो नारायणपरात्मकः ॥ शान्ति० (३३६।७६, वित्रशाला संस्करण ३४६।६१-६२) । सम्भवतः 'वेदारण्यक' बृहवारण्यक एवं छान्दोग्य उपनिषदों की ओर संकेत करता है, जिनमें 'निदिष्यास', जीव एवं ब्रह्म की अभिन्नता, यथा—'तत्त्वमित' जैसे वचन आये हैं । वायुपुराण में परमांष की परिभाषा यों दी हुई है—'निवृत्तिसमकालं तु बृद्धचाड्यवत्तमृषिः स्वयम् । परं हि ऋषते यस्मात्परमांषस्ततः समृतः ॥ (४६-६०), देक्षिए यही रक्षोक ब्रह्माण्ड० (३।३२।६६) में ।

<sup>(</sup>७) सनत्कमारो योगानां सांस्थानां कपिलो ह्यसि । अनुशासन० (१४।३२३) ।

कम से विष्णु एवं गरुड़ के रूपों में परिवर्तित हो गये। यह द्रष्टव्य है कि योगसूत्र (२।५५) के माध्य ने कतिपय मत प्रकाशित किये हैं, किन्तु जैगीषव्य के मत को प्रमुखता दी है। यो॰ सू॰ (३।१८) के माध्य ने आवट्य एवं जैगीषव्य के संवाद का उल्लेख किया है और वहाँ जैगीषव्य का मत प्रकाशित किया गया है कि कैवल्य के दृष्टिकोण से सन्तोष का सुख भी दु:ख ही है, यद्यपि इन्द्रियवासनाओं की तुलना में सन्तोष सुख ही कहा जा सकता है।

वुद्धचरित (अध्याय १२) में आया है कि जब गौतम (मावी वुद्ध) अराड नामक दार्शनिक के पास पहुँचे तो उन्होंने गौतम से मोक्ष-सम्बन्बी अपनी मावना का उल्लेख किया और जैगीषव्य, जनक एवं वृद्ध-पराशर को उन व्यक्तियों में उल्लिखित किया जो उस मार्ग की सहायता से मुक्त हो चुके थे।

उपर्युक्त उक्तियों से प्रकट होता है कि जैगीषव्य ईसा के बहुत पूर्व ही योग के एक महान् आचार्य हो चुके

थे और सम्भवतः उन्होंने योग पर कोई ग्रन्थ लिखा जो अभी अनुपलब्ध है।

योगसूत्र (सम्पूर्णं का कुछ अंश), पातंजल माध्य एवं वाचस्पति की टीका के बहुत-से अंग्रेजी अनुवाद प्रकाशित हो चुके हैं, यथा—डा॰ राजेन्द्रलाल मित्र द्वारा, जिसमें मूल एवं राजमातंण्ड नामक टीका है (विब्लियोथिका इण्डिका, १८८३); स्वामी विवेकानन्द का राजयोग (खण्ड १, १६४६), जिसमें अनुवाद एवं सूत्रों की व्याख्या है; डा॰ गंगानाथ झा (वम्बई, १६०७); रामप्रसाद (पाणिनि आफिस, इलाहाबाद, १६१०); प्रो॰ जे॰ एच० वुड्स (हार्वर्ड ओरिएण्टल सीरीज, १६१४); जेराल्डाइन कोस्टरकृत 'योग एण्ड वेस्टर्न साइकोलॉजी (लन्दन, १६३४); पुरोहित स्वामीकृत अनुवाद (डब्लू० वी० यीट्स की मूमिका, फेबर एण्ड फेबर, लन्दन, १६३७); जिसमें सिद्धासन, बद्धंपद्मासन, पश्चिमोत्तानासन, मुजङगासन, विपरीतकरणी एवं मत्स्येन्द्रासन के चित्र दिये हुए हैं; कृष्णजी केशव कोल्हटकर कृत 'भारतीय मानस-शास्त्र' या 'पातञ्जल-योग-दर्शन' (प्रकाशक-के० बी० घवले, बम्बई, १६५१), जो एक विस्तत ग्रन्थ है (१०५१ पृष्ठों में)।

योग पर लिखे गये भारतीय एवं पाश्चात्य लेखकों के ग्रन्थों की संख्या बहुत अधिक है । उनमें बहुत-से प्रस्तुत लेखक द्वारा पढ़े-नहीं जा सके हैं। कुछ पठित ग्रन्थों की सूची नीचे दी जा रही है। राजयोग (विवेकानन्द के ग्रन्थों का पूर्ण संग्रह, १६४६. मायावती, खण्ड १, पू० ११६-३१३); डब्लू हॉक्किन्स कृत 'योग टेकनीक इन दि प्रेट एपिक' (जे० ए० ओ० एस्, खण्ड २२, १६०१, पृ० ३३३-३७६), प्रो० एस्० एन्० दासगुप्त कृत 'योग ऐज ए फिलॉसॉफी एण्ड रिलिजन' (लन्दन, १६२४) एवं 'योग फिलॉसॉफी' (कलकत्ता यूनि०, १६३०); डा० जे० डब्लू० हावर कृत 'डाई आन्फ्रांजे डर योगप्रैक्सिस इम अल्टेन इण्डीन' (स्टुटगार्ट, १६२२); एवं 'डर योग अल्स हील्वेग नच डेन इण्डीरचेन स्वेलेन डगॅस्तेल्त' (स्टुटगार्ट, १६३२), यह एक बड़ी सावधानी से लिखा गया कमबद्ध ग्रन्थ है; डा० राघाकृष्णन कृत 'इण्डियन फिलॉसॉफी (खण्ड २, पृ० ३३६-३७३, लन्दन, १६३१); डा० जे० जी ॰ रे ले कृत 'दि मिस्टिरिएस कुण्डलिनी (तारापोरवाला एण्ड संस, बम्बई, १६२७); फेलिक्स गुयोत कृत 'योग, दि साइस आव हेल्य' (अंग्रेजी अनुवाद, लन्दन १६३७, जिसमें हठयोग के सिद्धान्त प्रतिपादित हैं), डा॰ के॰ टी॰ बेहनन कृत 'योग, ए साइण्टिफिक इवैलुएशन' (मैक्मिलन एण्ड कम्पनी, न्यूयार्क, १६३७); डब्लू० वाई० इवांस-वेंट्ज कृत' 'टिबेटन योग एण्ड सिक्रेट डॉक्ट्रिन' (आक्सफोर्ड, १६२७); पाल बण्टनकृत 'ए सर्च इन सीक्रेट इण्डिया'

८. भगवाञ्जेगीवव्य उवाच । विषयमुखापेक्षयेवेदमनुत्तम् सन्तोयमुखमुक्तम् । कवल्य मुखापेक्षया दुःख-मेव । भाष्य (यो॰ सू॰ ३।१८) । सन्तोष पाँच नियमों में एक है (यो॰ सू॰ २।३२) । यो सू॰ (२।४२) में आया है-सन्तोबादनुत्तमः मुक्तलाभः ।

(लन्दन, १६४७); पाल टुक्सेन कृत 'दि रिलिजंस आव इण्डिया' (कोपेन हैगेन, १६४६); बर्नार्ड बूमेज कृत 'टिबेटन योग'; एलैन डेनील कृत 'योग दि मेथड आव री-इण्टीग्रेशन' (लन्दन, १६४६); डब्लू० जी० इवांस—वेट्ज कृत 'दि टिबेरेटन बुक आव दि ग्रेट लिबरेशन' (आक्सफोर्ड, १६५४); डा० राघाकृष्णन एवं सी० ए० मूर कृत 'सोसं बुक आव इण्डियन फिलॉसॉफी'; मेसिया इलियादे कृत 'योग, इम्मॉर्टेलिटी एण्ड फीडम' (लन्दन १६५८); प्रो० एस० एस० गोस्वामी कृत 'हठयोग, ऐन एडवांस्ड मेथड आव फिजिकल ऐजूकेशन एण्ड कॉसेण्ट्रेशन' (एल० एन० फाउलर, लन्दन १६५६); मौनी साध कृत 'कॉस्ट्रेशन' (लन्दन, १६५६); ए० कोयेस्लर कृत 'दि लोटस एण्ड दि रॉबॉट' (लन्दन, १६६०)।

पतञ्जलि के योगसूत्र के बहुत-से संस्करण छपे हैं, जिनमें व्यास का भाष्य एवं वाचस्पति की टीका (तत्त्व-वैशारदी) भी सम्मिलत है। प्रस्तुत लेखक सूत्र के केवल दो या तीन संस्करणों एवं टीकाओं की ही चर्चा करेगा, जिनमें एक है पं॰ राजाराम शास्त्री बोडस कृत संस्करण (निर्णयसागर प्रेस में सुन्दर ढंग से मुद्रित) और दूसरा है आनन्दाश्रम संस्करण, जिसमें वाचस्पति और राजा मोज की टीकाएँ हैं। काशी संस्कृत सीरीज में योगसूत्र का प्रकाशन ६ टीकाओं के साथ हुआ है, यथा—मोजराज कृत राजमातंण्ड, भावा-गणेश कृत प्रवीपका, नागोजि मट्टकृत वृत्ति, रामानन्दयतिकृत मणिप्रभा, अनन्त-देवकृत चिद्रका एवं सदाशिवेन्द्र सरस्वतीकृत योगसुधाकर। अन्य दर्शनों के सूत्रों की अपेक्षा योगसूत्र अति संक्षिप्त है। यह चार पादों में विभाजित है, यथा—समाधि, साधना, विभूति एवं कैवल्य। इसमें कुल १६५ सूत्र (५१+५५+५४+३४) हैं।

डा॰ राघाकृष्णन ने 'इण्डियन फिलॉसॉफी (खण्ड २, १६३१, पृ० ३४१-३४८) में मत प्रकाशित किया है कि योगसूत्र का लेखक ३०० ई० के पश्चात् का नहीं हो सकता। प्रो० एस्० एन् दासगुप्त ने 'हिस्ट्री आव इण्डियन फिलॉसॉफी' (खण्ड १,पृ० २२६-२३८) में दोनों पतञ्जिलयों को एक माना है और कहा है कि योगसूत्र का लेखक ई० पृ० दूसरी शती में हुआ। जैकोबी एवं उनकी बात को स्वीकार करने वाले कीय का कथन है कि योगसूत्र (११४०) का बचन 'योगी का स्वामित्व परमाणु से लेकर महत्तत्त्व तक विस्तृत होता है' आज के विश्व के परमाणु-सिद्धान्त की ओर संकेत करता है। यह एक ऐसा उदाहरण है जो यह सिद्ध करता है कि पश्चिम के बड़े बड़े लेखक मी सीधे-सादे शब्दों में पश्चात्कालीन सिद्धान्तों की गन्ध पाते हैं, जिसके फलस्वरूप वे प्राचीन प्रन्यों को पश्चात्कालीन रिचत कह देते हैं। उपनिषदों ने आत्मा को अणु से भी छोटा कहा है और उसे महान् से भी महान् कहा है, और यही बात महामारत ने भी उसी शब्दावली में कही है। यह समझने के लिए कोई प्रतीत्यात्मक प्रमाण नहीं है कि योगसूत्र ने उसी अणु-सिद्धान्त की ओर संकेत किया है जिसे वैशेषिक सिद्धान्त में प्रतिपादित किया गया है और न यही कहा जा सकता कि इसने उपनिषदों एवं महामारत के शब्दों का अन्वय मात्र किया है।

हमें उस आरम्मिक परम्परा पर मी विचार करना है जो मोजदेव की टीका (सन् १०४४ ई० के पश्चात्

द्वे. अणोरणीयान् महतो महीयानात्मास्य जन्तोनिहितो गुहायाम् । कठोपनिषद् (२।२०), इबै० उप० (३।२०); 'अणोरणीयो महतो महत्तरं तदात्मना पश्यित युक्त आत्मवान् । शान्तिपर्वं (२३२।३३); योगसूत्र (१।४०)—'परमाणुपरममहत्त्वान्तोऽस्य वशीकारः ।' शब्दानामनुशासनं विद्यता पातञ्जले कुर्वता, वृत्ति राजमूगांकसंज्ञकमि व्यातन्वता वैद्यके । वाक्वेतोवपुषां मलः कणिभृतां भर्त्रेव येनोद्धृतस्तस्य श्रीरणरंग मल्डन्पतेर्वाचो जयन्त्युज्ज्वलाः ।। योगसूत्र पर राजमार्तम्ब नामक वृत्ति का पांचवां भूमिका-श्लोक ।

की नहीं) में वर्णित है तथा चरकसंहिता की टीका (लगमग १०६० ई०) चक्रमाणि में उल्लिखित है कि पतञ्जलि ने (जो शेष के अवतार कहे जाते हैं) व्याकरण, योग एवं औषिष पर ग्रन्थ लिखे । १०

हम यहाँ पर दोनों पतञ्जलियों की समानुरूपता एवं दोनों की तिथियों के प्रश्नों पर प्रकाश नहीं डाल सकते, क्योंकि वह विषयान्तर हो जायगा। वास्तव में दोनों को पृथक्-पृथक् सिद्ध करने के लिए अभी तक सुपुष्ट प्रमाण उपस्थित नहीं किये जा सके हैं। चरक के ग्रन्थ का सुघार पतञ्जिल द्वारा हुआ कि नहीं, यह अभी संदेहात्मक है। शान्तिपर्व में चिकित्सा के प्रवर्तक कृष्णात्रेय कहे गये हैं न कि चरक या पतञ्जिल। चरकसंहिता ने अध्यायों के आरम्म में 'इति ह स्माह मगवानात्रेयः' लिखा है। चरक (१।१।२३) में लिखित है कि मुनि मरद्वाज ने इन्द्र से आयर्वेद का अध्ययन किया। उनके शिष्य थे पुनर्वस आत्रेय, जिनके छह शिष्य थे, यथा—अग्निवेश, मेड, जातुकर्ण, पराशर, हारीत एवं केशरपाणि । सर्वप्रथम अग्निवेश ने आयुर्वेद पर एक ग्रन्य लिखा और उसे आत्रेय को सुनाया, ऐसा ही मेड आदि ने भी किया। चरकसंहिता (१।११।७५) के 'त्रिलैषणीय' नामक अध्याय में कृष्णात्रेय के तम विशेषतः वर्णित हैं। अतः ऐसा प्रतीत होता है कि कृष्णात्रेय उन आत्रेय से मिन्न हैं जो चरक के अध्यायों में श्रद्धा-पूर्वक उल्लिखित हैं। ११ यहाँ तक कि अश्वघोष के बुद्धचरित में आत्रेय को वैद्यक शास्त्र का प्रथम प्रवर्तक कहा गया है।१२

पतञ्जिल ने योग एवं व्याकरण पर ग्रन्थ लिखे, यह एक परम्परा है जो मर्तुहरि के वाक्यपदीय से अपेक्षा-कृत पूरानी है। इस बात को तर्क द्वारा सिद्ध किया जा सकता है। इस प्रन्य ने अपने प्रथम विमाग (ब्रह्मकाण्ड) में लिखा है कि काय, वाणी एवं बृद्धि में जो मल (दोष) उपस्थित होते हैं वे वैद्यक (चिकित्सा), व्याकरण (लक्षण) एवं अध्यात्म-शास्त्र द्वारा दूर किये जा सकते हैं। 13 इसके उपरान्त इसने महामाष्य की प्रशंसा में लिखा है— 'अलब्घगाघे गाम्भीर्यादुत्तान इव सौष्ठवात्' (वाक्यपदीय २।४८५), जिस पर टीकाकार ने टिप्पणी की है कि ब्रह्म-काण्ड के क्लोक में महाभाष्य का लेखक प्रशंसित है और दूसरे क्लोक में स्वयं माध्य की प्रशंसा है। इससे प्रकट होता है कि टीकाकार के मत से वाक्यदीय ने वैद्यक, त्याकरण एवं अध्यात्म (अर्थात् योग) शास्त्रों को पतञ्जलिद्वारा लिखित माना है।

१०. पातञ्जल-महाभाष्य-चरकप्रतिसंस्कृतैः । मनोवाक्कायदोषाणां हर्त्रेऽहिपतये नमः ॥ चरक की टीका का आरम्भिक क्लोक । इसी प्रकार का दूसरा क्लोक है—योगेन वित्तस्य पढेन वार्चा मलं शरीरस्य च वंद्यकेन। योऽपाकरोत्तं प्रवरं मुनीनां पतञ्जलिं प्राञ्जलिरानतोऽस्मि ॥ विज्ञानिसङ्गु के योग वार्तिक में उल्लिखित ।

११. वेदविद्वेद भगवान् वेदाङ्गानि बृहस्पतिः । भागंदो नीतिशास्त्रं च जगाद जगतो हितम् ॥ गान्धवं नारवो वेदं भरद्वाजो धनुर्ग्रहम् । देवींब चरितंगाग्यः कृष्णात्रेयश्चिकित्सितम् । न्यायतन्त्राज्यनेकानि तैस्तैदक्तानि वाविभि: ।। शान्ति० (२०३।१८–२०, वित्रशाला २१०।२०–२२) ।

१२. चिकित्सितं यच्च चकार नात्रिः पश्चात्तदात्रेय ऋषिर्जगाद ॥ बुद्धचरित (१।५०)। अश्वघोष को

ईसा के पश्चात् दूसरी शती का माना जाता है।

१३. कायवाम्बुद्धिविषया ये मलाः समवस्थिताः । विकित्सा-लक्षणाध्यात्मशास्त्रैस्तेषां विशुद्धयः ॥ वास्य-पवीय (१।१४८); अलब्धगाघे गाम्भीर्यादुत्तान इव सौछवात् । वाक्यपबीय (२।४८१); तदेवं ब्रह्मकाच्छे 'काय-वाग्व दिविषया ये मलाः'—इत्यादिश्लोकेन भाष्यकारप्रशंसा उक्ता, इह चैव भाष्यप्रशंसीत शास्त्रस्य शास्त्रकर्तृत्व बोकाकृता महत्तोपर्वाणता । हेळाराज की बीका ।

यदि यह माना जाय कि योगसूत्र एवं महामाष्य के लेखक मिन्न व्यक्ति हैं, तो यह मानने के लिए हमारे पास कोई स्पष्ट तर्क नहीं है कि योगसूत्र के लेखक की तिथि ईसा के पश्चात् दूसरी या तीसरी शती के उपरान्त की है। योगसूत्र की तिथि की जानकारी के लिए व्यास के योगमाप्य की तिथि अधिक महत्त्वपूर्ण है। किन्तु योगमाष्य की तिथि का प्रश्न भी विवादास्पद है। योगमाष्य के रचयिता व्यास महामारत के व्यास से मिन्न व्यक्ति हैं।

वाचस्पति मिश्र जैसे आरम्भिक टीकाकारों के मतानुसार योगसूत्र के लेखक पतञ्जलि कहे गये हैं। उन पतञ्जलि के काल और पाणिनि-व्याकरण के वार्तिकलेखक एवं उस पर लिखे गये महामाध्य लेखक पतञ्जलि की समानुरूपता के विषय में महत्त्वपूर्ण प्रश्न उठते हैं। वैयाकरण पतञ्जलि सामान्यतः ई० पू० लगभग १५० में वर्तमान कहे जाते हैं। इसी से योगसूत्र की तिथि के लिए समानुरूपता का प्रश्न महत्त्वपूर्ण हो जाता है। कुछ विद्वान्, यथा-प्रो॰ बी॰ लाइविख, डा॰ हावर एवं प्रो॰ दासगुप्त दोनों पतञ्जिलयों को एक ही मानते हैं, किन्तु कुछ अन्य विद्वान, यथा-जैकोबी, कीथ, बृड्स, रेनी इस मत के विरुद्ध हैं। प्रो॰ रेनी (इण्डियन हिस्टॉरिकल क्वार्टरली, जिल्द १६, पु॰ ५८६-५६१) ने इस प्रश्न पर व्याकरण की दृष्टि से प्रकाश डाला है और कहा है कि 'प्रत्याहार', 'उपसर्ग', 'प्रत्यय' के समान योगसूत्र में कुछ ऐसे शब्द हैं जो महामाप्य द्वारा निर्घारित अर्थों से मिन्न हैं। किन्तु दोनों ग्रन्थों के विषय मिन्न हैं, एक ही प्रकार के शब्द विभिन्न अर्थ रख सकते हैं। इसी प्रकार प्रो॰ रेनी व्याकरण-सम्बन्धी नियमों के उल्लंघन की बात भी कहते हैं (योगसूत्र १।३४ में), जब कि महाभाष्य के पतञ्जिल पाणिनि के नियमों के परि-पालन में बड़े कठोर हैं (स्वयं पाणिनि ने कहीं-कहीं अपने नियमों का पालन नहीं किया है, यथा -- १।४।५५ एवं २।२।१५)। किन्तु बात ऐसी नहीं है। पतञ्जलि ने भी 'अव्यविकन्याय' के स्थान पर 'अविरिविक न्याय' प्रयोग किया है, जिसके लिए उनकी आलोचना की गयी है। ऐसा नहीं कहा जा सकता कि योगसूत्र ने ही सर्वप्रथम योग के परिमाषिक शब्दों को निश्चित कर दिया था। योग के पारिमाषिक शब्द उपनिषद्-काल से।ही विकसित हो रहे थे और पतञ्जिल ने उन्हें उन्हीं अर्थों में प्रयुक्त किया जो कई शितयों से प्रयोग में चले आ रहे थे । प्रो० रेनी ने यह निष्कर्प निकाला है कि योगसूत्र महामाध्य से कई शतियों उपरान्त लिखा गया । जैकोबी ने योगसूत्र को पाँचवीं शती की रचना माना है (जें ० ए० ओं ० एस्०, जिल्द ३१, पृ० १-२६) और गार्वे के अनुसरण में ऐसा सोचा है कि व्यासमाष्य सम्भवतः ७वीं शती में प्रणीत हुआ। ज्वालाप्रसाद ने जैकोवी की आलोचना की है (जे॰ आर॰ ए० एस्०, १६३०, पृ० ३६४-३७४)। प्रस्तुत लेखक रेनौ एवं जैकोवी के मतों को स्वीकार नहीं करता।

योगमाप्य की तिथि का योगसूत्र की तिथि से गहरा सम्बन्ध है। योगमाष्य से पता चलता है कि योग पर पर्याप्त साहित्यिक कियाएँ एवं प्रतिक्रियाएँ हुई थीं। इसने योगसूत्र (२।४४ एवं ३।१८) पर जैगीषव्य का उल्लेख किया है, और जैगीषव्य का महाभारत में महत्त्वपूर्ण उल्लेख है, जैसा कि हमने इसी अध्याय में पहले ही देख लिया है। और देखिए उस असित देवल का वृत्तान्त, जिसके साथ जैगीषव्य, मिक्षु एवं योग में दक्ष के रूप में वर्षों रहे (शत्य-पर्व, अध्याय ४०)। यह अवलोकनीय है कि एक ही सूत्र की कई व्याख्याएँ माप्य, में पायी जाती हैं (यथा २।४४ पर)। योगसूत्र में विवेचित कितपय विषयों पर श्लोकों एवं कारिकाओं को योगमाष्य ने उद्घृत किया है, यथा—१।२८, ४८; २।४, २८ (विवेकख्याित के देकारण), २।३२, ३।६, ३।१५ (अपरिवृष्ट कोटि के सात चित्त-थर्मों पर)। इसके अतिरिक्त माप्य में कितपय गद्यात्मक उद्धरण पाये जाते हैं, जिनमें बहुत-से वाचस्पित द्वारा पञ्चशिख-कृत कहे गये हैं। इससे स्पष्ट है कि योगसूत्र एवं माष्य में कई शितयों का अन्तर है।

माप्य ने योगस्त्र (२।४२) पर 'तथा चोक्तम्' के साथ एक क्लोक उद्घृत किया है, जो ज्ञान्ति-पर्व के एक क्लोक (१७१।४१, १७७।४१ चित्रज्ञाला प्रेस) से मिलता है। यह असम्भव-सा प्रतीत होता है कि कोई छेखक अपने किसी प्रस्ताव के समर्थन में अपने किसी अन्य ग्रन्थ से तर्क उपस्थित करें। इसके अतिरिक्त योगभाष्य (यो० स्०

१।२८) ने एक क्लोक उद्घृत किया है जो विष्णुपुराण (६।६।२) का है । विद्यमान पुराणों में विष्णुपुराण आरम्मिक पुराणों में परिगणित है और वह तीसरी शती के आस-पास की रचना कहा जा सकता है, इसके पश्चात् नहीं। अतः योगमाष्य, जो महामारत एवं विष्णुपुराण को उद्धृत करता है, चौथी शती की रचना कहा जा सकता है। इसी से योगसूत्र को हम दूसरी या तीसरी शती के पश्चात् का नहीं मान सकते। यद्यपि प्रस्तुत लेखक के मत से वह योग, जिसका खण्डन वे॰ सू॰ (२।१।३) में हुआ है, योगसूत्र का नहीं है, प्रत्युत वह शान्तिपर्व वाला है, तथापि योगसूत्र का काल ई० पू० दूसरी शती के पूर्व रखना संमव नहीं है।

न-केवल कुछ उपनिषदों ने योग की पद्धति एवं व्यवहारों (आचरणों) पर प्रकाश डाला है, प्रत्युत महा-मारत ने भी योग-सम्बन्धी विषयों का विवेचन किया है। यहाँ कुछ उदाहरण उपस्थित किये जाते हैं। शान्ति० (अध्याय २३२, २४१ चित्रशाला प्रेस संस्करण) में ऐसा आया है कि योग के मार्ग में काम, क्रोघ, लोम, मय एवं स्वप्न (निद्रा) पाँच दोष पाये जाते हैं। भें इसके उपरान्त उसमें इन दोषों के शमन के उपाय भी बताये गये हैं। इस अध्याय में एक महत्त्वपूर्ण वात यह कही गयी है कि हीन वर्ण का पुरुष या नारी भी धर्मानुकूल आचरण करने से इस मार्ग (योग) के द्वारा परम लक्ष्य की प्राप्ति कर सकता है (शान्ति० २३२।३२)। इसी अध्याय में (क्लोक २५) योगाम्यास के लिए योगी के निवास का उल्लेख है, ऐसे पर्वत एवं गुफाएँ, जहाँ कोई न रहता हो, मन्दिर, सने घर, जिससे कि एकाग्रता स्थापित हो सके। योगी को अपनी प्रशंसा या निन्दा करने वालों को समान दृष्टि से देखना चाहिए और किसी पर अच्छा या बुरा प्रमाव डालने का प्रयास नहीं करना चाहिए । शान्ति० के अध्याय २८६ (श्लोक ३७) ने 'घारणा' का उल्लेख किया है और कहा है कि वह योगी, जिसने आध्यात्मिक शक्ति प्राप्त कर ली है, अपने को सहस्रों शरीरों में स्थानान्तरित कर सकता है और उन शरीरों के माध्यम से इस विश्व में भ्रमण कर सकता है, और यह योग-मार्ग विज्ञ ब्राह्मणों के लिए भी दुर्गम है, इस पर कोई सरलतापूर्वक नहीं चल सकता; कोई व्यक्ति छरे की तीक्ष्ण घार पर मले ही खड़ा हो जाय किन्तु योग-वर्म के अनुसार चलना उनके लिए, जिनका आत्मा पवित्र नहीं है, कठिन है। " शान्तिपर्व (३०४।१) में ऐसा आया है कि सांख्य के समान कोई

१४. योगदोषान् समुन्छिद्य पञ्च यान् कवयो विदुः। कामं क्रोघं च लोभं च भयं स्वप्नं च पञ्चमम्।। क्रोघं शमेन जयित कामं संकल्पवर्जनात् । सत्त्वसंवेदनाद्वीरो निद्रामुच्छेत्तुमहंति ॥ अप्रमादाद् भयं जह्याल्लोभं प्रज्ञोप-सेवनात् । शान्ति (२३२।४-७)। शान्ति (२८६, ३०१ चित्रशाला) में भीष्म एवं युविष्ठिर का संवाद है जिसमें पाँच दोष कुछ भिन्न ढंग से रखे गये हैं, यथा—रागं मोहं तथा स्त्रेहं कामं क्रोघं च केवलम्। योगाच्छित्त्वादितो दोषान्यञ्चैतान् प्राप्नुवन्ति तत् ।। (श्लोक ११) । २६०वें अध्याय में पाँच दोष यों हैं— कामक्रोधी भयं निद्रा पञ्चमः इवास उच्यते। एते दोषाः शरीरेषु दृश्यन्ते सर्वदेहिनाम् ॥ उन पर नियन्त्रण करने के उपाय वैसे ही हैं जैसे अध्याय २३२ में, किन्तु स्वास के विषय में ऐसा आया है—'छिन्दन्ति पञ्चमं स्वासं लध्वाहारतया नृप' (५५) । मिलाइए आप० घ० सू० (१।८।२३।३-६) ।

१५. आत्मनां च सहस्राणि बहूनि भरतर्षभ । योगी कुर्याद्वलं प्राप्य तैश्व सर्वेर्महीं चरेत् ॥ शान्ति० (२८६) । शंकराचार्य (वे० सू० १।३।२७) ने इसे स्मृतिवाक्य समझकर उद्भुत किया है और टिप्पणी को है 'स्मृतिरिप ... एवं जातीयका प्राप्ताणिमाद्यैश्वर्याणां योगिनामिप युगपदनेकशरीरयोगं दर्शयित ।' हुर्गस्त्वेष मतः पन्था ब्राह्मणानां विपश्चिताम् । न कश्चिद् व्रजित ह्यरिमन् क्षेमेण भरतर्षम ॥ सुस्येयं क्षुरघारासु निश्चितासु महीपते । धारणासु तु योगस्य दुःस्थेयमकृतात्मभिः ॥ शान्ति० २८६।४० एवं ५४ । मिलाइए 'झुरस्य धारा निशिता दुरत्यया दुगं पथस्तत् कवयो वदन्ति ।' कठोप० (३।१४)।

ज्ञान नहीं है और योग के समान कोई आध्यात्मिक शक्ति नहीं है। इसने पुनः कहा है कि योग आठ प्रकार (श्लोक ७) का होता है; और श्लोक क्षे में घारणा एवं प्राणायाम का उल्लेख है। आश्वमेघिकपर्व (१६।१७) में सम्भवतः प्रत्याहार की ओर संकेत है। रेड

मगवद्गीता एवं योगसूत्र में विलक्षण समानता दृष्टिगोचर होती है। " उदाहरणार्थ, योगसूत्र में योग की परिमाषा है कि चित्तवृत्ति का निरोध ही योग है। मिलाइए गीता (६।२०)। गीता योगी को अपरिग्रही बनने के लिए बल देती है (६।१०) और योगसूत्र (२।३०) में अपरिग्रह पाँच यमों में परिगणित है। इसी प्रकार वह आसन या स्थान, जहाँ योगी को अम्यास करना होता है, स्थिर और आरामदायक होना चाहिए (योगसूत्र), यही बात गीता बिस्तार से कहती है। ८।१२ में गीता ने योगधारणा का उल्लेख किया है। गीता ६।२५ में आया है कि मन वास्तव में अस्थिर होता है, उसे संयमित करना बड़ा कठिन है, किन्तु अम्यास एवं वैराग्य से उसे नियन्त्रण में रखा जा सकता है। यही बात योगसूत्र (१।१२) ने भी कही है और इन्हीं दो साधनों की ओर संकेत किया है। गीता (५।४-६) का कथन है कि अज्ञ लोग ही सांख्य एवं योग को मिन्न मानते हैं, किन्तु जो इनमें से किसी एक का आश्रय लेता है वह दोनों द्वारा उद्घाटित फल की प्राप्ति करता है, और जो दोनों को समान समझता है, वह सत्यावलोकन करता है। यहाँ पर 'सांख्य' का अर्थ है 'संन्यास' और 'योग' का अर्थ है 'कर्मयोग'।

पतञ्जिल के योगसूत्र ने कहीं भी विश्व के विकास की योजना पर स्पष्ट रूप से प्रकाश नहीं डाला है। किन्तु इसमें पर्याप्त सामग्री है, जिसके आघार पर हम यह कह सकते हैं कि यह सांख्य-पद्धित के कुछ सिद्धान्तों को स्वीकार करता है, यथा—प्रधान का सिद्धान्त, तीन गुण एवं उनकी विशेषताएँ, आत्मा का स्वरूप एवं कैवल्य (अन्तिम मुक्ति में आत्मा की स्थिति)। यह बात योगसूत्र के कुछ निर्देशों से स्थापित की जा सकती है। यो० सू० (३।४८) ने इन्द्रियों के निरोध से उत्पन्न हुए फलों का उल्लेख किया है, जिनमें एक है प्रधानजय (विश्व के प्रथम कारण प्रधान का जीतना, जैसा कि सांख्य ने कहा है)। योगसूत्र ने कहीं भी प्रधान एवं इसके विकास या उद्भव की चर्चा नहीं की है।अतः ऐसा प्रकट होता है कि सांख्य ने प्रधान के विषय में जो कहा है, योग उसे ज्यों-का-त्यों स्वीकार कर लेता है। विषय के विषय में योगसूत्र का कथन है—'शुद्ध चेतन-

- १६. मिलाइए 'स्विविषयासंप्रयोगे चित्तस्वरूपानुकार इवेन्द्रियाणां प्रत्याहारः ।' योगसूत्र (२।५४); और देखिए शान्ति० २३२।१३- 'मनसञ्चेन्द्रियाणां च कृत्वैकाप्र्यं समाहितः । प्राप्रात्रापररात्रेषु घारयेन्मन आत्मना ।।
- १७. योगश्चित्तवृत्तिनिरोषः । योगसूत्र (१।२); मिलाइए गीता—(६।२०) यत्रोपरमते चित्तं निरुद्धं योगसेवया; स्थिरमुक्तमासनम् । योगसूत्र (२।४६); मिलाइए गीता ६।११-१२ शुचौ देशे प्रतिष्ठाप्य स्थिरमासनमात्मनः । नात्युच्छ्र्तं नातिनीचं चैलाजिनकुशोत्तरम् ॥ ... समं कायशिरोप्रीवं धारयप्रचलं स्थिरः । असंशयं महाबाहो मनो दुनिप्रहं चलम् । अम्यासेन तु कौन्तेय वैराग्येण च गृह्यते ॥ गीता ६।३५; मिलाइए 'अम्यास-वैराग्याम्यां तिम्नरोषः ।' योगसूत्र १।१२ ।
- १८. ततो मनोजवित्वं विकरणाभावः प्रधानजयश्च । यो० सू० (३।४८) । ये तीन पूर्णताएँ हैं । 'प्रधानजय' के विषय में व्यासभाष्य यों है— सर्वप्रकृतिविकारविशत्वं... प्रधानजयः । इति एतास्तिव्रः सिद्धयो मधुप्रतीका उच्यन्ते ।'

सामर्थ्य के रूप में द्रष्टा (पुरुष) पाया जाता है " और यद्यपि वह शुद्ध है (अर्थात् परिवर्तनहीन, या दोष-रहित) तथापि प्रतीत होता है मानो वह सभी अनुमूतियों का द्रष्टा है (जो केवल बुढि से ही सम्भव है)। सत्त्व, रज एवं तम नामक तीन गुणों की विशेषताएँ स्पष्ट एवं संक्षिप्त ढंग से योगसूत्र एवं सां॰ का॰ (१३) में दी हुई हैं। <sup>२</sup>° ऐसा कहा गया है—'जो दृश्य है वह प्रकाश (सत्त्व), क्रिया (रज) एवं स्थिति अर्थात् प्रमाद या आलस्य (तम) के रूप में है, यही तत्त्वों एवं इन्द्रियों का सार है और इसका अस्तित्व आत्मा को अनुभव प्रदान करने एवं मुक्ति प्राप्त करने के उद्देश्य से है। गुणों का बहुवा उल्लेख हुआ है, यया यो० सू० (१।१६, ४।१३, ३२, ३४) एवं सत्त्वगुण (यो० सू० २।४१, ३। ३४, ४६ एवं ४४)। यो० सू० ने तीन प्रमाणों की बात उठायी है (१।७), किन्तु उनकी परिमाषा नहीं की गयी, सांस्यकारिका (४-६) ने तीनों का उल्लेख किया है एवं परिमाषाएँ की हैं। वे दोनों आत्मा की अनेकता को स्वीकार करते हैं। यह द्रष्टव्य है कि व्यास-माष्य (योगसूत्र) में सांख्य-सिद्धान्तों की मरमार है और उसमें वाचस्पति के अनुसार पञ्चशिख का उल्लेख बारह बार तथा षष्टितत्र का उल्लेख एक बार हुआ है।

यद्यपि योग ने सांख्य के कुछ मौलिक सिद्धान्तों को स्वीकार कर लिया है, तथापि दोनों में कुछ अन्तर मी है। सांख्या में ईश्वर को स्थान नहीं प्राप्त है, किन्तु योग में ईश्वर के अस्तित्व की वात पायी जाती है (यो० सू० १।२३-२६), यद्यपि वह केवल गौण रूप में ही प्रतिष्ठापित है और सम्मवतः यह केवल सर्वसाधारण के विश्वास पर ही आधारित है, क्योंकि योगसूत्र ने कहीं भी स्पष्ट रूप से यह नहीं कहा है कि ईश्वर विश्व का सब्दा है; वह जो कुछ कहता है वह यह है कि उसमें सर्वोच्च सर्वज्ञता पायी जाती है। वह आदि ऋषियों का आचार्य हैं और 'ओम्' के जप एवं उस पर घ्यान लगाने से योगी आत्मा के सत्य स्वरूप का ज्ञान प्राप्त करता है। सांख्य एवं योग दोनों में परमार्थ है कैवल्य (सां० का० ६४, ६८ एवं योगसूत्र ३।४०, ४५ एवं ४।३४), किन्तु सांख्य सम्यक् ज्ञान के अतिरिक्त किसी अन्य अनुशासन की व्यवस्था नहीं करता, अर्थात् वह आध्यात्मिक एवं बौद्धिक है। किन्तु योग ने इस विषय में एक विशद मानस अनुशासन की व्यवस्था की है, केवल ज्ञान की अपेक्षा अम्यास एवं प्रयास को अधिक महत्त्व एवं प्रधानता दी है तथा प्राणायाम एवं घ्यान पर विशेष बल दिया है।

सांख्य ने आत्मा के उद्धार एवं जन्म से छुटकारा (मुक्ति) पाने के लिए पुरुष एवं प्रकृति (या गुण) एवं दोनों के अन्तर को मली भाँति समझ लेना पर्याप्त माना है, किन्तु योग, दूसरी ओर, केवल इस दार्शनिक सरल मानसिक स्थिति तक पहुँच जाने पर ही सन्तोष नहीं करता, प्रत्युत वह इच्छा एवं संदेगों के क्रमबद्ध प्रशिक्षण एवं संयमन पर बल देता है। सांख्य एवं योग दोनों में प्रत्येक आत्मा नित्य है और व्यक्ति की नियति है प्रकृति एवं उसके विभिन्न स्वरूपों से मुक्ति पाना तथा सदैव वही (अर्थात् शुद्ध स्वरूप में) बना रहना। यहीं

१६. द्रष्टा दृशिमात्रः शुद्धोऽपि प्रत्ययानुपत्रयः। यो० सू० (२।२०); व्यासभाष्य में आया है— प्रत्ययानु-पश्यो यतः प्रत्ययं बौद्धमनुपश्यति । तमनुपश्यन्नतवात्मापि तवात्मक इव प्रत्यवभासते ।' मिलाइए सांस्थकारिका (१६)—तस्माच्च विपर्यासात्सिद्धं साक्षित्वमस्य पुरुषस्य । कैवल्यं माध्यस्थं ब्रष्ट्रत्वमकतं भावश्च ॥

२०. प्रकाश-क्रिया-स्थितिशीलं भूतेन्द्रियात्मकं भोगापवर्गार्थं दृश्यम् । यो० सू० (२।१८); प्रकाशीलं सत्त्वं क्रियाशीलं रजः स्थितिशीलं तम इति । एते गुणाः प्रधानशब्दवाच्या भवन्ति । एतव् वृश्यमित्युच्यते । व्यास-भाष्य, मिलाइए सां० का० (१३) सत्त्वं लघु...।

पर दोनों अद्भैत वेदान्त से पृथक् हैं। अद्भैत वेदान्त के अनुसार आत्मा की अन्तिम नियति है उसी एक ब्रह्म में समाहित या निमन्न हो जाना।

एक अन्य बात पर विचार करना है। याज्ञवल्क्यस्मृति में याज्ञवल्क्य ने कहा है कि हृदय में दीपक के समान प्रकाशित होते हुए आत्मा की अनुमूति की जानी चाहिए, इस अनुमूति से आत्मा का पुनर्जन्म नहीं होता। याज्ञवल्क्य ने इतना और जोड़ दिया है कि योग की प्राप्ति के लिए मनुष्य को वह आरण्यक २१ समझना चाहिए जिसे 'मैंने सूर्य से प्राप्त किया, तथा मेरे द्वारा उद्घोषित योगशास्त्र समझना चाहिए।' कूर्मपुराण में आया है कि याज्ञवल्क्य ने योगशास्त्र का प्रणयन किया और ऐसा करने के लिए उन्हें भगवान् हर के द्वारा आदेश प्राप्त हुआ था । विष्णुपुराण (४।४।१०७) में उल्लिखित है कि हिरण्यनाम ने जैमिनि के शिष्य तथा महान योगीश्वर याज्ञवल्क्य से योग का ज्ञान प्राप्त किया। बृहदारण्यकोपनिषद् (२।४) में याज्ञवल्क्य अपनी पत्नी मैत्रेयी (जो अमरत्व की ओर उन्मुख थी तथा जिसे भौतिकता से किसी प्रकार का लगाव अथवा मोह नहीं या) से यही कहते हैं कि वे उसे अमरत्व के मार्ग की व्याख्या बतायेंगे और प्रथम वाक्य में ही वे उससे 'निदिघ्यास' (अर्थात् घ्यान) प्राप्त करने एवं अभ्यास करने की बात बताते हैं और उनके प्रथम व्याख्यान का प्रथम माग इस प्रकार स्मरणीय शब्दों के साथ पूरा होता है-- 'आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निदिध्या-सितव्यः' (ब॰ उप॰ २।४।५) । याज्ञवल्क्य द्वारा प्रणीत योगशास्त्र के ग्रन्थ का क्या तात्पर्य है, यह अभी विवादास्पद ही है। याज्ञवल्क्यस्मृति के अतिरिक्त तीन अन्य ग्रन्थ हैं, जो याज्ञवल्क्य से सम्बन्धित हैं, यथा-बद्ध-याज्ञवल्क्य, योग-याज्ञवल्क्य एवं बृहद्-योगि-याज्ञवल्क्य । अन्तिम ग्रन्थ में महान् योगी याज्ञवल्क्य, गार्गी तथा अन्य मुनियों एवं विद्वान् ब्राह्मणों के बीच हुई बातचीत का विवरण है। याज्ञवल्क्य ने जो कुछ ब्रह्मा से प्राप्त किया है अथवा पढ़ा है, उसे सुनाया है। शूलपाणि की दीपकलिका (याज्ञ० ३।११० पर) में कहा गया है कि 'योगशास्त्र' 'योगि-याज्ञवल्क्य' ही है। किन्तु यह बात अभी संदिग्ध है। स्थानाभाव से हम यहाँ अधिक नहीं कह सकेंगे। वास्तव में, 'योगि-याज्ञवल्क्य' उस ग्रन्थकार का ग्रन्थ नहीं हो सकता जिसने बृहदारप्यक एवं योगशास्त्र (जैसा कि याज्ञ० २।११० में वर्णित है) तथा याज्ञवल्यस्मृति का प्रणयन किया है । बृ० उप० (२।४।१ एवं ४।५१-याज्ञवत्क्यस्य द्वे मार्ये बमूवतुर्मे त्रेयी च कात्यायनी च) में यह स्पष्ट रूप से आया है कि याज्ञवल्क्य की दो पत्नियाँ थीं, जिनमें एक थी मैत्रेयी, जिसका झुकाव दर्शन अथवा अध्यात्म-शास्त्र की ओर या और दूसरी थी कात्यायनी, जो सांसारिक मोह में संलग्न थी। मैत्रेयी अमरत्व की प्राप्ति के ज्ञान के पीछे पड़ी हुई थी और वह जितने प्रश्न पूछती है उन सभी में वह याज्ञवल्क्य की 'भगवान्' कहती है

२१. क्रेयं चारण्यकमहं यदादित्यादवाय्तवान् । योगशास्त्रं च मत्त्रोक्तं क्रेयं योगमभीप्सता ॥ याक्रं० (३।११०); याक्रवल्ययो महायोगी दृष्ट्वात्र तपसा हरम् । चकार तिश्रयोगेन कायशास्त्रमनुत्तमम् ॥ कूर्मं० (१।२४। ४४) । एष्ट्यास्स्व व्यास्यामि ते व्याचकाणस्य तु मे निविष्यासस्वेति ।... आत्मा वा अरे ब्रष्टव्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निविष्यासितव्यः । बहु० उप० (२।२।४-५) । मिलाइए बृ० उप० (४।४।५-६), वे० सू० (४।१।१), छा० उप० (६।७।१) : 'य आत्मापहतपापमा ... सोऽन्वेष्टव्यः स विजिशासितव्यः ।' यह सम्भव है कि याज्ञ० (३।११०) एक प्रारम्भिक क्षेपक हो । किन्तु विश्वक्य से चलकर आगे के सभी टोकाकार इस उद्धरण को सच्चा मानते आये हैं, इसे याज्ञ० स्मृ० का एक अभिन्न एवं शुद्ध अंग मान लेना होगा, जब तक कि इसके विरोध में कोई अन्य साक्ष्य न मिल जाय ।

(बृ० उप० २।४।३।१३, ४।५।४,१४), कहीं भी केवल 'याज्ञवल्क्य' नाम नहीं सम्बोधित हुआ है। दूसरी ओर बृह० उप० में गार्गी को वाचक्नवी (३।६।१, ३।८।१ एवं १२) कहा गया है, वह याज्ञवल्क्य की पत्नी नहीं है, प्रत्युत वह एक प्रगल्म एवं बौद्धिक नारी है जिसे हम जनक की राजसमा में उपस्थित अस्वल, आर्तमाग, मुज्यु लाह्यायिन, उपस्त चाकायण, कहोड़ के समान ही जिज्ञासु नारियों भें गिनते हैं। गार्गी ने अन्य लोगों के समान ही याज्ञवल्क्य के ब्रह्मिष्ठ होने के अधिकार पर विरोध प्रकट किया था। बृ॰ उप॰ (३।६।१) में आया है कि जब गार्गी अपनी वितर्कनां को और आगे बढ़ा ले जाती है तो याज्ञवल्क्य उसकी मत्सँना करते हैं , और कहते हैं कि यदि वह उसी प्रकार तर्क का आश्रय लेती चली जायेगी तो उसका सिर म्रमित हो जायेगा। अन्य प्रश्नकर्ता याज्ञवल्क्य को विना मगवान् की उपाधि के पुकारते हैं और गार्गी मी ऐसा ही कहती है (वृ० उप० ३।६।१, ३।८।२-६) । याज्ञवल्क्यस्मृति (३।११०) एवं वृ० उप० के अनुसार योगशास्त्र एवं स्मृति दोनों एक ही व्यक्ति की कृतियाँ हैं ( उस याज्ञवल्क्य की, जिसकी दो पत्नियाँ थीं, मैत्रेयी एवं कात्यायनी) और उस व्यक्ति की जिसके साथ गार्गी वाचक्नवी का दार्शनिक शास्त्रार्थं हुआ था। योग-याज्ञ० के सम्पादक श्री पी० सी॰ दीवानजी ने गार्गी को याज्ञवल्क्य की पत्नी कहा है। २२ वृ० उप० ने केवल दो पत्नियों का उल्लेख किया है, किन्तु अब प्रश्न उठता है—क्या याज्ञवल्क्य की तीन पत्नियाँ थीं? श्री पी॰ सी॰ दीवानजी ने इस मारी प्रश्न को कुछ हलका कर दिया है और कहा है कि गार्गी का एक अन्य नाम मंत्रेयी भी था। हमारा सम्बन्घ यहाँ पर योग-सिद्धान्त से नहीं है, प्रत्युत इस प्रश्न से है कि क्या हम उस ग्रन्थ को, जो याज्ञवल्क्य का लिखा हुआ कहा गया है और जिसमें गार्गी को प्राचीन याज्ञवल्क्य की पत्नी कहा गया है (जब कि उपनि-षद् उसे केवल एक प्रगल्म या वाचाल नारी के रूप में प्रकट करती है), उसी याज्ञवल्क्य का लिखा हुआ मानें जिसने बु॰ उप॰ में ब्रह्मविद्या की उद्घोषणा की है और जो याज्ञवल्क्यस्मृति का भी प्रणेता कहा गया है, अथवा नहीं ? यह एक ऐसी स्थिति है जो योग-याज्ञवल्क्य (जिसकी ओर श्री दीवान्जी ने संकेत किया है) को मात्र मनगढ़न्त सिद्ध करती है। यदि समानुरूपता की वास्तविकता थी तो इलोक में बिना किसी मात्रामाव के 'मैत्रेय्याख्या महामागा' पढ़ा जा सकता था। अतः यह मानना सम्मव नहीं जँचता कि योग-याज्ञवल्क्य वही योगशास्त्र है जिसे याज्ञवल्क्य ने अपने नाम वाली स्मृति के पूर्व रचा था। कुछ अन्य बातें मी कही जा सकती हैं। श्री दीवानजी द्वारा सम्पादित ग्रन्थ ने तन्त्रों (४।१०) एवं तान्त्रिकों (८।४ एवं २४) का उल्लेख किया है। किन्तु याज्ञवल्यस्मृति ने इन दोनों का कहीं भी कोई उल्लेख नहीं किया है प्रत्युत उसमें कहीं भी तान्त्रिक शब्दों या प्रणाली का उल्लेख नहीं हुआ है। अतः श्री दीवानजी द्वारा सम्पादित योग-

२२. योगयाज्ञ० (११६-७) में आया है—तमेवं गुणसम्पन्नं नारीणामुत्तमा वन्नः। मैत्रेयी च महाभाणा गार्गी च ब्रह्मविद्वरा।। सभामध्यगता चेयमृषीणामुप्रतेजसाम्। प्रणम्य दण्डवद् भूमौ गार्ग्यतेद् वास्थमबवीत्।। यहाँ दो 'च' द्रष्ट्रव्य हैं, जो सामान्यतः यह व्यक्त करेंगे कि मैत्रेयी एवं गार्गी भिन्न हैं। ऐसा तर्क किया जा सकता है कि याज्ञवल्क्य से पढ़ लेने के उपरान्त (कृ० उप० में जैसा आया है) मैत्रेयी वहाँ (सभा में) उपस्थित है कि याज्ञवल्क्य से पढ़ लेने के उपरान्त (कृ० उप० में जैसा आया है) मैत्रेयी वहाँ (सभा में) उपस्थित थी, किन्तु वाद-विवाद में कोई भाग नहीं लिया, केवल गार्गी ने ही प्रश्नों की बौछार की थी। अध्याय १ थी, किन्तु वाद-विवाद में कोई भाग नहीं लिया, केवल गार्गी के लिए 'महाभागा' एवं ब्रह्मविद्वरा' का प्रयोग हुआ के शलोक ६ में मैत्रेयी के लिए 'उत्तमा वधूः' तथा गार्गी के लिए 'महाभागा' एवं ब्रह्मविद्वरा' का प्रयोग हुआ के शलोक ६ में मैत्रेयी के लिए 'उत्तमा वधूः' तथा गार्गी कहा गया है और उसे 'प्रिये' (४१७) एवं वरारोहे' है। किन्तु ११४३ एवं ४१५ में गार्गी को याज्ञ० की भार्यों कहा गया है और उसे 'प्रिये' (४१७) एवं वरारोहे' आदि शब्दों से सम्बोधित किया गया है।

याज्ञवल्क्य, याज्ञ० स्मृति के प्रणयन के बहुत काल उपरान्त, सम्मवतः ८वीं शती में या और चलकर जब कि तान्त्रिक कियाएँ एवं ग्रन्थ प्रकाश में आ चुके थे ,िलखा गया होगा। एक अन्य बात मी विचारणीय है। याज्ञ-वल्क्यस्मृति एवं योग-याज्ञवल्क्य (दीवानजी द्वारा सम्पादित) में दस यमों एवं दस नियमों का उल्लेख है, किन्तु दोनों ग्रन्थ नामोल्लेख में एक दूसरे से मेल नहीं खाते, जैसा कि पादिष्टप्पणी से पता चल जायगा। 23 विभिन्न ग्रन्थों में यमों एवं नियमों की संख्या में अन्तर पाया जाता है, किन्तु यदि याज्ञ० स्मृ० एवं योगयाज्ञ० के लेखक एक ही हैं तो इन दस नामों में कोई अन्तर नहीं पाया जाना चाहिए था। अतः याज्ञ० स्मृ० एवं योग-याज्ञ० के ग्रन्थकार अलग-अलग हैं। हमें इसके लिए कोई प्रमाण नहीं प्राप्त होता कि योग-याज्ञवल्क्य ८वीं या ६वीं शती के पूर्व हुए थे।

श्री दीवानजी द्वारा 'बृहद्योगि-याज्ञवल्क्य एवं योग-याज्ञवल्क्य के विषय में एक निबन्ध प्रस्तुत किया गया है (ए० बी० ओ० आर० आई०, जिल्द ३४, १६५३, पृ० १-२६; मूमिका—योग-याज्ञ०, जे० बी० बी० आर० ए० एम्०, जिल्द ३८ एवं ३६, पृ० १०३-१०६) और स्वामी कुवलयानन्द ने उस जिबन्ध का उत्तर दिया है (ए० बी० ओ० आर० आई०, जिल्द ३७, १६५७, पृ० २५७-२८६; योगमीमांसा, जिल्द ७, सं० २, पृथक् रूप से प्रकाशित १६५८)। विषयान्तर हो जाने के मय से अन्य मत-मतान्तर यहाँ नहीं दिये जा रहे हैं। श्री दीवानजी तथा स्वामी कुवलयानन्द के मतों में गहरा मतमेद है। श्वेताश्वतरोपनिषद् के माध्य में, जो शंकराचार्य का कहा जाता है रूप, साढ़े चार श्लोक योगि-याज्ञ० से उद्धृत हैं, जिनमें कोई भी बृह्योगि-याज्ञ० या योग-याज्ञ० में नहीं पाया जाता। श्वेताश्वतरोपनिषद् (२।६) की व्याख्या में भाष्य ने योग पर २६ श्लोक उद्धृत किये हैं, किन्तु वहाँ न तो किसी ग्रन्थ का और न किसी ग्रन्थकार का नामोल्लेख हुआ है। श्री दीवानजी के संस्करण में एक भी श्लोक पूर्णरूपेण उद्धृत नहीं है, उन्होंने ५ या ६ श्लोक योग-याज्ञ० से उद्धृत किये हैं तथा वृ० उप० (८।३२) का एक श्लोक माध्य में उद्धृत है। यह ज्ञातव्य है कि वपराक एवं स्मृतिचन्द्रिका ने कुल मिलाकर लगभग १०० श्लोक योगी (या योग)—याज्ञवल्क्य से उद्धृत किये हैं जो केवल बृह्योगि-याज्ञवल्क्य में पाये जाते हैं, किन्तु योग-याज्ञवल्क्य में नहीं। कृत्यकल्पतक (केवल मोक्षकाण्ड ही) ने लगभग ७० श्लोक योगि-याज्ञ० से लिये हैं जो बृह्योगि-याज्ञ० के अध्याय २, ८, ६

२३. ब्रह्मचर्यं क्या शान्तिर्दानं सत्यमकल्कता । अहिंसा स्तेयमाधुर्ये क्मश्चेति यमाः स्मृताः ।। स्नाधं मौनोपवासेक्यास्वाध्यायोपस्थिनप्रहाः । नियमा गुरुशुश्रूषा शौचाक्रोधप्रमादताः ।। याज्ञ० ३।३१२-३१३; मिलाइए अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यं क्यार्जवम् । क्षमा धृतिमिताहारः शौचं त्वेते यमा वश ।। तपः सन्तोष आस्तिक्यं दान-मीश्वरपूजनम् । सिद्धान्तश्रवणं चंव हीर्मितिश्च जपो व्रतम् । एते तु नियमाः प्रोक्तास्तांश्च सर्वान् पृथक् पृथक् ।। योगयाज्ञ० (१।५०-५१) । दोनों में विशिष्ट अन्तर यों है—याज्ञ० स्मृ० में 'शौच' नियम है जब कि वही योगयाज्ञ० में यम है । अन्य अन्तर अपने आप स्पष्ट हैं ।

२४. यह भाष्य शंकराचार्य का है; इस विषय में गहरा सन्देह है। ब्रह्मसूत्र के विशद भाष्य में शंकराचार्य किसी पुराण से नाम लेकर कोई उद्धरण नहीं देते, प्रत्युत 'इति पुराणे' कहकर कुछ श्लोकों का उदाहरण देते हैं। किन्तु श्वेताश्वतरोपनिषद् के भाष्य में, केवल ७६ मुद्रित पृथ्ठों में ३० श्लोक ब्रह्मपुराण से, ३० श्लोक विष्णुपुराण से, लगभग १२ श्लोक लिंगपुराण से तथा लगभग ६ श्लोक शिवधर्मोत्तरपुराण से उद्धत किये गये हैं।

एवं ११ में पाये जाते हैं । श्री दीवानजी अपने सम्पादित योग-याज्ञ० में उपर्युक्त तीनों निबन्धों में उद्भूत इलोक नहीं दिखा सके हैं। श्री मवतोष मट्टाचार्य ने अपने निबन्ध (जर्नल आव गंगानाय झा रिसर्च इंस्टी-च्यूट, जिल्द १४, १६४८ ई०, पृ० १३४-१४०) में यह दर्शाया है कि बंगाल के राजा बल्लालसेन (११४८-११७६ ई०) ने अपने दानसागर में बृहद्योगि-याज्ञ० से बहुत-से उद्धरण लिये हैं । लगता है, विश्वरूप (नवीं शती के पूर्वीर्घ में) ने बृहद्योगि-याज्ञ का आघा क्लोक उद्भुत किया है ('प्रमूते विद्यमाने तु उदके सुमनोहरे' ७।६) और कहा है कि यह ग्रन्य याज्ञवल्क्यस्मृति के लेखक द्वारा प्रणीत है। इससे सिद्ध होता है कि बृहद्यो-गियाज्ञ वहुत प्राचीन ग्रन्थ है और वह सातवीं शती के पश्चात् का नहीं हो सकता, जब कि योगि-याज्ञ पश्चात्कालीन है और उसे ८वीं या ६वीं शती में रख सकते हैं। प्रस्तुत लेखक यह मानने को सन्नढ नहीं है कि बहुद्योगि-याज्ञवल्क्य वही योगशास्त्र है जिसका उल्लेख याज्ञवल्क्यस्मृति (३।११०) में याज्ञवल्क्य के योगशास्त्र के रूप में हुआ है, क्योंकि उसमें योग-सम्बन्धी सामग्री उतनी मी नहीं है जितनी कि स्मृति में पायी जाती है।

योगवासिष्ठ एक विशद ग्रन्थ है । इसमें ३२००० क्लोक (३२ अक्षर का अनुष्टुप्) हैं । यह निर्णयसागर प्रेस द्वारा दो खण्डों में आनन्दवोघ की टीका के साथ प्रकाशित हुआ है। यह एक समन्वयवादी ग्रन्थ है । ३ भ इसमें अनासक्ति पर गीता के सिद्धान्तों, कश्मीर के त्रिक पद्धति के सिद्धान्तों , अद्वैत वेदान्त आदि का विवेचन है। इसमें समय-समय पर मिश्रण होता गया है। इसके काल एवं दार्शनिक महत्त्व पर मत-मतान्तर हैं। प्रस्तुत लेखक के मत से यह ग्रन्थ ११वीं एवं १२वीं शतियों के बीच में कभी लिखा गया होगा । २६

अब हम संक्षेप में योगसूत्र की प्रमुख बातों का उल्लेख करेंगे। हम केवल अत्यन्त महत्त्वपूर्ण एवं उपयोगी विषयों का ही उल्लेख करेंगे।

योग को चित्तवृत्तियों का निरोध कहा गया है, अर्थात् मन (चित्त) की चंचलताओं या क्रियाओं पर स्वामित्व स्थापन (नियन्त्रण) या उनको हटाना (यो० सू०—'योगश्चित्तवृत्तिनिरोघः' १।२) । इसे व्यास ने कुछ काल के लिए 'समाघि' माना है। मन की विभिन्न मूमियाँ पाँच हैं, यथा—क्रिप्त, मुग्ब (या मूढ), विक्रिप्त, एकाग्र एवं निरुद्ध । इसी सिलसिले में स्वामी कुवलयानन्द के एक निबन्ध (योगमीमांसा, जिल्द ६, संख्या ४) की ओर संकेत कर देना आवश्यक है। व्यास आदि माध्यकारों ने पातव्यल-योगसूत्र ३।२ को इस प्रकार पढ़ा है—'सर्वार्थतंकाग्रतयोः क्षयोदयो चित्तस्य समाविपरिणामः ।' किन्तु स्वामीजी ने इसे अशुद्ध मानकर

२५. योगवासिष्ठ में योग पर कोई सिलसिलेबार आलेखन नहीं है, केवल यत्र-तत्र योग पर कुछ टिप्पणियाँ मात्र हैं। उदाहरणार्थं-उपशमप्रकरण (७८।४) में आया है-द्री कमी चित्तनाशस्य योगो ज्ञानं च राघव । योगस्तव्वृत्तिरोघो हि ज्ञानं सम्यगवेकाणम् ॥

२६. देखिए डा० आत्रेय का निबन्य 'फिलॉसफी आव योगवासिष्ठ' (चियोसॉफिक पन्सिराग हाउस, अड्यार, १६३६), डा॰ आत्रेय के अनुसार योगबासिष्ठ ६ठी शती का है। और देखिए प्रो॰ एस्॰ पी॰ अट्टा-चार्य (इ० हिस्टॉ॰ क्वार्टर्ली, जिल्ब २४, पू॰ २०१-२१२); डा॰ डी॰ सी॰ सरकार (बही, जिल्ब २४, पू॰ १३२-१३४) आवि ।

यों पढ़ा है २७ 'सर्वार्थतकार्थयोः . . .'। उनके अनुसार भूमियाँ ६ हैं, और छठी भूमि है 'एकार्थं'। इस बात पर गम्भीरतापूर्वक विचार करना है। आक्चर्य तो यह है कि इस कठिनाई पर योगसूत्र के माध्यकार व्यास ने भी ध्यान नहीं दिया। अतः निष्कर्ष पर पहुँचने के लिए सावधानी की परम आवश्यकता है। इस सूत्र ने योग के लक्ष्य का उल्लेख किया है, अर्थात् आत्मा, जो द्रष्टा है, तब (जब कि चित्त की वृत्तियाँ नियन्त्रित रहती हैं) अपने रूप में अवस्थित होता है, जब कि सामान्य जीवन में आत्मा चित्त की चञ्चलताओं के रूपों में प्रकट होता है। वृत्तियाँ पाँच हे २८, जिनमें कुछ क्लेश नामक बाधाओं से अभिभूत रहती हैं और कुछ इस प्रकार बाधित या अभिभूत नहीं होतीं। जो बाधित होती हैं, उन पर स्वामित्व स्थापित करना होता है या उन्हें हटाना होता है और अन्य वृत्तियों को, जो इस प्रकार बाधित या अभिभूत नहीं रहतीं, स्वीकार करना होता है। पाँच वृत्तियाँ इस प्रकार हैं—प्रमाण (शुद्ध ज्ञान के साधन), विषयंय (त्रुटिपूर्ण धारणाएँ), विकल्प, निद्वा २९ एवं स्मृति। प्रमाण तीन हैं—प्रत्यक्ष, अनुमान एवं आगम (शाब्दिक साक्ष्य)। वृत्तियों पर अधिकार

२७. योगिश्चत्तवृत्तिनिरोधः । तदा द्रष्टुः स्वरूपेऽवस्थानम् । वृत्तिसारूप्यमितरत्र । यो० सू० (१।२-४) । कुछ अन्य ग्रन्थों द्वारा उपस्थापित योग-परिभाषाओं को भी जान लेना आवश्यक है । विषयेन्यो निवर्त्याभिन्नेतेश्यें मनसोऽवस्थापनं योगः । देवल-धर्मसूत्र; वृत्तिहीनं गनः कृत्वा क्षेत्रज्ञं (ज्ञः ४।१) परमात्मिन । एकीकृत्य विमुच्येत योगोयं मुख्य उच्यते ।। दक्षस्मृति (७।१४); आत्मप्रयत्नसापेक्षा विशिष्टा या मनोगितः । तस्या ब्रह्मणि संयोगो योग इत्यभिवीयते ।। विष्णुपुराण (६।७।३१) । इन तीनों परिभाषाओं को अपरार्क (याज्ञ० ३।१०६, पृ० ६८६) एवं कृत्यकल्प० (मोक्ष पर पृ० १६५) ने उद्धृत किया है । स्वयं अपरार्क ने कहा है—'जीव-परमात्मनोरभेदविज्ञानं विषयान्तरासिम्भन्नं योगः ।'

२६. वृत्तयः पञ्चतयः क्लिष्टाक्लिप्टाः। प्रमाणविपयंथिवकल्पनिद्रास्मृतयः। प्रत्यक्षानुमानागमाः प्रमाणानि।... अभावप्रत्यालम्बना वृत्तिनिद्रा। अनुभूतिवषयासंप्रमोषः स्मृतिः। यो० सू० ११५-७ एवं १०-११। क्लेश (अर्थात् वाघाएँ या रकावटें) पाँच हैं—अविद्या-अस्मिता-राग-हेष-अभिनिवेशाः क्लेशाः (योगसूत्र २१३)। इस पर भाष्य इस प्रकार है—सेयं पञ्चपर्वा भवत्यविद्या अविद्यास्मिता... निवेशाः क्लेशा इति। एत एव स्व-संशाभिस्तमो मोहो महामोहस्तामिल्लोऽन्धतामिल्ल इति। अविद्या के पाँच स्वरूप हैं, यथा—अविद्या आदि जो कम से मोह... आदि कहे जाते हैं। वाचस्पति ने इन पाँचों की व्याख्या की है। अस्मिता के विषय में उनका कथन यों है—'योगिनामष्टस्विणमादिकेष्वैश्वर्येप्टवश्वेयःसु श्रेयोबुद्धिरष्टिवधो मोहः पूर्वस्माज्जधन्यः। स चास्मितोच्यते। बुद्धचरित (१२१३३) में ये भावनाएँ पायी जाती हैं—इत्यविद्या हि विद्वांसः पञ्चपर्वा समीहते। तमो मोहं महामोहं तामिलद्वयमेव च।। विभिन्न प्रकार के दुःखों में निमज्जित सनुत्यों को वे कष्ट देते हैं इसी लिए उन्हें क्लेश कहा जाता है। 'अविद्यादयः क्लेशाः क्लिश्नित्त खल्वमी पुरुषं सांसारिकं विविध-दुःखप्रहारेणैति' वाचत्पित (योगसूत्र ११२४)।

२६. योगभाष्य (योगसूत्र १।१०) के अनुसार निद्रा एक विशिष्ट भावात्मक अनुभूति (प्रत्यय) है, यह केवल मन की श्रियाओं अथवा चञ्चल गतियों का अभाव मात्र नहीं है, क्योंकि जब व्यक्ति निद्रा से जागता है तो वह सोवता है—'मैं भली भाँति सोया हूँ। मेरा मन प्रसन्न है और मेरी चेतना या जान को स्पष्ट करता है।' इस प्रकार का सोचना या विचारना सम्भव नहीं होता यदि (निद्रा के समय) इस प्रकार के भाव के कारण को अनुभूति न होती। जिस प्रकार समाधि में व्यक्ति को अन्य विचारों (यथा—भ्रामक धारणाओं

प्राप्त करने के साधन हैं अभ्यास एवं वैराग्य (जो एक साथ किये जाते हैं); अभ्यास वह यत्न है जिसके द्वारा वृत्तियों पर नियन्त्रण करके मन को दीर्घकाल के लिए निरन्तर एवं इच्छापूर्वक शान्तिमय प्रवाह दिया जाता है और दूसरा वैराग्य है जो देखे हुए पदार्थों (यथा नारी, भोजन, पेय, उच्च पद आदि) पर स्वामित्व-स्थापन की चेतना (अर्थात् उनकी तृष्णा से छुटकारा पाना) तथा उन पदार्था (यथा—स्वर्ग, वैदेह्य, प्रकृतिलयत्व आदि) से विरक्ति की भावना है।<sup>३०</sup> वैराग्य के दो प्रकार हैं—अपर (यो० सू० १।१५) एवं पर (यो० सू० १।६)। पर अर्थात् उच्च कोटि के वैराग्य में योगी (जो स्व एवं गुणों के भेद को जानता है) न केवल इन्द्रिय-पदार्थों से उत्पन्न तृष्णा से मुक्त होता, प्रत्युत वह गुणों से भी मुक्त हो जाता है थीर उस बाधारिहत चेतना के स्तर को प्राप्त करता है जो योगी को यह अनुमूति देता है कि जो प्राप्त करना था मैंने उसे प्राप्त कर लिया है, जिन्हें नष्ट करना था उन क्लेशों (अविद्या आदि) को मैंने नष्ट कर दिया है, जन्मों एवं मरणों की शृंखला काट डाली है । माप्य में आया है—'ज्ञान की पराकाष्ठा वैराग्य है और इससे अपृथक् रूप से कैवल्य सम्बन्धित हैं (ज्ञानस्य पराकाष्ट्रा वैराग्यम् । एतस्यैव हि नान्तरीयकं कैवल्य-मिति) । वाचस्पति का कथन है कि इस अन्तिम को 'धर्ममेबसमाबि (यो० सू० ४।२६) कहा जाता है। प्रथम पाद के सूत्र १७ एवं १८ सम्प्रज्ञात समाधि (सचेत व्यान) या सालम्बनसमाधि, असम्प्रज्ञात समाधि (वह ध्यान, जिसमें स्थूल एवं सूक्ष्म पदार्थों की चेतना न हो) का उल्लेख करते हैं। इनमें प्रथम के चार प्रकार हैं, यथा—सवितक (शाल्ग्राम या चतुर्मुज मगवान् आदि स्थूल वस्तु पर च्यान जमाना या उसकी अनुभृति करना), सविचार (जिसमें सूक्ष्म पदार्थों, यथा तन्मात्राओं आदि का विचार हो), सानन्द (जिसमें सत्त्व से पूर्ण मन का विचार हो, इसे आनन्द की समावि कहा जाता है) एवं सास्मितारूप (जिसमें केवल व्यक्तिता का ही ज्ञान हो, अर्थातु जिसमें जाता ही प्रत्यक्ष का पदार्थ होता है)। 39 इन चार प्रकारों से

आदि ) पर स्वामित्व-स्थापन करना होता है उसी प्रकार योगी को .समाधि-प्राप्ति में बाधा के रूप में निद्रा पर भी नियन्त्रण करना होता है।

३०. अभ्यासवराग्याभ्यां तिन्नरोयः । तत्र स्थितौ यत्नोऽग्यासः । स तु दीर्घकालनैरन्तर्यसत्कारासेवितो दृढभूमिः । दृष्टानुश्रविकविषयवितृष्णस्य वशीकारसंज्ञा वैराग्यम् ।. तत्परं पुरुषस्यातेर्गुणवैतृष्ण्यम् । योगसूत्र (१। १२-१६) । १।१५ पर भाष्य का कथन है—'स्त्रियोन्नपानमैश्वर्यमिति दृष्टविषये विरक्तस्य स्वर्गवैदेह्यप्रकृतिलयत्व-प्राप्तावानुश्रविकवित्ष्णस्य दिव्यादिव्यविषयसंप्रयोगेऽपि चित्तस्य विषयदोषदि्शानः प्रसंस्यातबलादनाभोगात्मिका हेयोपादेयशून्या वशीकारसंज्ञा वैराग्यम् ।' वाचस्पति ने व्याख्या की है-- 'अनुध्रवो वेदस्ततोऽिधगता आनुध्रविकाः स्वर्गादयः । . . . न दैतृष्ण्यमात्रं वैराग्यम् अपि तु दिव्यादिव्यविषयसंप्रयोगेऽपि चित्तस्यानाभोगात्मिका । 'दृष्ट' एवं 'आनुश्रविक' शब्दों के लिए देखिए सां० का० (२)—दृष्टवदानुश्रविकः स द्यविशुद्धिक्षयातिशययुक्तः। तद्विप-रीतः श्रेयान् व्यक्ताव्यक्तज्ञविज्ञानात् ॥ भाष्य का १।१६ पर यह कथन है—'तद्द्वयं वैराग्यम् । तत्र यदुत्तरं तज्ज्ञानप्रसादमात्रम् । . . . ज्ञानस्यैव पराकाष्ठा वैराग्यम् । एतस्यैव हि नान्तरीयकं कैवल्यमिति ।' वैराग्य के दूसरे प्रकार में केवल अवाधित एवं शान्तिमय चेतना का ज्ञान (किसी भी प्रकार के पदार्थ से असम्बद्ध) पाया जाता है और उसके साथ कैवल्य (जो योग का लक्ष्य है) अविभक्त रूप से सम्बन्धित रहता है।

३१. वितर्कविचारानन्दास्मितानुगमात् संप्रज्ञातः । विरामप्रत्ययाम्यासपूर्वः संस्कारशेषोऽन्यः । योगसूत्र (१। १७-१८) । इन दोनों को सबीज एवं निर्बोज यो सालम्बन एवं निरालम्बन या सविकल्प एवं निर्विकल्प समाधि कहा असंप्रज्ञात समाधि की उद्भूति होती है जो वृत्तियों की समाप्ति के परिणाम की द्योतक है। इस स्थिति का निरन्तर अम्यास होता रहता है और मन में केवल हलकी प्रतिच्छायाएँ आती रहती हैं। प्रथम पाद के सूत्र १६- ५१ में समाधि के विभिन्न प्रकारों, प्राप्ति के विभिन्न रूपों, योग पद्धित में ईश्वर की स्थिति, योग-साधन के नौ अन्तरायों (विघ्नों) तथा उनके साथ चलने वाले अन्य सहयोगियों, बाधाओं को दूर करने के साधनों, यथा—एक देवता पर ही घ्यान लगाना, पवित्र लोगों के प्रति मित्रता, दया, आनन्द की उत्पत्ति तथा अपवित्र लोगों के प्रति उदासीनता आदि का विवेचन किया गया है।

पातञ्जलसूत्र (१।१६-२३) में असंप्रज्ञात समाधि के लिए योगियों को नौ कोटियों में बाँटा गया है, जिन पर हम यहाँ विचार नहीं करेंगे। योगसूत्र (१।२३-२८) में ऐसी व्यवस्था है कि ईश्वर की भिक्त द्वारा भी समाधि एवं मुक्ति (समाधि का परिणाम) प्राप्त की जा सकती है। 32 ईश्वर एक विशिष्ट पुरुष है,

जाता है। १।१८ पर भाष्य में आया है—तदम्यासपूर्वकं हि चित्तं निरालम्बनमभावप्राप्तमिव भवतीत्येष निर्बोजः समाधिः। १।२ परभाष्य में यों आया है—स निर्बोज समाधिः। न तत्र किंचित्संप्रज्ञायत इत्यसंप्रज्ञातः। द्विविधः स योगश्चित्तवृत्तिनिरोध इति। अस्मिता पांच कलेशों में एक है और अविद्या को शेष चार कलेशों का आचार कहा गया है। (२।४) और २।६ में इसकी परिभाषा यों है—'अस्मिता द्रष्टा (अर्थात् व्यक्ति या आत्मा) एवं देखने के यन्त्र (अर्थात् बृद्धि) की समानुक्ष्पता है। यह कुछ विलक्षण-सा है कि अस्मिता को समाधि का एक प्रकार कहा गया है। सम्भवतः यहां पर 'अस्मिता' का अर्थ है 'में हूँ' की अर्थात् व्यक्तिता की चेतना। यह अवलोकनीय है कि बौद्ध प्रन्थों में संप्रज्ञातसमाधि के चार प्रकारों के समानान्तर विचार पाये जाते हैं (मञ्ज्ञिमनिकाल, जिल्ब १, पृ० २१-२२, (ट्रेकनर संस्करण, १८८८)।

३२. ईश्वरप्रणियानाद्वा । क्लेशकर्मविपाकाशयैरपरामुख्टः पुरुषविशेष ईश्वरः । तत्र निरतिशयं सर्वज्ञत्व-बीजम् । स पूर्वेवामि गुरः कालेनानवच्छेवात् । तस्य वाचकः प्रणवः । तज्जपस्तवर्थभावनम् । ततः प्रत्यक्चेतना-िषगमोऽप्यन्तरायामावश्च । योगसूत्र (१।२३-२६)। व्यासभाष्य द्वारा 'ईश्वरप्रणिधान' की व्याख्या दो प्रकार से की गयी है—(१) भक्ति-विशेष (१।२३ पर) एवं (२) परमगुरु को सभी क्रियाओं का अर्पण या सभी कियाओं (कर्मों) के फलों का त्याग अयवा संन्यास (ईश्वरप्रणिधानं सर्विक्रयाणां परमगुरावर्षणं तत्फलसंन्यासो वा, २।१ की टीका में) । भावागणेशवृत्ति ने इस पर ब्रह्मापंण के अर्थ के लिए कूर्मपुराण उद्धृत किया है—'नाहं कर्ता सबंमेवतद् ब्रह्मैव कुरुते तथा । एतद् ब्रह्मापंणं प्रोक्तमृषिभिस्तत्त्वर्वाशिभः ॥' योगसूत्र (१।२२-२३ एवं २।४५) का कथन है कि ईश्वरभक्ति द्वारा समाधि की प्राप्ति शीघा हो सकती है। यह ब्रष्टव्य है कि बृहद्योगियाज्ञ-वल्क्य (लोनावाला, कैवल्यघाम द्वारा प्रकाशित) ने, ऐसा प्रतीत होता है, योगसूत्र के १।२४, २८-२६ को श्रुति के रूप में निम्नलिखित क्लोकों में रखा है क्लेशकर्मविपाकेश्च वासनाभिस्तयैव च। अपरामुख्टमेवाह पुरुषं हीश्वरं श्रुतिः ॥ वाच्यो यज्ञेश्वरः (वाच्यः स ईश्वर ?) प्रोक्तो वाचकः प्रणवः स्मृतः । वाचकेन तु विज्ञातो बाच्य एव प्रसीवित ॥ तदयं प्रणवं जप्यं घ्यातव्यं सततं बुधेः । ईश्वरः पुरुषास्यस्तु तेनोपास्तुः प्रसीविति ॥ बहुद्योगि० (२।४३-४५)। योगसूत्र (१।२८) की व्याख्या में भाष्य ने यों कहा है—'तदस्य योगिनः प्रणवं जपतः प्रणवार्थं च भावयतश्चित्तमेकाग्रं सम्पद्यते ।' तथा वाचस्पति ने 'भावनम्' का अर्थ 'पुनः पुनश्चित्ते निवेशनम्' के कप में किया है। 'ओम्' की प्रशंसा के विषय में देखिए इस महाग्रन्थ का मूल सण्ड २, पू० ३०१-३०२, जहाँ 'जप' (धीरे-धीरे या केवल मन में कहना) का उल्लेख है; और देखिए मनु (२।८४-८७), विष्णुधर्मसूत्र वह क्लेशों, कमें (अच्छे या बुरे) या कमें-परिणामों, तृष्णाओं से अछूता है। उसमें सर्वज्ञता (जो अन्य लोगों में थोड़ी-सी होती है) असीम होती है। वह काल से घिरा नहीं है, वह प्राचीन गुरुओं का भी आचार्य है। उसका वाचक प्रणव (ओम्) है। उस ओम् के जप करने और उसके अर्थ पर निरन्तर रूप से मावना करने से एकाग्रता की प्राप्ति होती है। ईश्वर-मिक्त से योगी आत्मा के स्वरूप का सम्यक् ज्ञान एवं मन को चञ्चल करने वाले अन्तरायों (बाघाओं) का अमाव पाता है (१।२६)। ये वाघाएँ या अन्तराय ६ हैं, यथा—रोग, आलस्य, ग्रम आदि, और इन्हें योगमल एवं योगप्रतिपक्ष (योगशत्रु) कहा जाता है। इन अन्तरायों से पीड़ा, मानसिक कष्ट, शरीर-कम्पन, श्वास-प्रश्वास की अनियमितता की उत्पत्ति होती है (१।३१)। इन अन्तरायों एवं उनके साथ चलने-वाले तत्वों को, जो समाधि के लिए शत्रु-स्वरूप हैं, कई प्रकारों एवं ढंगों से रोका जा सकता है, यथा—ईक्वर या किसी अन्य देवता का ध्यान करने से, मित्रता, करुणा, प्रसन्नता एवं उदासीनता द्वारा, जो कम से प्रसन्न या दः खित, अच्छे एवं बुरे (१।३३) के प्रति प्रदर्शित की जाती हैं, या प्राणायामं द्वारा। जब चित्त एकाग्र हो जाता है तो संप्रज्ञात समाधि के चार प्रकारों (यथा सनितकं आदि, १।१७) का उदय होता है। संप्रज्ञात समाधि के अन्तिम प्रकार (सास्मितारूप) से जिस ज्ञान की उद्मूति होती है वह शास्त्र या अनुमान से प्राप्त ज्ञान से अधिक श्रेष्ठ है, और इस समाघि में जो प्रतिच्छाया बनती है वह अन्य प्रतिच्छायाओं के विपरीत होती है और जब यह अन्तिम अनुभूति भी समाप्त हो जाती है या दिमत हो जाती है तो निर्वीज समाधि (असंप्रज्ञात समाधि) की उद्भूति होती है। इस अन्तिम स्थिति में स्वयं मन अपना कार्यं बन्द कर देता। और योगी का आत्मा स्वयं में (निज स्वरूप में) निवास करने लगता है, अपने प्रकाश से ही प्रकाशित हो उठता है और शुद्ध, केवल (सबसे पथक्) एवं मुक्त कहलाता है। 35 ईश्वरप्रणिघान ईश्वर से साक्षात्कार नहीं कराता, प्रत्युत यह आत्मा को इस योग्य बनाता है कि वह ईश्वर के समान हो जाय। योगसूत्र में ईश्वर की मक्ति के विषय में बहुत कम उल्लेख हुआ है।

योगसूत्र का प्रथम पाद समाधि एवं मुक्ति के विवेचन के साथ समाप्त होता है, अर्थात् यह उस व्यक्ति के लिए, जो ध्यान में सफल होता है, योग का वर्णन करता है। द्वितीय पाद उस व्यक्ति के लिए, जिसका मन ध्यान में प्रयुक्त नहीं होता, प्रत्युत चंचल रहता है, विमोहित रहता है या व्युत्यित (संसुब्ध या विक्षिप्त) रहता है, और जो विधि को सीखने की इच्छा रखता है, एक प्रणाली (विधि) उपस्थित करता है। यह पाद आज के भारतीय एवं पिरचमी विद्यार्थियों के लिए चार पादों में अत्यन्त महत्वपूर्ण है और इसने धर्मशास्त्र के ग्रन्थों को अधिक प्रमावित किया है। योग की मौलिक भावना यह है कि आत्मा वास्तविक, नित्य एवं शुद्ध होता है, किन्तु यह भौतिक विश्व में आसक्त रहता है और यद्यपि यह नित्य है तथापि अनित्य अर्थात् नाशवान् पदार्थों के पीछे पड़ा

(४४।१६), विसम्ठ (२६।६)। और देखिए इस महाग्रन्य का मूल खण्ड २, पू० ६८६। माण्डूक्योपनिषद् ने, जिसमें शंकराचार्य के अनुसार वेदान्त का सारतत्त्व पाया जाता है (देदान्तार्थसारसंग्रहभूत), 'ओम्' का विवेचन किया है । उपनिषदों में एवं उनके पूर्व 'ओम्' अखिल विश्व एवं इन्द्रियातीत ब्रह्म का प्रतीक था और उसका आध्या-त्मिक उपयोग होता था। योग ने इसका प्रयोग उपनिषदों से लिया और इसे ध्यान के मनोविश्वान का साधन बनाया । मिलाइए माण्डुक्योपनिषव् (२।२।४)—-'प्रणवो घनुः शरो ह्यात्मा ब्रह्म तल्लक्ष्यमुच्यते । अप्रमत्तेन ३३. तस्मिन् (चित्ते) निवृत्ते पुरुषः स्वरूपमात्रप्रतिष्ठोऽतः शुद्धः केवस्रो मुक्त इत्युच्यते। भाष्य (यो० वेद्धव्यं शरवत्तन्मयो भवेत् ॥'

सू० १।५१ - तस्यापि निरोधे सर्वनिरोधान्निर्वोजः समाधिः)।

रहता है। पतञ्जिल एक महान् मनोवैज्ञानिक थे। लक्ष्य स्थापित (अविद्या एवं गुणों से आत्मा को पृथक् रखकर कैवल्य प्राप्त करना तथा आत्मा के अपने शुद्ध स्वभाव की प्राप्ति) हो जाने के उपरान्त योगसूत्र उस लक्ष्य की प्राप्ति

के लिए एक दृढ अनुशासन की व्यवस्था करता है।

फायड जैसे आघुनिक मनोवैज्ञानिकों की स्थापनाओं एवं पतञ्जिल की घारणाओं में दो मौलिक अन्तर हैं। अप पहली बात यह है कि पतञ्जिल बन्धन से मुक्त आत्मा की मुक्ति एवं स्वतन्त्रता पर सम्पूर्ण बल देते हैं, सामान्य संवेगों एवं इच्छा को प्रशिक्षित करने के साधनों एवं कितपय आरम्मिक उपक्रमों या परिपाटियों के रूप में मन की क्रियाओं के निग्रह की व्यवस्था बतलाते हैं, किन्तु कितपय आघुनिक मनोवैज्ञानिक इस प्रकार के मानस दमन की मत्संना करते हैं। दूसरी बात यह है कि पतञ्जिल कर्म एवं आवागमन के सिद्धान्त (२।१२-१५) में पूर्ण विश्वास करते हैं और मत प्रकाशित करते हैं कि ऐसे सत्कर्म भी, जो सुख एवं आनन्द से परिपूर्ण मावी जीवन की उत्पत्ति करते हैं, सद्बुद्ध लोगों के लिए कप्टकारक हैं, किन्तु आधुनिक मनोवैज्ञानिक कितपय मौलिक प्रवृत्तियों की चर्चा करते हैं और उनके वास्तविक रूप के विवेचन में एकमत नहीं हो पाते, वे कर्म एवं आवागमन के सिद्धान्त पर विचार नहीं करते और न उनके एवं सहज मूल प्रवृत्तियों के सम्बन्ध पर ही प्रकाश डालते हैं। यदि आत्मा की पूर्व-स्थिति नहीं होती, जैसा कि ईसाई एवं अन्य लोग विश्वास करते हैं, तो मानवीय मूल प्रवृत्तियों का उदय कैसे होता है? इस प्रका का समीचीन एवं सन्तोषप्रद उत्तर आज तक नहीं प्राप्त हो सका है।

द्वितीय पाद के प्रथम सूत्र का कथन है कि क्रियायोग या ऐसी क्रियाएँ या अभ्यास, जो योग की प्राप्ति के लिए आवश्यक हैं, ये हैं तप<sup>34</sup>, स्वाध्याय एवं ईश्वरप्रणिधान (ईश्वर-मिति) जो कार्यरूप में परिणत

३४. फायड ने काम (मियुन)-सम्बन्धी शक्ति को 'लिबिडो' की संज्ञा दी है। युंग ने, जो एक समय फायड के शिष्य थे, अपना विरोध प्रकट किया है और उस शक्ति को सभी मानसिक, मानस-दैहिक या क्रिया-समक शक्ति के लिए प्रयुक्त माना है। 'इडिपस काम्प्लेक्स' (पुत्र का माता पर एवं पुत्री का पिता पर असाधारण प्रेम) के सिद्धान्त को फायड-प्रणाली का केन्द्र-बिन्दु माना जाता है। ऐसा प्रतीत होता है कि आगे चलकर फायड ने अपने 'इडिपस काम्प्लेक्स' को परिमार्जित किया, और यद्यपि उन्होंने ऐसी परिकल्पना की कि इडिपस काम्प्लेक्स सभी शिशुओं में पाया जाता है, किन्तु उन्हें यह स्वीकार करना पड़ा कि स्वाभाविक विकास में यह काम्प्लेक्स (प्रनिय या गाँठ) आगे के आरम्भिक बचपन में समाप्त हो जाता है। देखिए विलियम मैक्डू-गल कृत 'एन आउट लाइन आव ऐवनॉमंल साइकॉलोजी' (लन्दन, १६५२ का संस्करण, प्० ४१८)।

प्रो॰ जे॰ बी॰ वाट्सन ने 'बिहेवियरिज्म' का सिद्धान्त प्रतिपादित किया है, जो मन या मानस आचरणों, झुकावों एवं वृत्तियों के अस्तित्व को अमान्य ठहराता है। इस मत के अनुसार मनोविज्ञान का विषय 'मन' नहीं है प्रत्युत वह मानव प्राणी का आचरण या त्रियाएँ है। इस मत के अनुसार मूल प्रवृत्तियों (इंस्टिक्ट्स) की धारणा

जिस पर अधिकांश मनोवैज्ञानिक मानस व्याख्याएँ उपस्थित करते हैं , निरर्थंक सिद्ध हो जाती है ।

३५. तपःस्वाघ्यायेश्वरप्रणिघानानि क्रियायोगः । समाधिभावनार्थः क्लेशतनूकरणार्थश्च । अविद्यास्मितारागद्वेषाभिनिवेशाः क्लेशाः । योगसूत्र (२।१-३) । धर्मशास्त्र-प्रन्थों तथा अन्य प्रन्थों में 'तप' की कतिपय परिभाषाएँ दी हुई हैं । 'तपस्' शब्द एक दर्जन से अधिक बार ऋग्वेद में प्रयुक्त हुआ है । देखिए ऋ० (६।४।४,
८।४६।६, ८।६०।१६, १०।१६।४, १०।८०।१४) जहाँ सभी स्थानों पर 'तपस्' शब्द का अर्थ उष्णता हो सकता है ।
किन्तु ऋ० १०।१०६।४, १०।१५४।२, ४ (पितृन् तपस्वतः), ५ (ऋषीन् तपस्वतः), १०।१८३।१, १०।१६०।१ में

किये जाने पर समाधि की उत्पत्ति करते हैं, उन क्लेशों को कम करते हैं जो अविद्या (अज्ञान, जिससे अन्य चारों की उत्पत्ति होती है), अस्मिता (व्यक्तित्व का माव), राग (वासनाओं के प्रति मोह), द्वेष (जो क्रोवपूर्वक पीड़ा एवं उसके कारणों में पाया जाता है) एवं अभिनिवेश (जीने की इच्छा या जीवन से चिपकना) के रूप में प्रकट होते हैं। व्यासमाष्य में तप की व्याख्या (यो० सू० २।३२) द्वन्द्वों को सह लेने के रूप में हुई है, यथा—मूख एवं प्यास, शीत एवं उष्ण, खड़ा रहना एवं बैठा रहना; स्थाणु (थून्ही) की माँति स्थिर रहना (संकेतों द्वारा मी मन में उठती मावनाओं को न व्यक्त करना), देह की स्थिरता (सर्वथा मौन रहना) तथा कृच्छ, चान्द्रायण एवं सान्तपन जैसे व्रत भी तप में परिगणित होते हैं।

व्यासमाष्य ने 'स्वाच्याय' की व्याख्या की है और कहा है कि यह ओम् एवं अन्य पवित्र वचनों का जप

'तपस्' का अर्थ है 'तपस्या, वैराग्य या दैहिक संयम ।' तपसा येऽनावृष्यास्तपसा ये स्वर्ययुः । तपो ये चिकिरे महस्तांश्चिदेवापि गच्छतात् । ऋ० १०।१४४।२ (यह मृत व्यक्ति के आत्मा को सम्बोधित है)—'जो तपों के कारण दुष्प्रधर्ष (अध्ध्य, अर्थात् जिन पर आक्रमण नहीं किया जा सकता) हैं, जो तपों के कारण स्वर्ग को गये और जिन्होंने महान् तप किये उन्हें मिला दो ।' अन्य ज्ञात लोगों की अपेक्षा भारतीयों में ही सर्वप्रथम तप पर इतना वल दिया गया । ऋ० (१०।१६०।१) में आया है कि उचित (न्याय्य) एवं सत्य तथा सूर्य एवं चन्द्र और विश्व तपों से ही उत्पन्न हुए हैं। ऋ० (१०।१०६।४) में सप्तिषयों को तपस्या के लिए बैठे हुए कहा गया है। ऋ० (१०।१३६।२)में मुनियों को लम्बी-लम्बी जटा वाले एवं गन्दे पीत वस्त्र पहने मार्गो पर चलते हुए व्यक्त किया गया है। शतपथब्राह्मण (६।१।१३) एवं ऐतरेयब्राह्मण (११।६।४) में ऐसा व्यक्त किया गया है कि यज्ञ के समान तप सब कुछ प्रवान करेगा। उपनिषदों (यथा-तै० उप० ३।५--'तपसा ब्रह्म विजिज्ञासस्व', बृह० उप० ४।४।२२) ने बलपूर्वक कहा है कि तप ब्रह्मज्ञान के साधनों में एक साधन है। छान्दोग्योपनिषद् (२।२३) ने तप को तीन वर्मस्कन्धों में दूसरा स्थान दिया है । आपस्तम्बधमंसूत्र (१।२।४।१) में ऐसा कहा गया है कि वैदिक विद्यार्थियों के लिए जो कठोर वत या नियम व्यवस्थित किये गये हैं, वे तप कहे जाते हैं (नियमेषु तपःशब्दः)। गौतमधर्मसूत्र (१६।१५) ने व्यवस्था दी है कि काम-सम्बन्धी शुद्धता, सत्यता दिन में तीन बार स्नान, गीला वस्त्र-धारण, यितय भूमि पर शयन एवं उपवास तप कहे जाते हैं, मनु॰ (१०।७०) ने व्यवस्था दी है कि यदि व्यवस्थित नियमों के अनुसार एवं सात व्याहृतियों एवं प्रणव के साथ तीन प्राणायाम सम्पादित किये जाय तो वे सभी ब्राह्मणों के लिए सर्वोत्तम तप हैं। मनु० (११।२३४-२४४) में तपों की बड़ी मुन्दर स्तुति की गयी है, इलोक २३८ में आया है—'तप द्वारा सभी कुछ सम्पादित हो सकता है, क्योंकि तप में दुर्जेय शक्ति पायी जाती है। याज्ञ० (१।१६६-२०२) ने भी तप की प्रभूत महत्ता गायी है। जैमिनि (पू० मी० सू० ३।८।६) में 'उपवास' के लिए 'तपस्' शब्द का प्रयोग किया गया है। महाभारत में भी तप की प्रशंसा की गयी है, देखिए-वनपर्व २४६।१३।१७, शान्ति० ४।१२ (देवों एवं मुनियों ने तप द्वारा अपना स्थान प्राप्त किया) । अनुशासन (१२२।४-११) । शान्ति० (७६।१८) में यों आया है—'ऑहसा सत्यवचन-मानृशंस्यं दमो घृणा । एतत्तपो विदुर्घीरा न शरीरस्य शोषणम् ॥ यहाँ पर महाभारत के सभी श्लोक चित्रशाला प्रेस के संस्करण से लिये गये हैं। योगियों से 'अजपा जप' करने को कहा गया है, अर्थात् जब वे भीतर साँस लेते हैं तो 'सोहं' ध्वनि होती है और जब वे सांस बाहर करते हैं तो 'हंसः' ध्वनि, तथा मिश्रित शब्द हैं 'सोहं इंसः' अर्थात् 'में वह इंस (नित्य आत्मा) हूं।' निलाइए बृहद्योगियाज्ञवल्य (२।११४)—'इंसं तुर्यं परं बह्म।'

या मोक्षशास्त्रों का अध्ययन है। 3६ शतपयत्राह्मण (११।४।७) में स्वाध्याय की प्रशंसा की गयी है और 'स्वाच्यायोऽच्येतव्यः' (वेद का अध्ययन करना चाहिए) जैसे शब्दों का प्रयोग बहुघा हुआ है। 'ओम्' उन प्रतीकों में अत्यन्त महत्वपूर्ण है जिनके द्वारा ब्रह्म की उपासना की जाती है। देखिए छान्दोग्योपनिषद् (१।१।१ 'ओमित्ये-दक्षरमृद्गीयमुपासीत'), तै॰ उप॰ (१।८ 'ओमिति ब्रह्म ओमितीदं सर्वम्), मुण्डकोपनिषद् (२।२।४ 'प्रणवो घनुः शरो ह्यात्मा ब्रह्म तल्लक्ष्यमुच्यते', अर्थात् 'ओम् घनुष है, आत्मा तीर है, ब्रह्म लक्ष्य है), प्रश्न उप॰ (४।४ 'यः पुनरेतं त्रिमात्रेणोमित्येतेनैवाक्षरेण परं पुरुषमिष्यायीत)। योगसूत्र ने ओम् की यह महत्ता उपनिषदों से ली है। अनित्य को नित्य, अशुद्ध को शुद्ध, क्लेश (पीड़ा) को आनन्द एवं अनात्मा को आत्मा समझना अविद्या है। जब द्रष्टा को देखने के यन्त्र के अनुरूप (यथा मन एवं इन्द्रियों के अनुरूप) समझा जाता है तो अस्मिता (अर्थात् व्यक्तिता की अनुमूति) होती है। अभिनिवेश (जीवन से चिपके रहना) का अर्थ है ऐसी कांक्षा या ईहा (क्या मैं जीना नहीं चाहता, क्या मैं जीता रहूँगा ?) जो अपनी शक्ति से ही बढ़ती रहती है और विद्वानों में भी उसी रूप से स्थापित रहती है। ईश्वरप्रणिघान की व्याख्या ऊपर हो चुकी है। योगसूत्र (२।११ एवं १२) का कथन है कि क्लेशों की सूक्ष्म दशाएँ (अर्थात् अविद्या एवं अस्मिता) होती हैं और वृत्तियों के रूप में (मन की चंचलता, राग, द्वेष एवं अभिनिवेश) स्थूल परिणाम होते हैं; सूक्ष्म दशाओं से छुटकारा वास्तविक ज्ञान से होता है और स्थूल परिणाम ध्यान से नियन्त्रित होते हैं। कर्म का सञ्चित संग्रहण पाँच क्लेशों से उत्पन्न होता है, उनका मोग दृष्ट जन्म (वर्तमान जन्म) एवं अदृष्ट जन्म (अर्थात् मिवष्य) में होता है। जब तक जड़ (मूल अर्थात् क्लेश) विद्यमान रहती है संचित कर्म तीन रूपों में प्रकट होता है, अर्थात् जन्म, जीवन (लम्बा या छोटा) एवं मोग के रूप में, और ये तीनों रूप अच्छे या बुरे कर्मों के अनुसार कम से आनन्द या क्रोध की उत्पत्ति करते हैं। योगसूत्र में आया है कि योगशास्त्र में चिकित्साशास्त्र की माँति चार व्यूह (स्वरूप) होते हैं, यथा संसार (जन्मों एवं पुनरागमन का चक्र), संसार का कारण, संसार से मुक्ति, मुक्ति के साधन (सम्यक् दर्शन, वास्तविकता में पहुँच अथवा त्रुटिपूर्ण ज्ञान से रहित पूरुष एवं प्रकृति में अन्तर्भेद करना)। 39 योगसूत्र

३६. स्वाघ्यायः प्रणवादिपवित्राणां नपो मोक्षशास्त्राध्ययनं वा । योगसूत्र (२११) । गौतमधर्मसूत्र (१६१ १२ = बौधायनधर्मसूत्र ३।१०।१०, विस्छ० २२।६) ने उपनिषदों, वेदान्त एवं कुछ वैदिक वचनों को पवित्र वचन (या वाक्य) की संज्ञा वी है जिनके जप से व्यक्ति पापों का प्रायश्चित्त करता है । विस्छधर्मसूत्र (२६।१०-१५ = विष्णुधर्मसूत्र ५६, गद्य में = शंखस्मृति १०।१२ एवं अध्याय ११) ने सभी वेदों के पवित्र वचनों (पवित्राणि) को उल्लिखत किया है । 'प्रणव' शब्द तैतिरियसहिता (३।२।६।५-६) में आया है — 'उद्गीय एवोद्गातृणामुचः प्रणव उक्यशंसिनाम्', जिसे शबर (पू० मी० सू० ३।७।४२) ने उद्गृत किया है ।

३७. यथा चिकित्साशास्त्र चतुर्ध्यूहम्—रोगो रोगहेतुरारोग्यं भैषज्यमिति, एविमदमिप शास्त्रं चतुर्ध्यूहमेव तद्यया—संसारः संसारहेतुः मोक्षः मोक्षोपायः इति । तत्र दुःखबहुलः संसारो हेयः । प्रधानपुरुषयोः संयोगो हेयहेतुः संयोगस्यात्यन्तिकी निवृत्तिर्हानम् । हानोपायः सम्यग्दर्शनम् । योगभाष्य (यो० सू० २।१५ पर) । हेयं दुःख-मनागतम् । द्रष्ट्रदृश्ययोः संयोगो हेयहेतुः । . . . तस्य हेतुर्रावद्या । तदभावात्संयोगाभावो हानं तद् दृशेः कैवल्यम् । विवेकस्थातिरविष्लवा हानोपायः । योगसूत्र (२।१६, १७, २४-२५) । मिलाइए बुद्ध के चार आर्य सत्य—दुःख, दुःखसमुदय, दुःखनिरोध, दुःखनिरोधगामिनी पटिपदा, देखिए महावग्ग (१।६।१६-२२) । वाचस्पति के अनुसार 'विष्लव' का अर्थ है मिथ्याद्वान ।

(२।१६-२७) में इन चारों का उल्लेख है और इनकी परिमाषा में दिये गये कुछ शब्दों का अर्थ भी वताया गया है। सूत्र २८ में कहा गया है कि जब योग के अंगों के अम्यास से अशुद्धियाँ दूर होती जाती हैं तो ज्ञान चमकने लगता है और इस प्रकार कमशः अन्तर्मेंद करने की शक्ति पूर्णता प्राप्त कर लेती है। इसके उपरान्त २६वें सूत्र में योग के आठ अंगों का उल्लेख है, यथा—यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, घारणा, ध्यान एवं समाधि। 3 वैखानसस्मार्तसूत्र ने योग के आठ अंगों का उल्लेख किया है। द्वितीय पाद के शेप सूत्र (३० से ५५ तक) यमों एवं नियमों, उनकी व्याख्याओं, आसनों, प्राणायाम एवं प्रत्याहार का उल्लेख करते हैं। शान्ति० (३०४।७=३१६।७, चित्रशाला प्रेस संस्करण) ने योग को 'अष्टगुणित' या 'अष्टगुणी ' कहा है । योग के आठ अंगों में प्रथम पाँच अप्रत्यक्ष रूप से समाघि के लिए उपयोगी हैं, क्योंकि वे समाधि-विरोधी (यथा— हिंसा, असत्य आदि) वृत्तियों को दूर मगाते हैं और योग के विहरंग साधन कहे जाते हैं। किन्तु धारणा, ध्यान एवं समाधि योग के अन्तरंग साधन कहे जाते हैं (योगसूत्र ३।७, 'त्रयमन्तरंगं पूर्वेग्यः') । अन्तिम तीन का विवेचन तृतीय पाद में हुआ है। घर्मशास्त्र के ग्रन्थों में द्वितीय पाद के इन्हीं सूत्रों पर बल दिया गया है। अत: इन बातों पर कुछ अधिक लिखना आवश्यक है।

कुछ ग्रन्थों (यथा—गोरक्षसंहिता) में योग के केवल छह अंगों का उल्लेख है, वहाँ यम एवं नियम या कुछ अन्य छोड़ दिये गये हैं। यही बात मैत्रायणी उप० (६।१८), घ्यानबिन्दु उप०, अत्रिस्मृति (११।६), दक्ष० (७।३४), स्कन्दपुराण (काज्ञीखण्ड, ४१।५६) एवं वौद्धों में पायी जाती है। <sup>३६</sup> मन्० (४।२०४) में आया

३८. योगांगानुष्ठानादशुद्धिक्षये ज्ञानदीप्तिराविवेकस्यातेः । यम-नियमासन-प्राणायाम-प्रत्याहार-धारणा-ध्यान-समाघयोष्टावंगानि ।। यो० सू० (२।२६-२६) ।२।२६ पर भाष्य यों है—'तेषाम् (योगांगानाम्) अनु-ष्ठानात् पञ्चपर्वणो विपर्ययस्याशुद्धिरूपस्य क्षयो नाशः। . . यथा यथा च साधनान्यनुष्ठीयन्ते तथा तया तनुत्व-मञ्जूद्धिरापद्यते यथा यथा च क्षीयते तथा तथा क्षयकमानुरोधिनी ज्ञानस्यापि दीप्तिवंधते । सा खल्वेषा विवृद्धिः प्रकर्षमन् भवत्याविवेकस्यातेः, आगुणपुरुषस्वरूपविज्ञानादित्यर्थः ।' योगसूत्र (२।३) में उल्लिखित पाँच क्लेश ही विपर्यय कहे जाते हैं। यह विलक्षण बात है कि कृत्यकल्प० (मोक्षकाण्ड, पू० १६७) एवं अपराकं० (प० १०२२) द्वारा आठ अंग 'यम . . . समाधयोष्टावंगानि' महाभारत से उद्धृत किये गये हैं। वैलानसस्मातंसूत्र (८।१०) ने योगियों को, उनके अन्यासों एवं संयमों के अनुसार, तीन श्रेणियों में बाँटा है, यथा—सारंग, एकार्घ्य एवं विसरग, जिनमें प्रत्येक पुनः कई कोटियों में बाँटे गये हैं। उसमें पुनः आया है कि 'अनिरोधक' नामक योगी प्राणायाम नहीं करते, 'मार्गग' नामक योगी केवल प्राणायाम करते हैं, शेष तथा 'विमार्गग' नामक योगी सभी आठ अंगों का अभ्यास करते हैं, किन्तु वे ईश्वर का ध्यान नहीं भी करते। मौलिक शब्द ये हैं—'ये विमार्गगास्तेषां यमनियमः . त्याच्टांगं कल्पयन्तो ध्येयमप्यन्यथा कुर्वन्ति । अन्तिम अंश का अर्थ करना कठिन है। सम्भवतः इस वाक्य में कुछ ऐसी कोटि के योगियों का उल्लेख है जो ईववर का ध्यान नहीं करते और ऐसा विश्वास करते हैं कि बिना ईश्वर का ध्यान किये वे कैवल्य (मुक्ति) प्राप्त कर सकते हैं।

३६. तथा तत्प्रयोगकल्पः। प्राणायामः प्रत्याहारो ध्यानं धारणा तकः समाधिः वडंग इत्युच्यते योगः। मैत्रा० उप० (२।१८) । अत्रिस्मृति (६।६) एवं दक्षस्मृति ने भी ऐसा ही उल्लेख किया है । 'आसनं प्राणसंरोधः प्रत्या-हारइच धारणा। ध्यानं समाधिरतानि योगांगानि भवन्ति षट् ॥ ध्यानिबन्दु उप० (इलोक ४१, अडघार संस्करण), गोरक्षशतक (११४) एवं स्कन्वपुर्व (काशीखण्ड ४१।५६)। अपरार्क (याञ्च० २।११०, पूर्व ६६०) ने एक

है—'विज्ञ व्यक्ति को सदैव यमों का भी पालन करना चाहिए, केवल नियमों का ही पालन नहीं होना चाहिए; जो व्यक्ति केवल नियमों का पालन करता है और यमों का नहीं, वह पाप करता है (अर्थात् नरक में पड़ता है)। इसका अर्थ यह नहीं है कि नियम वर्जित हैं, प्रत्युत यह कहा गया है कि यम नियमों से अपेक्षाकृत अधिक महत्त्वपूर्ण हैं। शान्ति० (३२६।१५ = ३३६।१६ चित्रशाला प्रेस संस्करण) में 'यम' एवं 'नियम' दोनों का उल्लेख हुआ है। कुछ स्मृतियाँ उन्हें योग के अंगों के रूप में छोड़ देती हैं, क्योंकि वे मनु० याज्ञ० आदि द्वारा सामान्यतः सभी लोगों के लिए व्यवस्थित किये गये हैं। मनु यमों एवं नियमों को गिनाते नहीं, किन्तु याज्ञ ने दस यमों एवं दस नियमों का उल्लेख किया है (याज्ञ० ३।३१२-३१३) । देखिए ऊपर पाद-टिप्पणी २३ । योगसूत्र के पाँच यम ये हैं— आहिंसा, सत्य, अस्तेय (न चुराना, अर्थात् जो शास्त्रविहित न हो उसे दूसरों से न लेना), ब्रह्मचर्य (अन्य ज्ञानेन्द्रियों के साथ जननेन्द्रिय पर नियन्त्रण रखना) एवं अपरिग्रह (शरीर की रक्षा के लिए जितना आवश्यक हो उससे अधिक किसी अन्य से न प्राप्त करना)। जब ये जाति, देश, काल एवं अवसरों की चिन्ता (परवाह) न करके किये जाते हैं (अर्थात् अभ्यास या प्रयोग में लाये जाते हैं) तो ये योगी के लिए महावत कहे जाते हैं। जैसा कि मनु का कथन है, यमों का पालन सबको करना है, किन्तु कुछ अपवाद भी हैं। यमों का पालन कत है किन्तु उनका कठोर पालन (विना किसी अपवाद के) महावत कहलाता है, जिसे योगी लोग समी दशाओं में विना किसी अपवाद के करते हैं। यमों एवं नियमों का पालन कैवल्य या मुक्ति की प्राप्ति के लिए पहला सोपान है, क्योंकि जब तक आत्मा सभी प्रकार की कामजनित एवं अहंमावी इच्छाओं से दूर हो शुद्ध नहीं हो पाता तव तक वह उस दिव्य या आध्यात्मिक जीवन को नहीं प्राप्त कर सकता जिसकी योग की उच्चतर दशा में आवश्यकता होती है। इसका क्या तात्पर्य है, इसे हम अघोलिखित ढंग से समझ सकते हैं - सामान्य लोगों के लिए इन वातों में स्मृतियाँ कूछ छूट देती हैं । उदाहरणार्थ, क्षत्रिय का कर्तव्य है युद्ध करना और मनु (७।८७, ८६) ने इसी से व्यवस्था दी है कि क्षत्रिय को युद्धस्थल से माग नहीं आना चाहिए और वे क्षत्रिय जो दोनों पक्षों में लड़ाई करते हैं और ऐसा करते हुए मर जाते हैं, वे स्वर्ग में पहुँचते हैं। और देखिए याज्ञ० (१।३२४)। अतः क्षत्रिय के लिए हिंसा की अनुमति है, किन्तु यदि कोई क्षत्रिय योग का अनुसरण करना चाहता है तो उसे हिंसा का परित्याग करना पड़ता है। इसी प्रकार स्मृतियों ने पाँच अवसरों पर असत्य-माषण क्षम्य ठहराया है (गीतम २३।२६, विसष्ठ १६।३६, आदिपर्व ८२।१६, शान्ति० ३४।२५ एवं १६५।३०, और देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड ३, पृ० ३५३ एवं पाद-टिप्पणियाँ ५३६ एवं ५३७)। मनु (४।१३८) ने सामान्य लोगों के लिए एक छूट दी है—'अप्रिय सत्य नहीं बोलना चाहिए' (न ब्रूयात् सत्यम-प्रियम्)। किन्तु जो योग के अनुशासन में आता है उसे सदा सत्य बोलना चाहिए, केवल एक अपवाद यह है कि सत्य बोलने से प्राणियों का नाश न हो। मिताक्षरा (याज्ञ० ३।३१२) में आया है कि विवाह पक्का कराने में असत्य माषण (जो स्मृतियों द्वारा क्षम्य माना गया है) का त्याग करना चाहिए, तथा व्रतघारी व्यक्ति को चाहिए कि वह पुत्र या शिष्य को दिण्डत न करे। याज्ञ० (१।७६) एवं मनु (४।१२८) में आया है कि वह

स्मृति को उद्धृत करते हुए थोग के ६ अंग (यम, नियम एवं आसन छोड़ दिये गये हैं और तर्क जोड़ दिया गया है) दिये हैं। बृहद्योगियाज्ञवल्क्य (क्षा३४) एवं लिंगपुराण (१।८।८-६) ने आठ अंगों का उल्लेख किया है। अपरार्क० (पू० ६६०) ने व्याख्या की है—'ततो मनोबुद्धिपरित्यागेनात्मिन विमर्शस्तकः।' वायुपुराण (१०। ७६) ने पाँच के नाम दिये हैं—प्राणायाम, ध्यान, प्रत्याहार, धारणा एवं स्मरण।

गृहस्य जो मासिक धर्म के उपरान्त कुछ विशिष्ट दिनों में अपनी पत्नी के पास जाता है और पर्व के दिनों में ऐसा नहीं करता (देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड ३, पाद-टिप्पणी १४२४), उसे ब्रह्मचर्य वर्त का पालक कहना चाहिए, किन्तु जब वह योगमार्ग पर आरूढ होता है तो उसे यह छूट छोड़ देनी होगी और समी प्रकार की नारियों से, यहाँ तक कि अपनी पत्नी से मी, सभी प्रकार के सम्बन्ध छोड़ देने होंगे। इस बात पर लिंगपुराण ने बहुत वल दिया है। ४° युक्तिदीपिका ने, जो सांस्यकारिका की एक प्राचीनतम टीका है, उल्लिखित किया है कि यम पाँच हैं, किन्तु उसने 'अपरिग्रह' के स्थान पर 'अकल्कता' (दुष्टता अथवा वक्र व्यवहार का अभाव) रखा है। विष्णु पु० (६।७।३६-३७) ने पाँच यमों एवं पाँच नियमों का वैसा ही उल्लेख किया है, किन्तु 'ईश्वरप्रणिघान' के स्थान पर 'परब्रह्म में संलग्न मन' को रखा है (कुर्वीत ब्रह्मणि तथा परिस्मन् प्रवणं मनः)। योगसूत्र (२।३२) के अनुसार पाँच नियम ये हैं - शौच (शुद्धता), सन्तोष, तप, स्वाध्याय (वेदा-ध्ययन) एवं ईश्वरप्रणियान (ईश्वर-मिक्त या अपने समी कर्मों का ईश्वर को समर्पण) । इनमें तीन, यथा-तपस्या, स्वाघ्याय एवं ईश्वरप्रणिघान को कियायोग कहा जाता है, जैसा कि योगसूत्र (२।१) में उल्लिखित है। कर्तव्य की वस्तुगत परिभाषा करना अत्यन्त किटन है, किन्तु आत्मगत आधार पर इसकी परिभाषा की जा सकती है। कर्तव्यों पर बल देने का उद्देश्य यह है कि व्यक्ति छोटी-छोटी इच्छाओं से ऊपर उठे और उच्चतर व्यक्तित्व को प्रकाशित करे। ये कर्तव्य या नियम अधिक या कम उपनिषदों पर आधृत हैं, देखिए छान्दोग्योपनिषद् (३।१७।४) जहाँ तप, ऑहसा, सत्यभाषण, दान एवं आर्जव यजमान द्वारा प्राप्त किये जाने वाले शील-गुण कहे गये हैं। और देखिए बृह० उप० (४।२।३) जहाँ सभी लोगों को दम (आत्म-निग्रह), दान, दया अपने में उत्पन्न करने को कहा गया है । उपर्युक्त विवेचन से प्रकट होता है कि योगसूत्र द्वारा व्यवस्थित यम ऐसे कर्तव्य हैं जो निषेच के रूप में हैं, यथा-किसी को कष्ट न दो, झूट न बोलो, किसी को लूटो नहीं, (दान ग्रहण न करो) तथा नियम ऐसे कर्तव्य हैं जिनका सम्बन्ध ऐसे व्यक्ति से है जिसने योग-मार्ग का अनुसरण कर लिया हो, और वे मावात्मक रूप में प्रतिपादित हैं, यथा-शुद्ध रहो, सन्तुष्ट रहो, तप में लगे रहो, वेदों का अध्ययन करते रहो और ईश्वर-मक्त वनो । अमरकोश के अनुसार यम नित्य कर्म हैं और वे शरीरसाधनापेक्ष (शरीर द्वारा किये जानेवाले) हैं, किन्तु नियम ऐसे हैं जो अनित्य हैं (अर्थात् प्रतिदिन या निरन्तर न किये जानेवाले)और वे शरीर से बाहर के साधनों पर आश्रित हैं (यथा जल आदि)। शीच के दो प्रकार हैं बाह्य (जल, मिट्टी, पंचगव्य, पवित्र मोजन आदि द्वारा प्रमावित शरीर का), एवं आम्यन्तर (आन्तरिक या मानसिक) । देखिए इस महाग्रन्य का मूल खण्ड २, पृ० ६५१-५२ एवं मूल खण्ड ४, पृ० ३१०-३११। मनु० (४।१०६) का एक क्लोक अवलोकनीय है सभी शौचों में वह सर्वोत्तम है जो अयं से सम्बन्धित है (अनुचित साधनों से दूर रहकर तथा दूसरों को विञ्चित न करके धन की कामना करनी चाहिए), वह व्यक्ति 'शुचि' (पवित्र) है जो अर्थ के मामले में पवित्र हो, वह नहीं जो मिट्टी या जल से

४०. कर्मणा मनसा वाचा सर्वावस्थासु सर्वदा । सर्वत्र मैथुनत्यागं ब्रह्मचर्यं प्रचक्षते ॥ कूर्म० (२।२।१८), योगियाज्ञवल्क्य (१।४४); अंगारसदृशी नारी घृतकुरभसमः पुमान् । तस्मान्नारीषु संसर्गं दूरतः परिवर्जयेत् ॥ ४१. शरीरसाधनापेक्षं नित्यं यत्कमं तद्यमः । नियमस्तु स यत्कर्मानित्यमागन्तुसाधनम् ॥ अमरकोश लिगपु० (शदा२३)। (दितीय काण्ड, ब्रह्मवर्ग) । क्षीरस्वामी ने योगसूत्र की परिभाषाएँ उद्धृत की हैं और व्याख्या की है- 'आगन्तु

बाह्यं मुज्जलादि साधनं यत्रेति, अत एव कृत्रिमकमं नियमः।

पवित्र किया गया हो। ' दें द्वितीय पाद के सूत्र ३३-३४ में आया है कि जब योगाम्यासी विपरीत विचारों से आक्रमित हो जाय (यथा-जिसने मेरी हानि की है, मैं उसे मार डालूंगा, मैं असत्य माषण करूंगा, मैं दूसरे का घन ले लूंगा, मैं दूसरे की पत्नी के साथ बलात्कार करूँगा) तो उसे दृढप्रतिज्ञ हो जाना चाहिए और मन में इन विचारों के विपरीत विचारों की उत्पत्ति करनी चाहिए और ऐसे दुष्कर्मों के परिणामों पर विचार करना चाहिए, यथा—ऐसे कर्मों से असीम दुःख मिलता है और यह सम्यक् ज्ञान के अमाव का परिचायक है। यम एवं नियम योग के अभिलाषी के लिए आरम्मिक आचार-शास्त्र की वातें हैं, जिनका पालन परमा-वश्यक है और मन एवं याजवल्य के अनुसार इनके कुछ माग का पालन सभी लोगों को करना चाहिए।

द्वितीय पाद के सूत्र ३५-४५ में कितपय यमों एवं नियमों के निरन्तर पालन के परिणाम रखे गये हैं, यथा—जब अमिलापी अहिंसा में दृढस्थित हो जाता है तो समी प्राणी (मानव एवं पशु) उसकी उपस्थित में वैर का त्याग कर देते हैं। अज जब योग का अमिलापी असत्यमाषण से दूर रहने के अभ्यास में दृढ हो जाता है तो उसकी वाणी बड़ी प्रमावशाली हो जाती है और वह जो कुछ किसी से कहता है, लोग उसे मान लेते हैं। (यथा—यदि वह किसी से कहे 'तुम पिवत्र या साघुवृत्ति वाले बनो' या 'तुम्हें स्वगं की प्राप्ति हो जाय' तो वह व्यक्ति साघुवृत्ति वाला हो जाता है या स्वगं प्राप्ति करता है)। यदि वह चौयं कमें से सवंथा दूर हट जाता है तो सभी रत्न, सभी दिशाओं से आकर, उसका चरण-चुम्बन करते हैं (अर्थात् वह मले ही घन या साघनों के पीछे न पड़े, किन्तु घन-सम्पत्ति अपने-आप उसके पास चली आती है)। जब योगी ब्रह्मचयं में दृढ रूप से प्रतिष्ठित हो जाता है को उसे शक्ति-लाम होता है (जिसके द्वारा वह अणिमा की शक्ति भी पा लेता है) और जब वह

४२. सर्वेषामेव शौचानामर्थशौचं परं स्मृतम् । योऽयें शुचिहि स शुचिनं मृद्वारिशुचिः शुचिः ।। मनुस्मृति (५११०६); विष्णुमर्मसूत्र (२२।८६) में भी यही बात है, किन्तु वहां 'अर्थ' के स्थान पर 'अन्न' है । विष्णुमिंतर० (३।२७५।१३) में आया है—'तस्माद्धि सर्वशौचानां मनःशौचं परं स्मृतम् ।' मिलाइए 'आहारशुद्धौ सत्त्वशुद्धिः (छान्दोग्योपनिषद् ७।२६।२) एवं 'आहार . . . शुद्धिरित्याचार्याः' (अपराकं द्वारा याज्ञ० १।१५४ की व्याख्या में हारीतधर्मसूत्र से उद्धत )।

४३. ऑहसाप्रतिष्ठायां तत्संनिघी वैरत्यागः । योगसूत्र (२।३५); वाचस्पति का कथन है—'शाश्वित-किवरोघा अप्यश्व-महिष-मूषक-मार्जाराहि-नकुलादयोऽपि भगवतः प्रतिष्ठिताहिसस्य संनिधानात्तिच्चतानुकारिणो वैरं त्यजन्ति ।' संस्कृत के कवियों ने मुनियों के आश्रमों के इस स्वरूप का मनोहर वर्णन किया है । देखिए कादम्बरी (पूर्वभाग जहाँ जाबालि के आश्रम का वर्णन है)—'अस्य भगवतः प्रसादादेवोपशान्तवैरमपगतमत्सरं तपोवनम् । अहो प्रभावो महात्मानाम् । अत्र हि शाश्वितकमपहाय विरोधमुपशान्तात्मानिस्तयं ञ्चोऽपि तपोवन-सुखमनुभवन्ति । तथाहि एष. . . विश्वित शिखनः कलापमातपाहतो निःशंकमहिः । अयमुत्सूज्य मातरं . . प्रक्षरत्कीर-धारमापिवति कुरंगशावकः सिहोस्तनम् ।'

४४. देखिए छा० उप० (८।२।१०) 'यं यमन्तमिकामो भवति यं कामं कामयते सोऽस्य संकल्पादेव समुत्तिष्ठित तेन सम्पन्नो महीयते ।' ब्रह्मचर्यप्रतिष्ठायां वीर्यलाभः । योगसूत्र (२।३८); १।२० में यों आया है— 'श्रद्धावीर्यस्मृतिसमाधिप्रज्ञापूर्वक इतरेषाम् ।' अपरिग्रहस्थैयें जन्मकथंतासम्बोधः । योगसूत्र २।३६, 'कथंता' का अर्थ है 'किप्रकारता ।'

इसमें पूर्णता प्राप्त कर लेता है तो वह योग-ज्ञान एवं योग के अंगों को अपने शिष्यों में स्थानान्तरित करने के योग्य हो जाता है। योगसूत्र (१।२०) में ऐसा आया है कि असंप्रज्ञात-समावि तमी आती है जब योगी में विश्वास, वीर्य (शक्ति) एवं अन्य गुण पाये जाते हैं। योगी या ब्रह्मज्ञान के अन्वेषक के लिए मन, वचन एवं कमं की पवित्रता पर बहुत बल दिया गया है ('माण्डूक्य०३।१।५—'सत्येन लम्यस्तपसा ह्येष आत्मा सम्यक्तानेन ब्रह्मचर्येण नित्यम्')। वास्तव में बात यह है कि यदि योगी पूर्णतया पवित्र एवं इन्द्रियनिग्रही है तो वह समाघि के अन्तिम ध्येण एवं कैवल्य के पास पहुँचने में शी घ्रता करता है और बिना जितेन्द्रिय हुए राजयोग का अम्यास व्यर्थ एवं मयंकर है। जो लोग ब्रह्मचर्यं की महत्ता को विशेष रूप से जानना चाहते हैं उन्हें महात्मा गान्धी लिखित 'सेल्फ-रेस्ट्रेण्ट वसंस सेल्फ-इण्ड-ल्जेंस' (तृतीय संस्करण, १६२८, विशेषत: अनुक्रमणिका-१, पृ० १३७-१३८, जहाँ श्री डब्लू० एल० हरे का निवन्य मी है) का अध्ययन करना चाहिए। जब योगी दृढ रूप से अपरिग्रह में प्रतिष्ठित हो जाता है तो उसमें अपने अतीत, वर्तमान एवं मिवष्य के जीवनों के ज्ञान की इच्छा जागती है (और उनसे उसे प्रकाश प्राप्त होता है)।

अपने शरीर को स्वच्छ एवं शुद्ध कर लेने के उपरान्त योगी अपने शरीर से मोह छोड़ देता है और अन्य लोगों के संस्पर्श का त्याग कर देता है। मन की शुद्धता के अन्य परिणाम हैं सत्त्वगुण की शुचिता (अर्थात् उसं पर रज एवं तम का प्रमाव नहीं पड़ता), इन्द्रियों पर अधिकार एवं आत्मा के परिज्ञान के लिए समर्थता की प्राप्ति। सन्तोष से परम सुख मिलता है। तप से शरीर की पूर्णता की प्राप्ति होती है (अणिमा के समान गुप्त शक्तियों की उपलब्धि होती है) और उससे क्लेश एवं पाप नष्ट हो जाने के उपरान्त ज्ञानेन्द्रियों की पूर्णता प्राप्त होती है। लगातार वेदाध्ययन ('ओम्' के जप आदि) से अपने मनचाहे देवता की अनुमृति होने लगती है। ईश्वर की मिक्त से समाधि में पूर्णता प्राप्त होती है।

अब हम आसन का अध्ययन करेंगे। योगसूत्र में इसकी परिमाषा दी हुई है-असन वह है जो स्थिर हो और सरल हो' (स्थिरसुखमासनम् २।४६)। आसन वह है जो कुश घास से आवृत हो, उस पर मृगचर्म या वस्त्र विछा हो, जैसा कि गीता (६।११) में उल्लिखित है। यह बाह्य आसन है। किन्तु योग में आसन शारीरिक अवस्थिति का द्योतक है। यह द्रष्टव्य है कि योगसूत्र उन आसनों को, जो हठयोगप्रदीपिका एवं हठयोग-सम्बन्धी अन्य ग्रन्थों में उल्लिखित हैं, स्पष्ट रूप से व्यवस्थित नहीं करता और उसमें आया है कि ये आसन पातञ्जल योग के अम्यास के लिए आवश्यक नहीं हैं, प्रत्युत कोई भी आसन जो सरल हो, स्थिर हो एवं मुखद हो, योगी के लिए पर्याप्त है। योगसूत्र यहाँ पर क्वेताक्वतरोपनिषद् (२।८ एवं १०) का अनुसरण करता है न कि किसी हठयोग-सम्बन्धी ग्रन्थ का (यदि वह योगसूत्र के काल में उपस्थित रहा हो)। ऊपर वर्णित आसन की प्राप्ति के लिए योगी को अपने शरीर की स्वामाविक गतियों को ढीला कर लेना होगा (प्रयत्नशैथिल्य) और मन को ब्रह्म में केन्द्रित कर लेना होगा। आसन पर पूर्ण स्वामित्व-स्थापन के फलस्वरूप वह द्वन्द्वों (उष्णता एवं शीत, मूख एवं प्यास आदि) से विमोहित नहीं होता।

जो लोग आसनों के विषय में विशिष्ट जानकारी प्राप्त करना चाहते हैं वे पूना के पास लोनावाला के कैवल्यघाम के श्री कुवलयानन्द द्वारा प्रणीत एवं प्रकाशित ग्रन्य 'आसन्स' पढ़ सकते हैं। यह ग्रन्थ कुल १८८ पृष्ठों में है, इसमें ८१ चित्र (विभिन्न आसनों के ७८ चित्र एवं नौलि के ३ चित्र) हैं। दक्षस्मृति (७।५) में पद्मासन का उल्लेख है और लगता है याज्ञ० (३।१६८) ने मी इसकी ओर संकेत किया है। डा० के० टी० बेहनान ने अपने ग्रन्थ 'योग, ए साइण्टिफिक इवेलुएशन' में कितपय आसनों के १६ चित्र दिये हैं। यद्यपि योगसूत्र ने किसी आसन का नाम नहीं लिया है तथापि व्यासमाध्य ने इनके नाम लिये हैं और उसके 'आदि' शब्द से कुछ अन्य आसनों की घ्वनि मिलती है। उप रघुवंश (१३।५२) में वीरासन का उल्लेख है, शंकराचार्य (वेदान्तसूत्र ४।१।१० पर) ने कहा है कि पद्मकासन एवं अन्य विशिष्ट आसनों का उद्घोष योगशास्त्र में हुआ है। शंकराचार्य के मतानुसार वे० सू० (४।१।७-१०) ने गीता (६।११) में उल्लिखित आसन की ओर संकेत किया है; उसने शारीरिक क्रियाओं की शिथिलावस्था एवं शरीरावस्थिति को 'ध्यायतीव पृथिवी' (छान्दोग्योपनिषद् ७।६।१) नामक शब्दो द्वारा व्यक्त किया है। हठयोगप्रदीपिका (१।१७) के अनुसार आसन हठयोग का प्रथम अंग है। शिव ने ८४ आसनों की चर्चा की है, जिनमें सिद्ध, पद्म, सिंह एवं भद्र नामक चार आसन अत्यन्त आवश्यक (सारमृत) हैं, और इसने सिद्धासन को सर्वश्रेष्ठ आसन माना है और उसका वर्णन किया है (१।३५)। हठयोगप्रदीपिका ने १।१६-५५ में १५ आसनों के नाम लिये हैं और उनका वर्णन किया है। ध्यानिबन्दु उप० का कथन है कि आसनों की संख्या लम्बी है, किन्तु उसने केवल चार के नाम लिये हैं और उन्हें ही अत्यन्त महत्त्वपूर्ण माना है। शिवसंहिता (३।१००) एवं घेरण्ड-संहिता (२।१) में आया है कि आसन ८४ हैं, किन्तु गोरक्षशतक का कथन है कि आसन उतने हैं, जितनी जीवित जातियाँ हैं, और वे सभी शिव को ज्ञात हैं, किन्तु ८४ लाख आसनों में शिव ने केवल ८४ को चुना है जिनमें सिद्धासन एवं पद्मासन सर्वोत्तम हैं (१।५-६)।

'योग' शब्द का प्रयोग विस्तृत अर्थ में कई मामलों में होता है। मगवद्गीता में, जो स्वयं योगशास्त्र है और जिसका प्रत्येक अध्याय योग कहा जाता है, यह बात पायी जाती है, विशेषतः उस विधि या विधियों के विषय में जिससे या जिनके द्वारा परम ब्रह्म से तादात्म्य बढ़ाया जाता है। उदाहरणार्थं, गीता में ऐसे प्रयोग हुए हैं, यथा—अभ्यासयोग (८।८, १२।६), कर्मयोग (३।३ एवं ७), ज्ञानयोग (३।३), मिक्तयोग (१४।२६)। कुछ अन्य ग्रन्थों में मी यही बात पायी जाती है। कुछ पाश्चात्य लेखकों ने योग के कई प्रकारों का उल्लेख किया है, यथा—मन्त्रयोग, ज्ञानयोग, मिक्तयोग, कर्मयोग, राजयोग एवं हठयोग। देखिए एफ्० यीट्स-ब्राउन कृत 'बंगाल लैंसर' (१६३०, पृ० २८४), आर० सी० ओमन कृत 'दि मिस्टिक्स् ऐसेटिक्स एण्ड सेण्ट्स आव इण्डिया' (१६०५ का संस्करण, पृ० १७२), जेराल्डाइन कॉस्टर कृत 'योग एण्ड वेस्टर्न साइकॉलॉजी' (पृ० १०), ऐलेन डैनीलो का ग्रन्थ (पृ० ८३, जहाँ मन्त्रयोग, ल्ययोग, कुण्डिलिनीयोग आदि का उल्लेख है)। कुछ पश्चात्कालीन ग्रन्थ, यथा—योगतत्त्वोपनिषद् ४६ एवं शिवसंहिता (४।६) ने मन्त्रयोग, हठयोग, लययोग एवं राजयोग नामक चार योगों की चर्चा की है। इन

४५. तद्यया पद्मासनं वीरासनं भद्रासनं स्वस्तिकं दण्डासनं सोपाश्रयं पर्यंकं क्रीञ्चिनषदनं हस्तिनिषदनमुष्ट्रिनषदनं समसंस्थानं स्थिरसुखं यथासुखं चेत्येयमादीनि । भाष्य (योगसूत्र २।३४६ पर) । क्रीञ्चिनषदन एवं
उसके आगे के दो आसनों के विषय में वाचस्पित का कथन है—'क्रीञ्चादीनां निषण्णानां संस्थानदर्शनात् प्रत्येतव्यानि ।' सोपाश्रयं (किसी पीठोपधान के सहारे) 'योगपट्टकयोगात् सोपाश्रयम्' (वाचस्पित) । एपि० इण्डिका
(जिल्द २१, पृ० २६०) में राष्ट्रकूट राजा खोट्टिंग के कोलागल्लु शिलालेख (शक संवत् ८५६, फरवरी १७,
सन् ६६७ ई०) में दण्डासन एवं 'लोहासनी' नामक आसनों का उल्लेख है। योग का प्रभाव समाज में इतना अधिक
था कि बहुत-से शिलालेखों में योग पद्धितयों का उल्लेख है।

४६. योगो हि बहुधा ब्रह्मन् भिद्यते व्यवहारतः। मन्त्रयोगो लयश्चैव हठोसौ राजयोजकः।। मातृकादियुतं मन्त्रं द्वादशाब्दं तु यो जपेत्। ऋमेण लभते ज्ञानमणिमादिगुणान्वितम्।। अल्पबुद्धिरिमं योगं सेवते साधकाधमः।। लययोगश्चित्तलयः कोटिशः परिकीर्तितः। गच्छंस्तिष्ठन् स्वपन् भुञ्जन् ध्यायन्निष्कलमीश्वरम्।। स एव लययोगः स्वात्... आदि। योगतत्त्वोपनिषद् (१६।२१-२३)।

समी योगों में पतञ्जलि की ही प्रणाली प्रचलित है, किन्तु प्रत्येक में योग के किसी विशिष्ट स्वरूप का ही निदर्शन है। वास्तव में योग की केवल दो प्रमुख प्रणालियाँ हैं, एक वह जो योगसूत्र द्वारा प्रतिपादित है और जिसका माध्य व्यास ने किया है और दूसरी प्रणाली वह है जो गोरक्षशतक तथा स्वात्मारामयोगी की हटयोगप्रदीपिका में (जिस पर ब्रह्मानन्द द्वारा ज्योत्स्ना नामक टीका है) में विणत है। ४७ संक्षेप में दोनों योगप्रणालियों में यह अन्तर है कि जहाँ पातञ्जल योग चित्तानुशासन पर ही सारा प्रयास लगाता है, वहाँ हठयोग का प्रमुख सम्बन्ध है शरीर, उसके स्वास्थ्य, शुद्धता एवं रोगरहितता से। इस तथ्य का उद्घाटन इसी से हो जाता है कि जहाँ पतञ्जलि ने आसन की परिभाषा किसी ऐसी शरीरावस्थिति से की है जो 'स्थिरसुख' (स्थिर एवं सरल अथवा सुखकर) हो, वहाँ हटयोग-सम्बन्धी ग्रन्थ बहुत-से आसनों का उल्लेख करते हैं, यथा—मयूरासन, कुक्कुटासन, सिद्धासन आदि, जिनसे रोगों का निवारण होता है (१।३१) और इस प्रकार कुल ८४ आसन हैं। इतना ही नहीं, हठयोग ने कुछ क्रियाओं का भी उल्लेख किया है, यथा निर्ति (नासा-मार्ग निर्मल करना), घौति (आमाशय स्वच्छ करना), वस्ति (यौगिक एनिमा)एवं नौलि (पेट की नलिका हिलाना), जिनके विषय में पतञ्जिल मौन हैं। ४८ यदि उचित निर्देशन एवं धैर्य के साथ हठयोग

४७. स्वात्माराम योगी कृत हठयोगप्रदीपिका का अंग्रेजी अनुवाद श्री श्रीनिवास आयंगर द्वारा हुआ है (थियाँसाँफिकल पब्लिशिंग हाउस, मद्रास, तीसरा संस्करण, १६४६)। ग्रन्थ का नाम हठप्रदीपिका है, जैसा कि 'हठप्रदीपिका धत्ते स्वात्मारामः कृपाकरः' (१।३) से प्रकट होता है। प्रत्येक 'उपदेश' के अन्तिम तथा ब्रह्मानन्द कृत 'हठप्रदीपिका-ज्योत्स्ना' के प्रथम क्लोक से भी यही बात झलकती है। टीका के अनुसार 'ह' एवं 'ठ' का अर्थ कम से सूर्य एवं चन्द्र है और वे ऋम से दक्षिण एवं वाम नासिका-श्वास के द्योतक हैं। शिवसंहिता का अनुवाद राय-बहादुर श्रीचन्द्र विद्यार्णव द्वारा (पाणिनि ऑफिस, दूसरा संस्करण, १६२३) तथा घेरण्डसंहिता का अनुवाद श्रीचन्द्र वसु द्वारा हुआ है (बम्बई, १८६६)।

४८. हठयोग की ६ कियाएँ ये हैं-धौतिर्बस्तिस्तया नेतिस्त्राटकं नौलिकं तथा। कपालभातिश्चैतानि षट् कर्माणि प्रचक्षते ।। ह० यो० प्र० (२।२२) । योगमीमांसा नामक जर्नल के खण्ड २, पृ० १७०-१७७ में घौति, खण्ड १, पू० १०१-१०४ में बस्ति, खण्ड १, पू० २४-२६ एवं खण्ड ४, पू० ३२०-२४ में नौलि का तथा थी कुवलयानन्द कृत 'प्राणायाम' नामक पुस्तिका (भाग १, पृ० ७६-१००) में कपालभाति का वर्णन है। नेति में नासिका को स्वच्छ किया जाता है। त्राटक में जब तक आँसू न गिरने लगें तब तक किसी अति सूक्ष्म लक्ष्य (पदार्य) पर आँखों को बिना पलक गिराये रखा जाता है (निरीक्षेत्रिश्चलदृशा सूक्ष्मलक्ष्यं समाहितः। अश्रुसम्पातपर्यन्त-माचार्यस्त्राटकं स्मृतम् ॥ ह० यो० प्र० (२।३१)। त्राटक के कई प्रकार हैं, यथा—नक्षत्रत्राटक, सूर्यत्राटक, आदर्शत्राटक, भूमध्यत्रा०, नासाप्रत्रा०। जिसके नेत्र दुर्बल हों, उसे त्राटक नहीं करना चाहिए, केवल प्रवीण व्यक्ति के निर्देशन में ही ऐसा करना चाहिए। एकाप्रता एवं ध्यान के लिए त्राटक एक आरम्भिक आवश्यकता है। जो लोग हठयोग के विषय में अभिरुचि रखते हैं, उन्हें थेयोस बर्नार्ड का ग्रन्थ 'हठयोग, दि रिपोर्ट आव ए परसनल एक्स्पीरिएंस' (कोलम्बिया यूनिवर्सिटी प्रेस, न्यूयार्क, द्वितीय संस्करण, १६४५) पढ़ना चाहिए। थेयोज बर्नार्ड महोदय ने सम्पूर्ण भारत की यात्रा की, अपने गुरु की आज्ञा से उन्हों के साथ रांची में निवास करते रहे और उनकी आज्ञा से तिब्बत भी गये। उनके ग्रन्थ में ३६ दित्र हैं, जिनमें २८ आसनों के चित्र हैं, ७, २६-२७ महामुद्रा, वज्रोलि-मुद्रा एवं पाशिणीमुद्रा के चित्र हैं, ३२वें एवं ३३वें चित्र में उड्डीयान-बन्ध के प्रथम एवं द्वितीय स्वरूप हैं, ३४ से ३६ सक के चित्र बोस्नी-मध्यमा, नौली-बामा एवं नौली-बिस्रणा के चित्र हैं। हठयोगप्रदीपिका (३।६-७) में दस

का अम्यास किया जाय तो व्यक्ति न केवल स्वस्थ, शक्तिशाली, शुद्ध एवं सिक्रिय बन जाता है, प्रत्युत वह आन्तरिक शक्ति एवं सुख पाता है। हठयोग की पद्धित से तीन परिणाम प्रकट होते हैं—(१) रोगों एवं मन की अव्यवस्थाओं का अच्छा हो जाना, (२) सिद्धियों की प्राप्ति जिससे (३) राजयोग एवं कैवल्य की उपलब्धि हो जाती है। स्वयं हठयोगप्रदीपिका में कहा गया है कि हठयोग का उद्घोष राजयोग के लिए ही हुआ है दें, अर्थात् राजयोग ही हठयोग का प्रमुख फल है न कि सिद्धियाँ और राजयोग से कैवल्य की उपलब्धि होती है। हठयोगप्रदीपिका ने पत्वज्जिल की माँति आठ अंगों का उल्लेख किया है, किन्तु इसमें यम १० हैं, जिनमें हलका मोजन करना प्रमुख है और नियमों में अहिंसा प्रथम स्थान रखती है। आठ अंगों के अतिरिक्त इसमें विशेषतः महामुद्धा, खेचरी, जालन्धर, उड्डीयान तथा मूलबन्ध, वज्रोली, अमरोली एवं सहजोली का उल्लेख है (१।२६-२७)। हठयोगप्रदीपिका (१।५-८) के अनुसार हठयोग का आरम्म आदिनाथ (अर्थात् शिव) से हुआ। इसने मत्स्येन्द्रनाथ, गोरक्षनाथ से लेकर आगे के ३५ महासिद्धों के नाम लिये हैं। ज्ञानदेव की भगवद्गीता-सम्बन्धी टीका ज्ञानदेवरी ने अन्त में गुरुपरम्परा का उल्लेख यों किया है—आदिनाथ, मत्स्येन्द्रनाथ, गोरक्षनाथ, गिरक्षनाथ, ज्ञानदेव।

हठयोग एवं पातञ्जलयोग के ग्रन्थों में अन्य भेद भी पाये जाते हैं। गोरक्षशतक एवं हठयोगप्रदीपिका के अनुसार आसन एवं प्राणायाम का प्रमुख उद्देश्य है कुण्डलिनी (व्यक्ति की मार्मिक शक्ति जो सुषुम्ना के मूल में सर्प के समान कुण्डली या गेंडुर लगाये रहती है) को जगाना तथा उसे कितपय चक्रों से पार कराना तथा सुषुम्ना नाड़ी को ब्रह्मद्वार तक ले जाना, जब कि योगसूत्र चक्रों एवं नाड़ियों की कदाचित् ही चर्चा करता है। " वहुत-से लोग कुण्डलिनी पर लिखे गये ग्रन्थों के आघार पर कुण्डलिनी जगाने का प्रयास कर बैठते हैं। यह एक मयंकर प्रयोग है। श्री पुरोहित स्वामी ने अपने ग्रन्थ 'एफोरिजम्स आव योग' में लिखा है कि कुण्डलिनी का जागरण एक मयंकर अनु-

मुद्राओं के नाम आये हैं। सर पाँल इयक्स लिखित 'दि योग आव हेल्थ, यूथ एवं ज्वाँय' हाल का लिखा एक ग्रन्थ है जो पाश्चात्य लोगों के लिए हठयोग पर लिखा गया है (कैसेल, लंदन, १६६०)। यह अति उपयोगी ग्रन्थ है, इसमें लगभग ७० अतीव सुन्दर चित्र हैं और व्यक्तिगत अभ्यास के आधार पर अत्यन्त सावधानी से यह लिखा गया है। लेखक वर्षों तक सेना में सैनिकों के समक्ष योगाभ्यास की उपयोगिता पर भाषण किया करते थे।

४६. केवलं राजयोगाय हठिवद्योपिदश्यते । हठ० (१।२), जिस पर ज्योत्स्ना की टिप्पणी है—'राजविद्या एव मुख्यं फलं न सिद्धयः । राजयोगद्वारा कैवल्यं फलम् ।' बहुत-से सिद्धों, यथा—मत्स्येन्द्रनाथ, शाबरानन्द, भैरव, गोरक्ष आदि का उल्लेख करने के उपरान्त हठयोगप्रदीपिका (५।८) ने यों अन्त किया है—'इत्यादयो महासिद्धा हठयोग-प्रभावतः ।'

प्रव योगसूत्र ने नाभिचक (यह केवल नाभि है, जिसका आकार वृत्तवत् है) एवं कूर्मनाड़ी का क्रम से ३।२६ एवं ३।३१ में उल्लेख किया है। देखिए गोरक्षशतक (क्लोक १०-२३, ४४-६७) जहाँ चक्रों, नाड़ियों, ब्रह्मद्वार आदि का उल्लेख है। हठयोगप्रदीपिका (३) में कुण्डलिनी के जागरण का उल्लेख है। गोरक्षशतक का मूल एवं अनुवाद उल्लू० जी० बिग्स कृत 'गोरखनाथ एण्ड दि कनफटास' (पू० २८४-३०४) में है जो अभी हाल में स्वामी कुवलयानन्द द्वारा अनुवाद एवं टिप्पणी के साथ प्रकाशित हुआ है (१६४६)। डा० हजारीप्रसाद द्विवेदी ने 'नाथ सम्प्रद्वाय' (१६४०) नामक एक प्रन्थ लिखा है। डा० मोहनसिंह ने भी 'गोरखनाथ एण्ड मेडीवल हिन्दू मिस्टिसिज्म' नामक एक प्रन्थ लिखा है। यदि ज्ञानेश्वरी में उल्लिखित गुरुपरम्परा को ठीक माना जाय तो गोरखनाथ लगभग ११०० ई० में या इससे कुछ ही काल पश्चात् हुए थे। और देखिए श्री आर० सी० धेरे कृत रुराठी प्रन्थ 'गोरक्षनाथ की जीवनी एवं शिष्यों की परम्परा' (पू० २२४)।

मृति है, प्रथम दिन में, जब कुण्डलिनी का जागरण हो गया तो ऐसा प्रतीत होता या कि मानो सम्पूर्ण शरीर अग्नि में हो, और उन्होंने समझा कि मैं मर रहा हूँ, और वे तीन मासों में कई मन दूघ एवं घृत पी गये और दो निम्ब-वृक्षों की सारी पत्तियाँ ला गये। नाडियों एवं तन्त्रों के सिद्धान्त का बीज (मूल) कठोपनिषद् (६।१६) एवं छान्दोग्योपनिषद् (८।६।६) के एक मन्त्र में पाया जाता है—'हृदय की १०१ नाड़ियाँ हैं, उनमें से एक मस्तक में प्रवेश करती है, इसके द्वारा कोई ऊपर चढ़कर अमरता की उपलब्धि करता है; अन्य नाड़ियाँ विभिन्न दिशाओं की ओर जाने का कार्य करती हैं। प्रश्न उप० (३।६-७) में आया है कि १०१ नाड़ियों में प्रत्येक में ७२ उप-नाड़ियाँ हैं, जिनमें पुन: १००० और (सूक्ष्म) नाड़ियाँ होती हैं। देखिए मुण्डक उप० (२।२।६)। छान्दोग्योप-निषद् (८।६।१) में आया है कि हृदय की नाड़ियों में एक सूक्ष्म पदार्थ होता है जिसका रंग मूरा, क्वेत, नील, पीत या लाल होता है। सम्मवतः यही पिङ्गला नामक नाड़ी के विषय की चर्चा का मूल है। मैत्रायणी उप॰ (६।२१) ने सुषुम्ना नाड़ी का उल्लेख किया है, जो ऊपर को जाती है।

विष्णुपुराण (६।७।३६) ने मद्रासन का उल्लेख किया है, जिसे वाचस्पति ने उद्भृत किया है। अन्य पुराणों में वायु (११।१३), मार्कण्डेय (३६।२८), कूर्म (२।११।४३), लिंग (१।८।८६), गारुड़ (१।२३८।११) ने स्वस्तिक, पद्म एवं अर्घासन नामक तीन आसनों की चर्चा की है। विष्णुघर्मोत्तर-पुराण (३।२८३।६) ने स्वस्तिक, सर्वतोमद्र, कमल (पद्म) एवं पर्यंक नामक आसनों को ध्यान के लिए व्यवस्थित किया है । मागवत०(३।२८।८) ने आसन-सम्बन्धी गीता (६।११) के शब्दों (शूची देशे प्रतिष्ठाप्य) का प्रयोग किया है।

आसनों के दो प्रकार हैं, जिनमें एक प्राणायाम, ध्यान एवं एकाग्रता के लिए उपयोगी है, यथा-पद्म, सिद्ध एवं स्वस्तिक। आसनों का दूसरा प्रकार शारीरिक रोगों के निवारण एवं स्वास्थ्य के लिए उपयोगी होता है। किन्त इनमें अधिकांश में विभिन्न शारीरिक आयासों की आवश्यकता होती है और इन आसनों द्वारा उपस्यापित अन्तिम शरीर-दशा गम्भीर घ्यान को असम्मव नहीं तो कठिन अवस्य बना देती है।देखिए शीर्षासन, सर्वांगासन, हलासन, विपरीतकरणी, मयूरासन । तेजोबिन्दु उपनिषद् (१।२३) का कथन है कि वही आसन (उचित) आसन है जो ब्रह्म में निरन्तर घ्यान लगाना सम्भव करता है; अन्य आसन केवल किटनाई उत्पन्न करते हैं। ऐसा नहीं सोचना चाहिए कि उस व्यक्ति को, जो उच्चतर योग-अनुशासन के पीछे पड़ा हुआ है, आसनों में कुछ समय देना चाहिए, क्योंकि तभी वह आगे के योग-स्तर को प्राप्त कर सकेगा। वास्तव में आसनों का प्रारम्भिक उद्देश्य है रोगों का निवारण करना एवं स्वस्थ शारीरिक संस्कार की प्राप्ति करना। यदि कोई योगी अपेक्षाकृत स्वस्य शरीर वाला है तो वह प्राणायाम एवं अन्य अंगों का अभ्यास कर सकता है। आसनों के अतिरिक्त योगाभ्यासी को अपनी नाक के अग्रमाग पर (त्राटक) अपलक देखते रहना होता है (गीता, ६।१३)।

योगी को क्या खाना चाहिए, क्या नहीं खाना चाहिए तथा उसे कहाँ पर योगाम्यास करना चाहिए, इस विषय में बहुत-से नियम प्रतिपादित किये गये हैं। शान्तिपवं ने में आया है कि योगी को चावल के छोटे-छोटे कण

५१. कणानां भक्षणे युक्तः पिच्याकस्य च भक्षणे। स्तेहानां वर्जने युक्तो योगी बलमाप्नुयात्।। भुञ्जानो यावकं रूक्षं बीर्घकालमरिन्दम। एकारामो विशुद्धात्मा योगी बलमवाप्नुयात्।। पक्षान् मासानृतूर्वतान् सञ्चरंदच गुहांस्तथा। अपः पीत्वा पयोमिश्रा योगी बलमवाप्नुयात् ॥ शान्ति० (२८६।४३-४४, ३००। ४३-४४ चित्रशाला प्रेस संस्करण) । और देखिए मार्कण्डेय० (३६।४८-५०), ब्रह्मपुराण (२३४-१७-६), कूर्म० (२।११।४७-५२),स्कन्द० (काशोखण्ड ४१।६४-६६), सिगपु० (१।८।७६-८४), जहाँ योगाम्यास के लिए वर्जित स्थानों का उल्लेख है।

पकाकर या पिण्याक (खली) खाना चाहिए, तैलयुक्त पदार्थों का सेवन नहीं करना चाहिए, यदि वह यावक (अर्थात कुल्माष या जो का दिलया) पर ही रहे तब भी बलवान् रहेगा; उसे जल एवं दूघ मिलाकर पीना चाहिए और गुफाओं में निवास करना चाहिए। मार्कण्डेय (कृत्यकल्पतरु, पृ० १६७-१७७, मोक्ष खण्ड) में आया है—'योगी को सुने स्थलों, वनों, गुहाओं में घ्यान का अभ्यास करना चाहिए; कोलाहलपूर्ण स्थानों में, अग्नि एवं जल के पास. पूरानी गोशालाओं में, चौराहों में, सूखी पत्तियों के ढूह के पास, नदी के तट पर, श्मशान में, जहाँ रेंगने वाले जीवों का निवास हो, मयंकर स्थानों में, कूप के पास, चैत्य (जहाँ चिता लगायी गयी हो) या दीमक के छूह पर योगा-भ्यास नहीं करना चाहिए। ' उसी पुराण में यह भी आया है कि उसे तब योगाभ्यास नहीं करना चाहिए जब पेट में वायु हो या वह मूखा हो या थका-माँदा हो या जब मन से अव्यवस्थित हो या जब अधिक शीत या उष्ण हो, तीक्ष्ण वायु-वेग हो। देवलघमंसूत्र में व्यवस्था है कि योगी को थोगाम्यास देवतायतन (मन्दिर), खाली घर, गिरि-कन्दरा, नदी-पुलिन (नदी की बालुका-मूमि), गुफाओं या वनों तथा भयरिहत पवित्र एवं शुद्ध स्थल में करना चाहिए। १२ हठयोगप्रदीपिका (१।६१) में मक्ष्यामध्य का उल्लेख है। गोरक्षशतक 43 में व्यवस्था है कि योगी को कट्, अम्ल, लवण युक्त मोजन का त्याग करना चाहिए, उसे केवल दुग्घ मोजन पर रहना चाहिए। गीता में आया है—'जो अधिक खाता है, या पूर्ण उपवास करता है, वह योग में सफल नहीं हो सकता, योग उसके कष्ट को दूर करता है, जो उचित मोजन-व्यायाम करता है। छान्दोग्योपनिषद् (७।२६।२) में, जहाँ सनत्कुमार नारद को वास्तविक तत्त्व के विषय में उपदेश करते हैं, आया है कि आहार की शुद्धता से मन की शुद्धता आती है (आहार-शदी सत्त्वशद्धः)। और देखिए अपरार्क (याज्ञ० १।१५४, पू० २२१)।

प्राणायाम योग का वह अंग है जो आरम्भिक कालों से ही घमंशास्त्र के ग्रन्थों में आता रहा है। शाब्दिक रूप में इसका अर्थ है 'प्राण का नियन्त्रण या विराम।' इसके अन्य पर्याय हैं 'प्राणसंयम' (याज्ञ० १।२२) एवं 'प्राणसंरोघ'। महत्त्वपूर्ण विवादवस्तु है—'प्राण' का अभिप्राय क्या है? यह शब्द 'अन्' ( साँस लेना) घातु से निष्पन्न है और 'प्र' उपसर्ग पहले जोड़ दिया गया है, यथा—प्र + अन्। यह किया एवं इसके रूप ऋग्वेद में आये हैं (१।१०१।४,१०।१२१।३,१०।१२१।४)। ऋग्वेद में कई स्थानों पर 'प्राण' का अर्थ केवल 'साँस लेना' है, यथा—१।६६।१, ३।४३।२१ एवं १०।६६।६ में। ऋ० (१०।६०।१३ 'प्राणाद्वायुरजायत') में ऐसा आया है कि आदिपुरुष के प्राण से वायु (हवा) प्रकट हुई। ऋग्वेद में 'असु' शब्द मी 'प्राण' के अर्थ में प्रयुक्त हुआ है (१।११३।१६॥ 'उघीच्वं जीवो असुनं आगात्' एवं १।१६४।४)। 'प्राणन' (श्वास) एवं 'जीवन' दोनों ऋ० (१।४८।१०, जो उपा को सम्बोधित है) में आये हैं। सम्मवतः ऋ० (१०।१८६।२) में 'अपान' की ओर निर्देश है, यथा—'अन्त-श्वरति रोचनास्य प्राणादपानती।' तैतिरीय संहिता (१।६।३।३) में प्राणों के पाँच प्रकार जोड़े में आलिखित

४२. देवतायतनज्ञून्यागारगिरिकन्दुरनदीपुलिनगुहाल्यानाम्अन्यतमे शुचौ निराबाधे विभक्ते... मनसा तिन्चत्तनं ध्यानम् । देवल (कृत्यकल्य०, मोक्ष, पृ० १८१) । मिलाइए स्वेतास्वतरोपनिषद् (२।१०)।

५३. कट्वम्ललवणत्यागी क्षीरभोजनमाचरेत्। गोरक्षशतक (५०); कट्वम्लतीक्ष्णलवणोष्णरीत-शाकसौवीरतैलितलसर्षपमद्यमत्स्यान् । आजादिमासंदिधतऋकुल्ल्यकोलिपप्याकिहिङ्गुलशुनाद्यमपथ्यमाहुः ॥ गो-धूमशालियवषाष्टिकशोभनान्नं क्षीराज्यसण्डनवनीतिस्तामधूनि । शुंठीपटोलकफलादिकपंचशाकं मृद्गादि दिव्य-मुदकं च यमीन्द्रपथ्यम् ॥ पुष्टं सुमधुरं स्निग्धं गव्यं धातुप्रपोषणम् । मनोभिलिषतं योग्यं योगी भोजनमाचरेत् ॥ ह० यो० प्र० (६१।६४-६४)।

हैं। "र तै॰ सं॰ (१।७।६।२) में 'प्राण', 'अपान' एवं 'व्यान' नामक तीन शब्द प्रयुक्त हुए हैं। अथवैवेद (८।१।१) में 'प्राणाः' एवं 'अपानाः' को बहुवचन में प्रयुक्त किया गया है। इन दोनों के अतिरिक्त 'असु', 'प्राण' एवं 'आयुः' (८।१।३) का भी प्रयोग हुआ है। सम्भवतः इन पाँचों का अर्थं 'जीवन' (प्राण) ही है। उपनिषदों में प्राण सभी जीवों की प्रमुख शक्ति का रूप घारण कर लेता है और ब्रह्म का प्रतिनिधि या प्रतीक हो जाता है। देखिए बृ॰ उप० (१।६।३ प्राणो वा अमृतं नामरूपे सत्यं ताम्याम् अयं प्राणश्चन्नः), बृ० उप० (१।४।२३) में जहाँ एक इलोक उद्घृत है कि सूर्य प्राण से उदित होता है और प्राण में ही अस्त हो जाता है, ऐसा आया है—'तस्मादेक-मेव व्रतं चरेत्, प्राण्याच्चैवापान्याच्च, नेन्मा पाप्मा मृत्युराप्नविति, 'अर्थात् इसलिए व्यक्ति को एक ही व्रत लेना चाहिए, उसे उच्छ्वास एवं नि:श्वास इस (मयपूर्ण) विचार के साथ लेना चाहिए कि दुष्ट मृत्यु मुझे पकड़ लेगी। यहीं हमें प्राणायाम की महत्ता का सिद्धान्त दृष्टिगोचर हो जाता है। छान्दोग्योपनिषद् (४।१८-२४) में कहा गया है कि मोजन के समय प्राण, व्यान, अपान, समान एवं उदान को पाँच आहुतियाँ दी जानी चाहिए (यथा---'प्राणाय स्वाहा' आदि) और जो व्यक्ति अग्निहोत्र एवं आहुतियों का सच्चा अर्थ जानता है वह सभी लोकों, जीवों एवं आत्माओं में इसे करता है। आज भी भोजन के पूर्व ब्राह्मण लोग इन आहुतियों का कृत्य करते हैं, केवल पाँच के कम में अन्तर पड़ गया है। प्रश्नोपनिषद् (२।१३) में आया है—'यह सब जो तीनों लोकों में प्रतिष्ठापित है, प्राण के अधिकार के अन्तर्गत है।' छान्दोग्योपनिषद् (४।३।३) में भी प्राण के पाँच नाम लिये गये हैं जो शरीर के विभिन्न भागों में अवस्थित होने के कारण प्राण, अपान, व्यान, समान एवं उदान कहे जाते हैं। इससे स्पष्ट होता है कि ईसा की शती के बहुत पूर्व से ही पाँच प्राणों की किया के अन्तर का परिज्ञान लोगों को हो गया था।

इस ग्रन्थ में उपनिषदों की प्राण-सम्बन्धी व्याख्या एवं विशद विवेचन में जाना आवश्यक नहीं है। 'प्राण' एवं 'अपान' के अर्थ के विषय में एक विवाद चलता रहा है। कैलैण्ड, कीय, ड्यूमाण्ट आदि के मतानसार प्राचीन वैदिक साहित्य में प्राण का अर्थ था 'निःश्वास' (अर्थात् साँस निकालना) एवं अपान का 'उच्छवास' (साँस लेना), जो आगे चलकर सुघारा गया। दूसरी ओर अधिकांशतः समी टीकाकारों, लेखकों तथा जी० डब्ल० ब्राउन, एडगर्टन आदि ने इसका उलटा प्रतिपादित किया है। प्रस्तुत लेखक दूसरे मत का समर्थन करता है, अर्थात् 'प्राण' का अर्थ था और अब भी है 'साँस लेना' तथा 'अपान' का अर्थ है 'पेट की वायु' (जो बाहर निकलती है) । सभी विद्वान् इस विषय में एकमत हैं कि संस्कृत साहित्य में 'प्राण' एवं 'अपान' के अर्थ ये ही थे। विरोधी मत केवल इतना ही कहता है कि प्राचीन काल में (प्राचीन वैदिक काल में) ही 'प्राण' एवं 'अपान' के अर्थ थे कम से 'निश्वास' (साँस निकालना) एवं 'उच्छ्वास' (साँस लेना) । जहाँ तक सम्मव हो हमें ऐसा जानने का प्रयत्न करना चाहिए कि उपनिषदों के वचन हमारे अर्थ का ही समर्थन करते हैं। प्रश्नोपनिषद् (जो एक प्राचीन उपनिषद् है, किन्तु अत्यन्त प्राचीन उपनिषदों में नहीं है) में एक अति मनोरम ।एवं निश्चयात्मक वचन आया है-- "जिस प्रकार राजा अपने कर्मचारियों की नियुक्ति यह कहकर करता है कि तुम छोग इन ग्रामी

५४. प्राणापानौ मे पाहि समानव्यानौ मे पाह्युदानव्यानौ में पाहि। तै० सं० (१।६।३।३)। इस पर सायण ने अपनी टीका में स्पष्ट एवं मनोरम टिप्पणी की है-एक एव वायुः शरीरगतस्थानभेवात् कार्यभेदाच्च प्राणादिनाम-भिभिद्यते । त्यानभेदः कैश्चिबुक्तः । हृदि प्राणो गुदेऽपानः समानो नाभिसंस्थितः । उदानः कण्ठदेशस्यो व्यानः सर्वशरी-रगः ॥ इति । उच्छवास-निश्वासौ प्राणव्यापारः । मलमूत्रयोरघः पातनमपानव्यापारः । भुकतस्याप्तरसस्य शरीरे साम्येन नयनं समानव्यापारः । उद्गारिहक्कादिख्दानव्यापारः । कृत्स्नासु शरीरनाडीषु व्याप्य प्राणापानवस्योः सन्धि-

के शासनाधिकारी बनो, उसी प्रकार यह प्राण अन्य प्राणों का पृथक्-पृथक् कार्यक्षेत्र निर्धारित करता है। अपान को पायु (गुदा) एवं उपस्थ (जननेन्द्रिय) के अंगों में नियोजित करता है, प्राण मुख एवं नासिका से प्रवेश करके अपने को (राजा के समान) आँखों एवं कानों में प्रतिष्ठापित करता है, समान को मध्य में (अर्थात् प्राण एवं अपान के कार्यक्षेत्र के बीच में) अर्थात् नामि में (प्रतिष्ठापित करता है), क्योंकि यही (समान ही) है जो दिये हुए (अग्नि में अर्थात् आमाशय में) मोजन को समान रूप से (समी शरीर-मागों में) ले जाता है।" प्राण्य

कैलैण्ड, इयूमाण्ट आदि, जो 'प्राण' शब्द को प्राचीन संस्कृत साहित्य में 'निःश्वास' (साँस वाहर निकालना) के अर्थ में प्रयुक्त मानते हैं, वे मुख्यतः शंकराचार्यं की उस व्याख्या का आश्रय लेते हैं जो उन्होंने छान्दोग्योपनिषद् (१।३।३) पर की है । दे वे लोग शांकर माष्य (छा० उप० १।३।३) के 'अग्तराकर्षति वायुम्' को श्वास लेने (उच्छ्वास) के अर्थ में लेते हैं; किन्तु उसका अर्थ यों मी हो सकता है— 'वह शरीर के मीतर वायु खींचता है' (शरीर का मीतर का अर्थ है पेट में), और अधिक महत्त्वपूर्ण बात यह है कि कैलैण्ड, इयूमाण्ट आदि ने शंकराचार्य के शब्दों का जो अर्थ लगाया है वह स्वयं शंकराचार्य की उपनिषद् सम्बन्धी अन्य व्याख्याओं से मेल नहीं खाता, यया—वृ० उप० (१।४।३, ३।४।१), छा० उप० (३।१३।१-६), कठ० (४।३), प्रश्न० (३।४-४)। शांकर माष्य (वृ० उप० १।४।३) में आया है कि — 'प्राण हृदय की किया है जो मुख एवं नासिका में सञ्चालित होती है और वह इस नाम से इसलिए पुकारा जाता है.क्योंकि इसका 'प्रणयन' होता है (अर्थात् यह आगे बढ़ाया जाता है); अपान अधोवृत्ति (नीचे जाने वाली किया) है, जो नामि से आरम्म होता है और इसलिए ऐसा कहा जाता है कि यह 'मल-मूत्र' बाहर करता है।' केवल शंकराचार्य ने ही नहीं, प्रत्युत उनके पूर्ववर्ती देवल के धर्मसूत्र ने मी ऐसी ही व्याख्या की है।

काले शरीरस्य बलप्रदानं व्यानव्यापारः। इसके उपरान्त सायण ने छान्दोग्योपनिषद् (१।३।३) का सहारा लिया है—'यह प्राणिति स प्राणः यदपानिति सोऽपानः। अथ यः प्राणापानयोः सन्धिः स व्यानः। यो व्यानः सा वाक्। और देखिए तै॰ सं॰ (३।४।१।३-४) एवं प्रश्नोपनिषद् (३।४-५)।

४५. यथा समाङ वाधिकृतान् विनियुङ्गते । एतान् ग्रामानेतान् ग्रामानिधितिष्ठस्वेति । एवमेवैष प्राण इतरान् प्राणान् पृथक् पृथगेव संनिधत्ते । पायूपस्थेऽपानम् । चक्षुःश्रोत्रे मुखनासिकाभ्यां प्राणः स्वयं प्रातिष्ठते मध्ये तु समानः । एष ह्येतव्युतमश्चं समं नयति । प्रश्नोपनिषद् (३।४-५) ।

४६. छा० उप० (१।३।३)पर शंकराचार्य ने व्याख्या की है:—यद्वै पुरुषः प्राणिति मुखनासिकाभ्यां वायं बिहिनिःसारयित स प्राणाख्यो वायोवृं त्तिविशेषः। यदपानित्यपश्वसिति ताभ्या-मेवान्तराकर्षति वायं साऽपानाख्या वृत्तिः; और देखिए शांकरभाष्य (वे० सू० २।४।१२—पञ्चवृत्तिमंनोवद् व्यपदिश्यते)—'प्राणः प्राग्वृत्तिरुख्वासादिकर्मा। अपानोऽर्वाग्वृत्तिनिश्वासादिकर्मा। व्यानस्तयोः सन्धौ वर्तमानो वीर्यवत्कमंहेतुः। उदान अध्वंवृत्तिरुक्तान्त्यादिहेतुः। समानः समं सर्वेष्वङ्गेषु योन्नरसान्नयतीति।' गीता (४।२६)में आया है—'अपाने जुह्वित प्राणं प्राणेऽपानं तथापरे। प्राणापानगती रुद्ध्वा प्राणायामपरायणाः॥' यहाँ दोनों शब्द विशिष्ट अर्थ में प्रयुक्त हैं।

५७. अथ प्राण उच्चते । प्राणो मुखनासिकासञ्चार्या हृदयवृत्तिः प्रणयनात्प्राणः। अपनयनान्मूत्रपुरीषादेरपानो-ऽधोवृत्तिः आनाभिस्थानः ' (बृ० उप० १।४।३ के भाष्य में) । प्रश्न० (३।४) के भाष्य में 'अपान' की व्याख्या यों है: 'अपानमात्मभेदं मूत्रपुरीषाद्यपनयनं कुर्वस्तिष्ठति संनिधत्ते।' कठोप० (४।३) के 'ऊध्वं प्राणमुन्नयत्यपानं प्रत्यगस्यति' पर भाष्य यों है—'ऊध्वं हृदयात्प्राणं प्राणवृत्ति वायुमुन्नयत्यूध्यं गमयित तथा अपानं प्रत्यगधो अस्यित

योगपद्धति में, जो उपनिषदों पर आधृत है, प्राण का अर्थ केवल साँस ही नहीं है, प्रत्युत और कुछ है। यह जीवनी शक्ति एवं उन शक्तियों का द्योतक है जो शरीर में वाणी, आँख, कान एवं मन में तथा विश्व में विभिन्न रूपों में विद्यमान हैं । इसकी अत्यन्त प्रत्यक्षीकरणयोग्य अमिव्यञ्जना मानवीय फेफड़ों की गति में परि-लिखत होती है। योगसूत्र ने योगाम्यासी के समक्ष यह सिद्धान्त रखा है कि शरीर में प्राण के वैज्ञानिक संयमन से योगी मानव-चेतना एवं बाह्य विश्व में सामान्यतः न दिखाई पड़ने वाली शक्ति पर अधिकार पा सकता है।

प्रमुख उपनिषदों में प्राणायाम शब्द नहीं आता। ४६ सूत्रों में इसका प्रयोग हुआ है। आपस्तम्बचर्मसूत्र (२।४।१२।१४-१५) में आया है कि यदि गृहस्य सूर्योदय के समय सोता रहे ो उसे उस दिन (रात्रि तक) वत रखना एवं मौन रहना चाहिए। उसमें ऐसा मी आया है कि कुछ आचार्यों के कथनानुसार उसे प्रायश्चित्तस्वरूप प्राणायाम तब तक करते रहना चाहिए जब तक कि वह यक न जाय। गौतमधर्मसूत्र (१।६१) में आया है कि जब छात्र अपने गुरु के समक्ष विद्याध्ययन के लिए बैठ जाय और उसके तथा गुरु के बीच से कुत्तों, सर्पों, मेढ़कों, बिल्लियों के अतिरिक्त यदि कोई अन्य पशु पार कर जाय तो शिष्य को तीन प्राणायाम करने चाहिए और (प्रायश्चित्तस्वरूप) थोड़ा घी ला लेना चाहिए। इसी प्रकार उसमें (२३।६ एवं २२) पुन: आया है कि यदि उसे किसी ऐसे व्यक्ति के मुख से, जिसने मद्यं पी रखी है, गन्य मिल जा तो उसे (प्रायश्चित्तस्वरूप) तीन प्राणायाम करने नाहिए और वृतप्राशन करना चाहिए और यदि वैदिक विद्यार्थी किसी अशुचि (चाण्डाल आदि) को देख ले तो उसे एक प्राणायाम करके सूर्य की ओर देखना चाहिए। इसी प्रकार बौधायनधर्मसूत्र (४।१।४-११) ने कतिपय दोषों के लिए प्राणायामों की व्यवस्था दी है।

उपर्यक्त उदाहरणों से यह व्यक्त होता है कि सूत्रों (ईसा से कई शतियों पूर्व) के काल में प्राणायाम की घारणा का इतना विकास हो चुका या कि समाज द्वारा मत्संना किये जाने वाले कमों के लिए घामिक कृत्यों एवं प्रायविचत्तों के रूप में प्राणायाम का उपयोग होने लगा था। उन दिनों प्राणायाम एक शामिक कृत्य-सा था न कि योग के आठ अंगों में उसकी परिगणना होती थी।

वैदिक साहित्य में पाँच प्राण परिगणित थे, किन्तु पुराणों तथा अन्य मध्यकालीन ग्रन्थों में विभिन्न नामों वाले पाँच अन्य प्राण सम्मिलित कर लिये गये ।

क्षिपति यः इति वाक्यशेषः । इससे स्पष्ट होता है कि भाष्य में 'प्राण' का अर्थ है 'साँस लेना या कष्ठ की साँस, और 'अपान' का अर्थ है 'पेट की वायु या हवा को बाहर करना।' तत्र ऊर्घ्यं नामेर्गतो रेचनोच्छ्वासकरणोद्गरकर्मा प्राणः । अघो नाभेक्त्सर्गानन्दकर्माऽपानः । देवल (कृत्यकल्पतरु द्वारा उद्भृत, मे.अकाण्ड, पू॰ १७०) । बनपवं (२१३।७-चित्रशाला प्रेस संस्करण) में आया है—'बस्तिमूलं गुवं चैव पावकं समुपाधितः । वहन् मूत्रं पुरीषं बाप्यपानः परिवर्तते ॥

४८. एक श्लोक में दस प्राचीन एवं मुख्य उपनिषदें इस प्रकार उल्लिखित हैं—'ईश-केन-कठ-प्रश्न-मुण्ड-माण्डूक्य-तित्तिरि । ऐतरेयं च छान्बोग्यं बृहदारम्यकं तथा ॥'

४६. प्राणोऽपानः समानश्च उदानो व्यान एव च । मागः कूर्मस्तु कृकलो देवदत्तो धनञ्जयः ।। उद्गारे नाग आस्यातः कूर्म उत्मीलने तु सः । कृकलः सुतकायं च देददत्ते टिकृत्भणे ॥ घनञ्जयो महाघोषः सर्वगः स मृतेपि हि। इति यो बज्ञवायूनां प्राणायामेन सिष्यति ॥ लिगपुराण (१।८।६१, ६५-६६)। मिलाइए योगयाजवल्य (४।६४-७१, भी दीवानजी हारा सम्पादित) वहां दस वायुकों एवं उनकी कियाओं का उत्लेख है। वनपर्व (२१२।१४अब हम यह देखें कि योगसूत्र ने किस प्रकार प्राणायाम की परिमाण और उसकी व्याख्या की है। अब आसन की स्थिरता की उपलब्ध हो जाय तो क्वास लेने एवं छोड़ने की गति में जो विराम (विच्छेद) होता है उसे प्राणायाम कहते हैं (क्वासप्रक्वासयोगंतिविच्छेद: प्राणायाम:)। माध्य ने 'क्वास' का अर्थ यों लगाया है—'कोष्ठ या छाती की वायु को मीतर खींचना जो शरीर के बाहर रहती है' और 'प्रक्वास' का अर्थ यों लगाया है—'कोष्ठ या छाती की वायु को बाहर फंकना' (बाह्यस्य वायोराचमनं क्वास: कौष्ठस्य वायोनिःसारणं प्रक्वास:)। इन दोनों का अमाव प्राणायाम है (तयोगंतिविच्छेद: उमयामाव: प्राणायाम:। माध्य, २१४६ पर)। इससे प्रकट है कि प्राणायाम में मुख्य तत्त्व है क्वास एवं प्रक्वास का अभाव, जिसे योग के ग्रन्थों में कुम्मक कहा गया है। आगे के सूत्र में आया है कि प्राणायाम (गतिविच्छेद) के तीन प्रकार हैं—वाह्य, आम्यन्तर एवं स्तम्म। तात्प्य यह है कि कुम्मक (क्वास रोकना या विच्छेद या विराम) बाहर से वायु खींचने पर मी किया जाता है (प्रथम प्रकार) या मीतर की वायु बाहर छोड़ देने पर मी किया जाता है (द्वितीय प्रकार) या जब सामान्य दशा हो (अर्थात् न तो बाहर से वायु खींची जाय, और न मीतर की वायु बाहर फंकी जाय) तब विराम किया जाता है। जब विराम के मात्राओं वक होता है तो प्राणायाम मृदु कहलाता है, जब ७२ मात्राओं तक किया जाता है तो उसे मध्यम तथा जब १०८ मात्राओं तक होता है तो तीव कहा जाता है। जब प्राणायाम बहुत दिनों, पक्षों एवं मासों तक किया जाता है तो उसे दीघं कहा जाता है, जब उसे बड़ी दक्षता से किया जाता है तो वह सूक्ष्म कहलाता है।

प्राणायाम के विषय में हमें योगसूत्र (१।३४) पर भी घ्यान देना चाहिए (प्रच्छदंनविवारणाम्यां वा प्राणस्य)। इस सूत्र में आया है कि मन की अवाधित शान्ति के लिए एक उपाय है साँस को वाहर करना एवं रोकना। इस सूत्र एवं इसके माष्य से प्रकट होता है कि विघारण (कुम्मक—श्वास को रोक रखना) प्राणायाम है। ६०

प्राणायाम की व्याख्या के सिलसिले में देश, काल एवं संख्या की व्याख्या भी आवश्यक है। सामान्यतः एक स्वस्य विकसित व्यक्ति है से से एक बार श्वास लेता और छोड़ देता है (अर्थात् १ मिनट में १५ बार या दिन रात्रि में २१६०० बार)। रेचक की गित को मापने के लिए रुई का एक अंश या एक पतला सूत नासिका-छिद्रों से कुछ दूरी पर रख दिया जाता है और वह नाक के श्वास से जितनी दूर उड़ जाता है या बहाँ जाकर इक जाता है उस दूरी को अँगुली की चौड़ाई से नाप लिया जाता है। जहाँ तक काल का प्रश्न है, कई काल-इकाइयाँ विणत हैं, क्योंकि उन प्राचीन कालों में कोई वैज्ञानिक यन्त्र नहीं था। एक बार पलक गिरने (निमेष) में जो समय लगता है वह एक स्वर के उच्चारण में लगता है, और उसे मात्रा कहा जाता है। अपने हाथ से घुटने को तीन बार छूने तथा अँगुठे एवं तजंनी को छूने में जो समय बीत जाता है उसे भी मात्रा कहा जाता है। अन्य काल-इकाइयों की चर्चा हम यहाँ छोड़ दे रहे हैं। सामान्य नियम यह है कि रेचक एवं पूरक दोनों

बहन्त्यन्नरसान् नाड्यो दशप्राणप्रचोदिताः ) ने भी दस प्राणों का उल्लेख किया है। देखिए डा॰ वर्जन्द्रनाथ सील का प्रन्य 'दि पाँचिटिव साइंस आव दि ऐंक्येब्ट हिन्दूज' (लांगमेंस, प्रीन, १६१५, पू॰ २२८-२३१) जहां इन दस प्राणों की व्याख्या की गयी है।

६०. प्रच्छदंनविधारणाम्यां वा प्राणस्य । यो॰ सू॰ (१।३४); कौष्ठस्य वायोर्नासिकापुटान्यां प्रयत्न-विशेषाद् वमनं प्रच्छदंनं विधारणं प्राणायामस्ताम्यां वा मनसः स्थिति सम्पादयेत् । भाष्य । को एकविष एवं शान्तिपूर्वक होना चाहिए, और पूरक में रेचक का आधा काल (समय) लगना चाहिए। पूरक, रेचक एवं कुम्मक की अविधि के विषय में तीन मत हैं, यथा—१:४:२ या १:२:२ के अनुपात में या तीनों में स्भान । पुराणों ने प्राणायाम के लिए विमिन्न मात्राएँ निर्धारित की हैं, यथा—माकंप्डेय (३६।१३, १४) में आया है कि लघु (माष्य में मृदु) में १२ मात्राएँ हैं, मध्यम में इसकी दूनी तथा उत्तरीय (माष्य में तीव) में १२ मात्राओं का तिगुना । गरुड़पुराण (१।२२६।१४-१५) ने कम से १०, २०,३० मात्राएँ निर्घारित की हैं और कूर्मपुराण ने मार्कण्डेय की बात मान ली है। मिताक्षरा (याज्ञ० ३।२००-२०१) ने व्यवस्था दी है कि प्राणायाम की तीन कोटियाँ हैं — अधम (१५ मात्राएँ), मध्यम (३० मात्राएँ) एवं उत्तम (४५ मात्राएँ)। लिंगपुराण (१।८। ४७-४८) ने नीच उद्घात, मध्यम उद्घात एवं मुख्य के लिए कम से १२, २४ एवं ३६ मात्राओं का काल माना है और कहा है कि तीनों का स्पष्ट परिणाम है क्रम से प्रस्वेद आना, कम्पन होना एवं उत्थान होना (प्रसाद-कम्पनोत्थानजनकरच यथाऋमम्) । मिलाइए मार्कण्डेय० (३६।१६) जिसमें आया है कि इनमें प्राणायाम की विभिन्न मात्राओं के अनुसार कम से प्रवीणता प्राप्त करनी चाहिए (प्रथमेन जयेत् स्वेदं मध्यमेन च वेपयुम्। विषादं हि तृतीयेन जयेद्दोषान् अनुक्रमात् ॥)

यह द्रष्टव्य है कि पतञ्जलि एवं व्यासमाध्य ने पूरक, रेचक एवं कुम्मक नामक विस्थात शब्दों का प्रयोग नहीं किया है, प्रत्युत क्वास, प्रक्वास एवं गतिविच्छेद शब्दों का प्रयोग किया है। ११ इतना ही नहीं, पत-ञ्जलि एवं व्यास ने प्राणायाम में ओम्, गायत्री या व्याहृतियों के जप के विषय में कुछ नहीं कहा है, जैसा कि स्मृतियों एवं पश्चात्कालीन या मध्यकालीन ग्रन्थों में पाया जाता है। एक तीसरी बात पर विचार करना है कि कुछ अन्य पश्चात्कालीन ग्रन्थों में रेचक, पूरक एवं कुम्भक को प्राणायाम के तीन प्रकारों में गिना गया है और योगसूत्र में प्राणायाम के चार प्रकार हैं जिनमें तीन की व्याख्या योगसूत्र २।५० में तथा चौथे की रापर में हुई है।

'रेचक', 'पूरक' एवं 'कुंमक' शब्दों को पर्याप्त प्राचीन माना जाना चाहिए । इनका उल्लेख एवं परि-माषा देवलघर्मेसत्र में है, जैसा कि शंकराचार्य का कथन है (देखिए गत अध्याय २१ की प्रथम पाद-टिप्पणी)। १२

६१. तस्मिन्सति श्वासप्रश्वासयोगंतिविच्छेदः प्राणायामः । बाह्याम्यन्तरस्तम्भवृत्तिदेशकालसंख्याभिः परिवृष्टो बीर्घसूक्मः । बाह्याम्यन्तरिवषयायेक्षी चतुर्यः। यो० सू० (२।४६-५१); सत्यासनजये बाह्यस्य वायो-राचमनं श्वासः कौष्ठस्य वायोनिःसारणं प्रश्वासः तयोगंतिविच्छेदः उभयाभावः प्राणायामः। भाष्य (२।४६ पर)। 'वृत्ति' शब्द का सम्बन्ध बाह्य, आम्यन्तर एवं स्तम्भ से होना चाहिए। यहां पर कुम्मक, जो रेचक के उपरान्त होता है, बाह्यवृत्ति है और वह जो पूरक के उपरान्त होता है, आम्यन्तरवृत्ति कहलाता है । जब न तो रेवक होता है और न पूरक तब स्तम्भवृति कहलाती है। देखिए भी कुवलयानन्द कृत योगमीमांसा (सण्ड ६, पू० ४४-५४, १२६-१४४, २२४-२४७)।

६२. देवल । त्रिविघः प्राणायामः । कुम्भो रेचनं पूरणमिति । निश्वासनिरोधः कुम्भः । अजलनिःश्वासो रेचनम् । निश्वासाध्मानं पूरणमिति । स पुनरेकद्वित्रिमिख्डातैः (उद्घातैः) मृदुर्मन्वस्तीक्ष्णो वा भवति । प्राणापान-ष्यानोवानसमानानां सक्नुद्व्यमनं मूर्यानमा हत्य निवृत्तिश्चोद्वातः ( द्यातः )। इत्यकस्प० ( मोसकाण्ड, पू० १७०) एवं अपरार्क (पू० १०२३)। मिलाइए ब्यासभाष्य 'संस्थाभिः परिबृद्धा एतावव्भिः श्वासप्रश्वासः प्रथम उब्धातस्तं क्रिगृहीतस्यताबद्भि हितीय उब्घातः । एवं तृतीयः । एवं मृदुरेवं मध्य एवं तीत्र इति संस्थापरिबृद्धः । योगसूत्र (३।५०) पर । राजमातंत्र में व्यास्या की गयी है : 'तब्घातो नाम नामिमूलास्प्रेरितस्य वायोः शिरस्यभि- बृहद्योगियाज्ञवल्क्य एवं वाचस्पति ने इनका उल्लेख किया है। विष्णुपुराण (५।१०।१४) न श्चरद् ऋतु के कार्व्यात्मक वर्णन में इलेख के रूप में इनका उल्लेख किया है। इसे प्राणायाम करने के विभिन्न ढंग बतलाये गये हैं।
सरल ढंगों में एक यह है—अँगृठे से दाहिना नासिका-छिद्र बन्द कर लें, बायें नासिका-छिद्र से अपनी शक्ति मर
सांस खींच लें; इसके उपरान्त दाहिने नासिका-छिद्र से सांस बाहर फेंकें; पुनः दाहिने नासिका-छिद्र से सांस लें और
बायें नासिका-छिद्र से सांस बाहर फेंकें। इसे कम-से-कम तीन बार करें। इसे प्रतिदिन दो बार अम्यास में लायें,
विशेषतः प्रातःकाल स्नान करने के उपरान्त या सन्ध्याकाल या चार बार (सूर्योदय के पूर्व, मध्याह्न के समय,
सन्ध्याकाल और अर्घरात्रि में)। आरम्भ में कृम्भक नहीं करना चाहिए। पूरक एवं रेचक में कुछ अम्यास हो
जाने के उपरान्त कृम्भक को रेचक के पश्चात् करना चाहिए। पूरक के उपरान्त कृम्भक का अम्यास बड़ी
सावधानी से करना चाहिए और किसी दक्ष गुठ के निर्देशन में ही ऐसा करना चाहिए।

मनुस्मृति में प्राणायाम की महत्ता गायी गयी है—'एक ब्राह्मण के लिए नियमों के अनुसार एकं व्याहृतियों तथा प्रणव के साथ किये गये तीन प्राणायाम परम तप के समान हैं। जिस प्रकार धातुओं के गलाने से उनके मल जल जाते हैं, उसी प्रकार इन्द्रियों के दोष प्राण (वायु) के निग्रह से मिट जाते हैं। व्यक्ति को प्राणायामों द्वारा दोषों को, घारणा द्वारा पापों को मिटाना चाहिए तथा प्रत्याहार द्वारा संसर्गों को दूर करना चाहिए तथा क्रोध, लोम, ईर्घ्या आदि दोषों को (ब्रह्म का) ध्यान करके मिटाना चाहिए' (मनुस्मृति ६१७०-७२)। और देखिए बृहद्योगियाक (८१२६, ३०, ३२), शंखस्मृति (७११३), वायुपुराण (१०१६३), मागवत० (३१२८), मार्क-ण्डेयपु० (३६११०)। योगसूत्र (२१५२-५३) में आया है कि प्राणायाम के अभ्यास से प्रकाश के आवरण (अर्थात् कलेश) क्षय को प्राप्त होते हैं और योगी का मन घारणा करने के योग्य हो जाता है (ततः क्षीयते प्रकाशावरणम्।

हननम्।' विभिन्न लेखकों ने विभिन्न ढंगों से इस शब्द की व्याख्या की है; देखिए योगमीमांसा (खण्ड २, भाग ३, प्० २२४-२३४)। कभी-कभी पूरक, रेचक एवं कुम्भक को तीन प्राणायाम भी कहा जाता है, और कभी-कभी इन तीनों को मिलाकर एक प्राणायाम कहा गया है। इनमें प्रत्येक पुनः मृदु, मन्द (या मध्यम) एवं तीन्न कहा गया है। देखिए बृह्छोगियाभवल्वय (८१७)—'त्रिविष्यं केचिदिच्छिन्ति तथा च नवधा परे। मृदु मध्याधिमात्रत्वा-देक्षकं त्रिविष्यं भवेत्।।' देखिए विष्णुधर्मोत्तर (३१२८०११)—'रेचकं पूरकं चैव कुम्भकं च तथा द्विजाः। एकस्त्र्य-वस्थो विभ्रेयः प्राणायामो महाफलः।। रेचक-पूरक-कुम्भकेटवित श्वासप्रश्वासयोगंतिविच्छेद इति प्राणायामसामान्य-लक्षणमेतिकि। तथाहि। यत्र बाह्यो वायुराचम्यान्तर्घायंते पूरके तत्रास्ति श्वास-प्रश्वासयोगंतिविच्छेदः। यत्रापि कौटक्य वायुविरच्य बहिर्घःयंते तत्रास्ति श्वासप्रश्वासयोगंतिविच्छेदः। एवं कुम्भकेपीति। वाचस्पति (योगसूत्र २१४० पर); पूरकः कुम्भकश्चैव रेचकस्तदनन्तरम्। प्राणायामस्त्रिधा ज्ञेयः कनीयो मध्यमोत्तमः।। पूरकः कुम्भको रेच्यः प्राणायामस्त्रिक्षणः। बृह्छोगियाज्ञ० (८१६१०)। कुम्भक का नाम इसलिए पड़ा है क्योंकि इसमें जलपूर्णं कुम्भ (घड़ा) से समानता है (जल कुम्भ में स्थिर रहता है)। राजमातंण्ड में व्याख्या है 'तिसम्बलिमव कुम्भे निश्चलतया प्राणा अवस्थाप्यन्ते इति कुम्भकः।' देखिए पाणिनि (४१३६७), 'प्रतिकृतौ च', इवार्षे कन् स्थात् समुदायेन चेत्संज्ञा गम्यते। अतः कुम्भक का अर्थ है 'कुम्भ इव कुम्भकः, कुम्भसदृशस्य संज्ञा।'

६३. प्राणायाम इवाम्भोभिः सरसां कृतपूरकैः । अभ्यस्यतेऽनुदिवसं रेघकाकुम्भकादिभिः ॥ विष्णुपु० (४। १०।१४)।

क्षारणासु च योग्यता मनसः।) गोरक्षशतक (५४) में आया है—'योगी सदा आसन से रोगों को निटाता है, प्राणायाम से पातकों को काटता है तथा प्रत्याहार से मनोविकार दूर करता है। " स्मृतियों में आया है कि पातकों को दूर करने में प्राणायामों से सहायता प्राप्त होती है। देखिए मनु (११।२४८ = विसष्ठ २६।४), बौघायनधर्मसूत्र (१।३१) एवं शंखस्मृति (१२।१८-१६), जहाँ यह आया है कि यदि व्याहृतियों एवं प्रणव (ओम्) के साथ प्रतिदिन १६ प्राणायाम किये जाय तो एक मास में ब्रह्महत्या के पाप से भी छुटकारा मिल जाता है। मनु (११।१६६ एवं २०१) में आया है कि एक प्राणायाम कर लेने से हलके-फुलके दोष दूर हो जाते हैं या गर्च या ऊंट की सवारी करने का दोष दूर हो जाता है या कुत्ता, सियार, अश्व, ऊँट, सुअर या मानव के काटने से उत्पन्न अशुद्धि दूर हो जाती है। याज्ञ० (३।३०४) ने व्यवस्था दी है कि एक सौ प्राणायाम कर लेने से सभी पापों, उपपातकों तथा ऐसे पापों से, जिनके लिए किसी प्रायश्चित्त की कोई व्यवस्था नहीं है, छुटकारा मिल जाता है । मनृ (२।८३=विसष्ठ १०।४) एवं विष्णुधर्मसूत्र (४५।८२) में आया है— 'एक अक्षर (ओम्) परब्रह्म (का प्रतिनिधि) है तथा प्राणायाम परम तप है।'

यह द्रष्टव्य है कि जैनों के महान् आचार्य हेमचन्द्र ने प्राणायामों की मत्संना की है और कहा है कि उनसे मन को आराम नहीं प्राप्त होता। पूरक, कुम्मक एवं रेचक में परिश्रम होता है और प्राणायाम से मुक्ति में रुकावट आती है। देखिए हेमचन्द्र का योगशास्त्र (६ठा प्रकाश, क्लोक ४-५, जैन प्रन्यमाला, सूरत, संवत् १६६५ में प्रकाशित) ।

पूरक के उपरान्त कुम्मक करने से नाड़ियों, हृदय एवं फेफड़ों पर दवाव पड़ता है और असावधानी तथा शीघाता से ऐसा अभ्यास करने से इन शरीरांगों को ऐसी हानि प्राप्त हो जा सकती है जो कभी मिटायी नहीं जा सकती। जो लोग फेफड़ों एवं हृदय के रोगी हैं उन्हें अपने से ही प्राणायाम नहीं आरम्म कर देना चाहिए, प्रत्युत उन्हें किसी दक्ष व्यक्ति से परामर्श ले लेना चाहिए। बहुत पहले स्वामी विवेकानन्द ने योग के विद्यायियों से यह कहा है कि उन्हें यह जान लेन चाहिए कि गुरु से सीघा सम्पर्क स्थापित करके ही वे योगा-म्यास करें। कुछ अपवाद हो सकते हैं, किन्तु बिना गृह के योग का ज्ञान प्राप्त करना अच्छा नहीं है। योगसूत्र में कुल १६५ सूत्र हैं, जिनमें केवल ५ सूत्र (२।४६-५३) प्राणायाम-सम्बन्धी हैं, और ये ५ सूत्र भी सामान्य रूप वाले ही हैं। इससे प्रकट होता है कि पतञ्जलि ने यह चाहा है कि योगी केवल इन सूत्रों को पढ़कर या सुनकर ही प्राणायाम का अम्यास न आरम्म कर दे, प्रत्युत किसी प्रवीण एवं दक्ष योगी के निर्देश में ही ऐसा करे।

यह द्रष्टव्य है कि पतञ्जलि ने प्राणायाम के लिए यह नहीं व्यक्त किया है कि उसके साथ ओम् या गायती मन्त्र का मीन या मन्द जप हो। किन्तु स्मृतियों ने सन्ध्यावन्दन के बीच में प्रतिदिन प्राणायाम की व्यवस्था दी है। याज्ञ० (१।२२) में आया है कि तीन उच्च वर्णों के लोगों को अतिदिन स्नान करना चाहिए, मन्त्रों (ऋ॰ १०।६।१-३), आपो हिष्ठा आदि) के साथ मार्जन करना चाहिए, प्राणायाम करना चाहिए, सूर्य की पूजा एवं गायत्री का जप (ऋ॰ ३।६२।१०) करना चाहिए, प्राणायाम में व्याहृतियों के साथ गायत्री का तीन बार जप करना चाहिए, प्रत्येक गायत्री पाठ के पूर्व ओम् और उपरान्त शिरस् होना चाहिए। याज्ञ द्वारा

६४. आसनेन रुको हन्ति प्राणायामेन पातकम् । विकारं मानसं योगी प्रत्याहारेण सर्वदा ।। गोरकातक

व्यवस्थित प्राणायाम आजकल प्रातः एवं सायं काल की संघ्या में किया जाता है। ओम् या मन्त्र के मौन जप के साथ प्राणायाम सगर्भ या सबीज कहलाता है। बिना ओम् एवं मन्त्र के जो प्राणायाम होता है उसे अगर्भ या अबीज कहा जाता है। सबीज दोनों में अधिक अच्छा माना गया है। शान्ति० (३०४।६=३१६।६-१० चित्रशाला संस्करण) ने सगुण एवं निर्गुण प्राणायाम की उल्लेख किया है। योगमाष्य (योगसूत्र २।५२) ने एक उद्धरण दिया है—'प्राणायाम से बढ़कर कोई तप नहीं है, इससे मलों की विशुद्धि होती है और ज्ञान की दीप्ति चमक उठती है' (तपो न परं प्राणाय मात्ततो विशुद्धि मंलानां दीप्तिश्च ज्ञानस्य)।

हठयोगप्रदीपिका (२।४४) ने प्राणायाम के आठ प्रकार बतलाये हैं। दो अत्यन्त महत्त्वपूर्ण, यथा— उन्जायी एवं भस्त्रिका का वर्णन श्री कुवलयानन्द ने अपनी पुस्तक 'प्राणायाम' के अध्याय ४ (पृ० ६७-६८) एवं अध्याय ६ (पृ० १०१-११५) में किया है और अन्य छह, यया—सूर्यभेदन, शीरकारी, शीतली, श्रामरी, मूर्च्छा एवं प्लाबिनी का उल्लेख उस पुस्तक के माग २ में हुआ है। हठयोगप्रदीपिका (२।४८-७०) ने इन आठ प्राणायामों का विस्तृत वर्णन उपस्थित किया है। हम यहाँ पर स्थानामाव से उनका उल्लेख नहीं करेंगे।

हा॰ रेले ने अपने ग्रन्थ 'मिस्टिरिएस कुण्डलिनी' में स्वयंसंचालित स्नायु-मण्डल का चित्र खींचा है, जो पाश्चात्य शरीर-विज्ञान के अनुरूप है। उसी चित्र में उन्होंने ६ चक्र भी प्रदिशत किये हैं और उनके स्थान भी बतलाये हैं। इतना ही नहीं, उन्होंने सहस्रारचक्र भी बनाया है। उन्होंने प्रतिपादित किया है कि कण्डलिनी दाहिनी 'बंगस' स्नाय है, जो उनकी मौलिक घारणा है। उनकी पुस्तक बड़ी मनोरम है और उहोंने योगा-म्यास से सम्बन्धित एक विशद क्षेत्र की खोज की है। उन्होंने पाश्चात्य शरीर-विज्ञान का गम्भीरता से अध्ययन किया है, किन्तु मुमिका में उन्होंने यह स्वीकार किया है कि भारतीय योगाम्यास-सम्बन्धी उनकी व्याख्याएँ सम्मावित निर्देश मात्र हैं। किन्तु यह अवलोकनीय है कि सर जॉन वुड्रीफ महोदय ने, जिन्होंने मारतीय योग एवं तन्त्र ग्रन्थों का गम्भीर अध्ययन किया है और जिन्होंने डा॰ रेले के ग्रन्थ पर प्राक्कथन लिखा है, यह स्पष्ट कह दिया है कि डा॰ रेले की कुण्डलिनी-सम्बन्धी स्थापना उनको स्वीकार्य नहीं हो सकती । डा॰ उड़ीफ का कथन है कि कुण्डलिनी कोई स्नायु नहीं है और न कोई शारीरिक या मानसिक पदार्थ ही है, प्रत्युत वह दोनों के लिए एक आधार मात्र है। श्री कुवलयानन्द ने डा॰ रेले की पुस्तक की चर्चा करते हुए (प्राणायाम, माग १ प्० ५७) यह लिखा है कि डा॰ रेले ने प्रयोगशाला में कोई प्रयोग नहीं किया और न उन्होंने योग के विद्यारियों से परामर्श ही ग्रहण किया, अतः उनकी बातें सिव्या हैं। श्री कुवलयानन्द ने यह भी कहा है कि स्वामी विवेकानन्द के राजयोग-सम्बन्धी भाषण भी डा॰ रेले के ग्रन्थ में पाये जाने वाले दोषों से खाली नहीं हैं। स्वामी कुवलयानन्द (पृ॰ १२१-१२६) ने स्वास्थ्य, फेफड़ों की स्वस्थ क्रियाओं, पाचन-सम्बन्धी अंगों, हृदय, प्लीहा, वृक्क आदि की स्वस्थ कियाओं के लिए प्राणायाम को बहुत उपयोगी ठहराया है। उनके मत से प्राणायाम का आध्यात्मिक महत्त्व बहुत बड़ा है।

प्रत्याहार की परिमाषा योगसूत्र २।५४ में हुई है ६५ — 'जब इन्द्रियों का अपने विषयों से संयोग या सम्पर्क नहीं होता (अर्थात् वे उनसे पृथक् कर ली जाती हैं या लौटा ली जाती हैं, क्योंकि मन का निरोध

६४. स्वविषयासंप्रयोगे चित्तस्वरूपानुकार इवेन्द्रियाणां प्रत्याहारः । ततः परमा वश्यतेन्द्रियाणाम् । यो० सू (२।४४-४४) । 'प्रत्याहार' शब्ब प्रति+आ+ह ते बना है । राजमार्तण्ड में व्याख्या है—'इन्द्रियाणि विषयेभ्यः प्रतीयमानीयन्तेस्मिन्निति प्रत्याहारः ।' प्रत्याहार का शाब्दिक अर्थ है 'पीछे ले आना, लौटा लाना ।' भाष्य में व्याख्या

हो चुका है) और इस प्रकार वे स्वयं चित्त (मन) के अनुरूप हो उठती हैं, तब प्रत्याहार होता है।' जब चित्त, हा पुना प्र योगी द्वारा निरुद्ध कर लिये जाने पर, इन्द्रिय-विषयों, यथा—स्वर (शब्द), स्पर्श, रूप, रस (स्वाद) एवं गन्ध से संयुक्त नहीं रहता और ज्ञानेन्द्रियाँ भी उससे पृथक् हो जाती हैं (या असम्बन्धित हो जाती हैं) तो इन्द्रियाँ स्वयं चित्त के अनुरूप हो उठती हैं (इसी से सूत्र में 'अनुकार इव' शब्दों का प्रयोग हुआ है)। इस (असंप्रयोग) से इन्द्रियों पर पूर्ण अधिकार प्राप्त हो जाता है। मावना यह है कि इन्द्रियविषयों से चित्त को हटाने पर इन्द्रियाँ भी उनके संयोग से हट जाती हैं। जब चित्त एकाग्र हो जाता है तो इन्द्रियाँ चित्त के साथ ही विषयों (अर्थात् पदार्थों) का परिज्ञान नहीं करतीं। प्रत्याहार चित्त की बाह्य क्रियाओं (बहिर्गामी गतियों) का निरोघ है और इन्द्रियों के दासत्व से इसे स्वतन्त्र करना है। शान्ति० (१८८।४-७=१६४।६-७ चित्रशाला) में भी ऐसा आया है। विष्णुपुराण (५।१०।१४) ने प्रत्याहार की ओर संकेत किया है ('इन्द्रियाणीन्द्रियार्थेम्य: प्रत्याहार इवाहरत्', अर्थात् जिस प्रकार प्रत्याहार इन्द्रियों को उनके विषयों से दूर हटाता है उसी प्रकार शरद ने जलों की मलिनता दूर कर दी) । ६६ वाचस्पति ने विष्णुपुराण से दो क्लोक उद्घृत किये हैं जिनमें योगसूत्र के ही विशिष्ट शब्द प्रयुक्त हैं, सम्मवतः इस पुराण ने योगसूत्र से ही आधार लिया है। देवलधर्मसूत्र ने प्रत्याहार की व्याख्या की है—'जब मन अपने अणुत्व (सूक्ष्मत्व), चापल्य, लाघव (विचारशून्यता) या अपनी शक्ति के फलस्वरूप योगग्रष्ट हो जाता है तो उसे (चित्त या मन को) पुनः आत्मा की ओर लाकर उसमें (आत्मा में) प्रतिष्ठापित करना ही प्रत्याहार है। कूर्मपुराण (२।११।३८) ने इसकी परिमावा यों की है—'प्रत्याहार उन इन्द्रियों का निग्रह है जो स्वभावतः इन्द्रियविषयों से आकृष्ट हो उठती हैं।' देखिए शान्ति० (२३२।१३)।

है—'स्विवषयसंप्रयोगाभावे चित्तस्वरूपानुकार इवेति चित्तनिरोधे चित्तविश्रवद्वानीन्द्रियाणि नेतरेन्द्रियजयबद्रपा-यान्तरमथेक्षन्ते । यथा मधुकरराजं मिक्षका उत्पतन्तमन्त्पतिन्त निविशन्तमन् निविशन्ते तथेन्द्रियाणि चित्तनिरोधे निरुद्धानीत्येष प्रत्याहारः ।' मघुकरराज एवं मघु निकालने वाली मिलकाओं का उदाहरण प्रश्नोपनिषद् (२।४) में भी आया है—'तद्यया मिकका मघुकरराजानमुरकामन्तं सर्वा एवोत्कामन्ते तरिमश्च प्रतिष्ठमाने सर्वा एव प्रातिष्ठन्ते । एवं वाझमनश्चक्षुःश्रोत्रं च।' यह सूत्र कई प्रकार से विवेचित हुआ है, किन्तु भाष्य ने जैगीषव्य के मत का अनुसरण किया है।

६६. शब्दादिष्वनुषक्तानि निगृह्याक्षाणि योगवित्। कुर्याच्चित्तानुकारीणि प्रत्याहारपरायणः ॥ वश्यता पर-मा तेन जायते निश्चलात्मनाम् । इन्द्रियाणामवश्यस्तैनं योगी योगसाघकः ॥ विष्णुपु० (६।७।४३-४४); कृत्यकत्य० (मोक्षकाण्ड, पू० १७३) एवं अपरार्क (पू० १०२५) ने भी इसे उद्भृत किया है। मार्कच्डेय पु० (३६१४१, कलकत्ता संस्करण, ३६।४१-४२, बॅक० संस्करण) में आया है-विव्यविग्योऽनिवृत्तानि यदसाणि यतात्मिनः। प्रत्याह्मियन्ते योगेन प्रत्याहारस्ततः स्मृतः ॥ कृत्यकल्प० (मोक्षकाण्ड, पृ० १७३)।

६७. अणुत्वाच्चापत्यात्लाघवाबद्वलवत्त्वाद्वा योगम्मप्टस्य मनसः पुनः प्रत्यानीयार्थे योजनं प्रत्याहारः। देवल (कृत्यकल्प० मोक्ष०, पृ० १७३); अपरार्क (पृ० १०२५) ने इसे हारीत का माना है। इन्द्रियाणां विचरतां विषयेषु स्वभावतः । निग्रहः प्रोच्यते सद्भिः प्रत्याहारस्तु सत्तम ॥ कूर्मपुराण (२।११।३८) । स्कन्द०, काशीलण्ड (४१।१०१); इन्द्रियाणां हि चरतां विषयेषु यवृच्छया । यत्प्रत्याहरणं युक्त्या प्रत्याहारः स उच्यते ॥ 'युक्त्या' का

अर्थ है 'विषयदोषदर्शनेन'।

योगसूत्र का तृतीय पाद विभूति-पाद (वह पाद जो योगी की अलौकिक शिक्तयों का विवेचन करता है) कहलाता है। 'विभूति' शब्द प्रश्नोपनिषद् (४।४) में आया है और वहाँ कहा गया है कि जो व्यक्ति द्विमात्र ओम् का ध्यान करता है वह चन्द्रलोक में जाता है, जहाँ वह विभूति का आनन्द लेता है और पुनः इस पृथिवी पर चला आता है। यहाँ 'विभूति' शब्द का अर्थ सम्भवतः समृद्धिमय जीवन है। तृतीय पाद में सर्वप्रथम योग के आठ अंगों में अन्तिम तीन का विवेचन है। आठ अंगों में प्रथम पाँच को बहिरंग (संप्रज्ञात समाधि के परोक्ष सहायक) कहा जाता है और अन्तिम तीन को अन्तरंग (किन्तु ये मी निर्बीज योग के सन्दर्भ में बहिरंग कहे जाते हैं। क्योंकि निर्बीज योग इन तीनों अर्थात् धारणा आदि के अमाव में भी स्थापित हो सकता है) कहा जाता है। ये तीनों हैं—धारणा, ध्यान एवं समाधि और जब इन तोनों का अम्यास एक ही विषय या पदार्थ पर किया जाता है तो इन्हें संयम कहा जाता है जो योगशास्त्र का एक पारिमाधिक शब्द है। कई प्रकार के संयम के परिणाम ही विभूतियाँ हैं। तृतीय पाद में १६ से ५२ तक के अधिकांश सूत्रों में पतञ्जिल ने इन तीन शब्दों के स्थान पर 'संयम' शब्द का ही प्रयोग किया है।

धारणा, ध्यान एवं समाधि योग के अन्तरंग अंग हैं और वे एक-के पश्चात् एक आने वाली अवस्थाए हैं, पूर्ववर्ती के पश्चात् उत्तरवर्ती अंग आता है। किसी एक स्थल या बिन्दु या पदार्थ पर चित्त को बाँघना धारणा है (देशवन्वश्चित्तस्य घारणा)। माध्य में व्याख्या र्र्ड है वि कि चित्त को शरीर के कुछ विशिष्ट अंगों पर लगाना चाहिए, यथा नामिचक, हृदय-पुण्डरीक (कमल), सिर, ज्योति (आँख में), नासिका का अग्रमाग, जीम का अग्रमाग आदि तथा उसे (चित्त को) बाह्य वस्तुओं (यथा—देवों की विभिन्न आकृतियों अथवा प्रतीकों) पर लगाना चाहिए। इस अवस्था में चित्त को स्थिर रूप से वरण की हुई वस्तु पर योगाम्यास करने वाले की इच्छा-शक्ति द्वारा निश्चित किये हुए काल तक लगाना चाहिए। इस अवस्था में तीन तत्त्व हैं, यथा—कर्ता, विषय एवं घारणा की किया। दूसरी अवस्था है ध्यान, जिस पर हम थोड़ी देर के पश्चात् विवेचन उपस्थित करेंगे। मार्कण्डयपुराण (३६।४४–४५=३६।४४–४५ कलकत्ता संस्करण) ने योगी के शरीर के विभिन्न अंगों पर की गयी इन घारणाओं का उल्लेख किया है जो पतञ्जिल द्वारा प्रयुक्त बहुवचनान्त घारणाओं (घारणासु च योग्यता मनसः, योगसूत्र २।४३) का मानो समर्थन किया है। आद्वमेधिकपर्व (१६।३७) एवं शान्तिपर्व

६८. देशबन्धिश्वसस्य धारणा । तत्र प्रत्ययंकतानता ध्यानम् । योगसूत्र (३११-२); इस पर भाष्य इस प्रकार है—नाभिचके हृदयपुण्डरीके मूर्धिः ज्योतिषि नासिकाग्रे जिल्लाग्र इत्येवमादिषु देशेषु बाल्ये दा दिख्ये चित्तस्य वृत्तिमात्रेण बन्ध इति धारणा । तिस्मन्देशे ध्येयालम्बनस्य प्रत्ययस्यंकतानता सदृशः प्रवाहः प्रत्ययान्तरेणापरामुख्ये ध्यानम् । लिगपु० (१।६।४२-४३) में योगसूत्र के शब्दों की प्रतिष्वित है—'वित्तस्य धारणा प्रोक्ता स्थानक्षन्धः समासतः । . तत्रकिवित्तता ध्यानं प्रत्ययान्तरविज्ञतम् । जपनिषदों ने हृदय को कमल (पुण्डरीक) कहा है (देखिए छा० उप० ६।१११; वे० सू० १।३।१४-२१ पर शंकराचार्यं का भाष्य—दहर उत्तरेम्य. . . आदि) । 'ज्योतिषि' सम्भवतः आंख के पुरुष की ओर अथवा अपने हृदयस्य भगवान ।की ओर संकेत करता है (छान्दोग्य० ६।७।४ या ६।१४।१—य एषोऽक्षिण पुरुषो दृश्यत एष आत्मेति होवाच) । वाचस्पति ने 'बाल्ये वा विषये' की व्याख्या विष्णुपुराण (६।७।७७-६२) के कतिपय श्लोकों को उद्धत कर के की है, जहाँ विष्णु के रूप के ध्यान करने का उल्लेख है; विष्णु के स्वरूप की यों चर्चा है—सदय मुख, कमल के समान आँखें, कानों में कृष्डल, छाती पर श्रीवत्स रत्नाभूषण, चार या आठ लम्बे-लम्बे हाथ, पीत वस्त्र, हाथों में शंक्ष, धन एवं गदा।

(१८८।८-१२=१६५।८ चित्रशाला संस्करण) में मी ऐसा आया है। याज्ञवल्बयस्मृति (३।१६८-२०१) ने संक्षेप में ही आसन से लेकर घारणा एवं ध्यान तक के अंगों का उल्लेख किया है, यथा-'योगी को न अधिक उच्च और न अधिक नीचे आसन पर विराजमान होकर, अपने पाँवों को उत्तान करके दोनों जाँघों पर रखकर एवं बायीं हथेली (जो उत्तान दाहिने पाँव पर रखी हुई है) पर दूसरी (दायीं) हथेली (जो उत्तान है) को रखकर, मुख को थोड़ा ऊपर रखकर एवं शरीर को छाती से मिलाकर, आँखें बन्द करके, रज एवं तम से छुटकारा पाकर, ऊपरी एवं निचली दन्तपंक्तियों को पृथक्-पृथक् रखकर, जिह्वा को तालु में सटाकर, शरीर में किसी प्रकार का कम्पन न लाकर (अर्थात् शरीर को निश्चल रखकर), मुख को बन्द कर, इन्द्रियों को विषयों से दूर रखकर, दो प्रकार का या तीन प्रकार का २४ या ३६ मात्राओं वाला प्राणायाम करना चाहिए, उस प्रमु की, जो हृदय में दीप के समान स्थित है, चिन्ता करनी चाहिए (अर्थात् ध्यान करना चाहिए) तथा उस प्रमु में घारणा के रूप में चित्त को लगाना (टिकाना) चाहिए। देवल का कथन है कि शरीर, इन्द्रियों, मन, बुद्धि एवं आत्मा का निरोघ करना ही घारणा है (अपराकं पृ० १०२५ एवं कृत्यकल्प०, मोक्ष०, पृ० १७४ द्वारा उद्घृत)।

जिसकी चिन्तना की जाय उस विषय के परिज्ञान की एकाग्रता (निरन्तर प्रवाह अथवा चलते रहने वाली स्थिति) ही, जिसमें किसी अन्य मावना या परिज्ञान का अमाव हो ध्यान है। उपनिषदों ने ध्यान पर बल दिया है, यथा-माण्डूक्योपनिषद् (२।२।६) में आया है-'ओम् के रूप में आत्मा का घ्यान करो'; बु० उप० (२।४) में प्रसिद्ध वचन है- आत्मा द्रष्टव्य (देखें जाने योग्य) है, श्रोतव्य (सुने जाने योग्य) है, मन्तव्य (समझा जाने वाला) एवं निदिध्यासितव्य (जिसकी चिन्तना की जाय) है। छा॰ उप॰। (७।६।२) में घ्यान शब्द 'एक ही विषय पर सभी विचारों को केन्द्रित करने' के अर्थ में प्रयुक्त है। इने श्वेताश्वतरोपनिषद (११३) एवं गीता (१८।४२) ने व्यानयोग का उल्लेख किया है। और देखिए शान्ति॰ (१८८।१३=१६४। १३-१८ चित्रशाला), देवलघर्मसूत्र (कृत्यकल्प०, मोक्ष०, पृ० १८१), विष्णुपुराण (६।७।६१, वाचस्पति, कृतकल्प०; मोक्ष० पृ० १७५) । अवरार्क (पृ० १०२५-२७) ने विष्णुघर्मसूत्र के अध्याय ६७ से उद्धरण दिया है, जिसमें कहा गया है कि योगी को उस सर्वज्ञ, विमु एवं सर्वशक्तिमान् प्रमु का घ्यान करना चाहिए, जो तीनों गुणों (सत्त्व, रज एवं तम) से हीन है, २४ तत्त्वों के ऊपर है, जो इन्द्रियातीत है और यदि वह एक बार रूपहीन प्रमु पर घ्यान लगाने में असमर्थ हो तो उसे कमशः पृथिवी एवं अन्य तत्त्वों, मन, बुद्धि, आत्मा, अव्यक्त से अपर उठना चाहिए; यदि वह इतना भी न कर सके तो उसे उस व्यक्ति का व्यान करना चाहिए जो उसके हृदय (कमल) में दीप के समान है; यदि यह असम्भव हो तो उसे उस वासुदेव का ध्यान करना चाहिए जिसकी छाती (वक्ष) पर वनमाला है, जिसके हाथों में शंख, चक्र, गदा एवं पद्म हैं। विष्णुधर्मसूत्र ने इतना

६६. आत्मा वारे द्रष्टव्यः श्रोतथ्यो मन्तव्यो निविध्यासितव्यः । बृह० उप० (२।४।५); औमित्येवं ध्यायय आत्मानम् । मुण्डक० (२।२।६) । नि के साथ ध्यै मिलकर निविध्यासितव्य बना है । छा० उप० (७।६।२) में आया है—ध्यानं वाव चित्ताद् भूयः। ध्यायतीव पृथिवी . . . ध्यायन्तीव देवमनुष्याः, तस्माद्य इहं मनुष्याणां महत्तां प्राप्नुवन्ति ध्यानापादांशा इवंव ते भवन्ति । . . .ध्यानमुपास्त्वेति । पृथिबी उसी प्रकार गतिहीन है जिस प्रकार गम्भीर ध्यान में एक योगी निश्चल (गतिहीन) यहता है, और इसी से ऐसा कहा गया है: 'पृथिबी मानो ध्यान में मन्त है।

और जोड़ दिया है कि वह (योगी) जिसका घ्यान करता है उसकी उपलब्ध करता है, और यही घ्यान का रहस्य है। इससे प्रकट होता है कि घ्यान या तो सगुण होता है या निर्गुण, जैसा कि पद्मपुराण के ४।८४।-८०-८६ (निर्गुण) एवं ४।८४।८८-६६ (सगुण) में आया है, या साकार एवं निराकार होता है, जैसा कि पद्मपुराण (२।८०।७०, ७०-७८) में व्यक्त किया गया है। और देखिए विष्णुपुराण (६।७।७८-६०), स्कन्द० (काशीखण्ड ४१।१६), नर्रासहपुराण (१७।११-२८, २६।१७); कृत्यकल्पतरु, मोक्ष० (पृ० १६१-१६२); शंख-स्मृति (७।१६)। घ्यान की अवस्था में केवल कर्ता (योगी) एवं विषय (ध्यान के विषय) में द्वैष्ठ पाया जाता है, विषय पर मन को बाँघन के प्रयास की चेतनता नहीं पायी जाती, जैसा कि घारणा में होता है।

समाधि वह अवस्था है जिसमें केवल ध्येय ही प्रकाशित रहता है और ध्यान, ऐसा प्रतीत होता है, स्वयं शून्य हो गया है, क्योंकि उस स्थिति में ध्यान का ध्येय से पृथक् कोई ज्ञान या मास नहीं रहता। ७० समाधि में ध्यान उस स्थिति तक पहुँच जाता है कि केवल ध्येय की प्रतीति होने लगती है और ध्यानकर्ता को ध्यान करने की मावना की चेतनता नहीं रहती, क्योंकि ध्येय पूर्णरूप से ध्यानकर्ता को अपने में विलीन कर लेता है। योगी ध्येय से इस प्रकार घुल-मिल जाता है कि उसे इसका मास ही नहीं होता कि वह किसी वस्तु या विषय पर सोच रहा है या ध्यान दे रहा है। 'स्वरूपशून्यमिव' (योगसूत्र ३।३) का यही तात्पर्य है। समाधि में ध्यानकर्ता एवं ध्येय, व्यक्ति एवं परमात्मा पूर्णत्या एक हो जाते हैं और ध्येय से ध्यानकर्ता की पृथक् मावना का लोप हो जाता है। 'समाधि' शब्द प्राचीन उपनिषदों में कहीं मी उल्लिखित नहीं है, केवल मैत्रायणी उपनिषद् में इसका उल्लेख है (२।१८)। गीता |(२।५३-५४), वनपर्व (३।११) एवं शान्तिपर्व (१६५।१६-२०, चित्रशाला) में यह शब्द आया है। विष्णुपुराण (६।७।६२) में कहा गया। है कि वही समाधि कहलाती है जब मन ध्यान के फलस्वरूप उसके (परमात्मा के) वास्तिक स्वरूप को धारित कर लेता है और जिसमें (ध्येय, ध्यानकर्म एवं ध्यानकर्ता के) पृथक् भास का अभाव हो जाता है। अभि संप्रकात समाधि में

७०. तदेवार्थमात्रिनर्भासं स्वरूपशून्यमिव समाधिः। त्रयमेकत्र संयमः। तदिप बहिरंगं निर्वोजस्य। योगसूत्र (३१३, ४,६)। ध्यानमेव ध्येवाकारिनर्भासं प्रत्ययात्मकेन स्वरूपेण शून्यमिव यदा भवति ध्येयस्वभावावेशात्
तदा समाधिरित्युच्यते। तदेतद् धारणा-ध्यान-समाधित्रयमेकत्र संयमः। एकविषयाणि त्रीणि साधनानि संयम
इत्युच्यते। तदस्य त्रयस्य तान्त्रिकी परिभाषा संयम इति। तदप्यन्तरंगं साधनत्रयं निर्वोजस्य ययोगस्य बहिरंगं
भवति। कस्मात्, तदभावे भावात्। ११७ योगसुधाकर, ११६ असंप्रज्ञात। राजमार्तण्ड ने 'समाधि' शब्द की ध्याख्या
को है—'सम्यगाधीयते एकाग्रीत्रियते विकोपान् परिहत्य निर्दे यत्र स समाधिः। योगसूत्र (३१३) पर सदाशिवेन्द्र
सरस्वती के योगसुधाकर (पृ० ११६) में संप्रज्ञात एवं असंप्रज्ञात समाधि का अन्तर इस प्रकार समझाया गया
है—'बह्माकारमनोवृत्तिप्रवाहोऽहंकृति विना। संप्रज्ञातसमाधिः स्यात् ध्यानाभ्यासप्रकर्षतः।। इति ।..., परवैराग्यपूर्वकं निरोधप्रयत्नेत तस्थापि निरोधे सर्ववृत्तिनिरोधान्निर्वोजः समाधिभवति। तदुक्तम्। मनसो वृत्तिशून्यस्य
बह्माकारतया स्थितिः। याऽसंप्रज्ञातनावासी समाधिरभिधीयते।। इत्येष विभागो ब्रष्टव्यः।

७१. तस्यैव कल्पनाहीनं स्वरूपग्रहणं हि यत्। मनसा ध्यानिन्ध्याद्यं समाधिः सोऽभिधीयते ॥ विष्णुपु॰ (६।७।६२); वाचस्पति, कृत्यकल्प॰ (मोक्ष॰ पृ॰ १७४) एवं अपरार्क (पृ॰ १०२६, जिसने ध्याल्या की है— 'तस्य ब्रह्मणः कल्पनाहीनं ध्येयं ध्यानं ध्यातेति भेदप्रत्यय रहितं. आदि) ने उद्धृत किया है। लिगपुराण (१।६।४४) में आया है— 'चिद्भासमर्थमात्रस्य देहशून्यमिव स्थितम्। समाधिः सर्वहेतुश्च प्राणायाम इति स्थितः॥'

ये तीनों (धारणा, घ्यान एवं समाधि) प्रत्यक्ष सहायक हैं, किन्तु असंप्रकात समाधि में परोक्ष रूप से सहायक हैं, क्योंकि यह इनके अमाव में भी हो जाती है। हट्योगप्रदीपिका (४।७) में आया है--'समाघि वह कहलाती है जब कि जीवात्मा एवं परमात्मा में ऐक्य स्थापित हो जाता है और समी संकल्पों का लोप हो जाता है ।'<sup>७२</sup> सबीज एवं निर्बोज समाघि सविकल्प एवं निर्विकल्प समाधि के सदृश ही है, जैसा कि वेदान्तसार द्वारा परिमाषित है। संप्रज्ञात समाघि की चार कोटियाँ हैं, यथा—सिवतकं, निर्वितकं, सिवचार एवं निर्विचार । देखिए इस अध्याय की पाद-टिप्पणी सं० ३१ 'गी' शब्द के द्वारा निर्देशित 'गी' नामक वस्तु एवं घारणा या मावना (ज्ञान) कि 'यह गौ है', वास्तव में तीन पृथक् विषय हैं, किन्तु उनका मिश्रित मास होता है। यदि कोई योगी किसी विषय पर एकाग्र होता है और उसकी बुद्धि इन उपर्युक्त तीन बातों से सचेत है तो यह सवितकं समाधि कही जायगी (योगसूत्र १।४२) । अन्य प्रकारों के लिए देखिए पाद-टिप्पणी ३१ एवं नीचें । असंप्रज्ञात समाघि में योगी के अन्दर अन्तिम सत्ता उदित होती है, प्रकृति उसे किसी भी प्रकार से प्रमावित नहीं करती, उसका आत्मा स्वयं अपने में स्थित रहता है और व्यक्तित्व के विषय में सचेत भी नहीं रहता और न आनन्द की ही अनुमृति करता है, सब कुछ चित् या चित्शक्ति होती है और कुछ नहीं। हम यहाँ पर समाधि की विभिन्न अव-स्थाओं का विशद विवेचन नहीं करेंगे, क्योंकि हमारा सम्बन्ध है धर्मशास्त्र पर होने वाले योग के प्रमाव से, न कि योग सम्वन्धी विस्तृत विवेचन से । गोरक्षशतक में समाधि की अन्तिम अवस्था का वर्णन इस प्रकार है-'समाधि में समायुक्त योगी को गन्ध, रस, रूप, स्पर्श या स्वर का मास नहीं होता और न उसे अपने एव अन्यों में कोई अन्तर दीखता है; ब्रह्मवित् लोग इसे निर्मल, निश्चल, नित्य, निर्मण, विशाल व्योम के समान विस्तृत, विज्ञान एवं आनन्द समझते हैं; योगवित परम पद में उस नित्य अद्वयता को प्राप्त होता है, जैसा कि दुग्ध में दुग्ध, घृत में घृत एवं अग्नि में अग्नि डालने से ऐक्य होता है।' अ

यह द्रष्टव्य है कि घारणा, घ्यान एवं समाघि में जो प्रमुख वल लगाया जाता है वह मानसिक है। बाह्य दशाएँ अभ्यास में अवस्य सहायक होती हैं, किन्तु हैं वे गौण ही । जैसा कि हमने ऊपर देख लिया है, शौच, सन्तोष, तंप, ब्रह्मचर्य, कुछ सरल आसन, वैशम्य, मोजन के विषय में उसके गुण एवं मात्रा सम्बन्धी रोक-ये सव मुख्य बाह्य या शारीरिक दशाएँ हैं। घारणा, घ्यान एवं समाधि के अभ्यास के साथ योगी कुछ अलीकिक शक्तियों (विमृतियों) का विकास कर सकता है, जिनकी उसे उपेक्षा करनी होती है, क्योंकि वे ध्येय की प्राप्ति में रुकावटें उत्पन्न करती हैं (योगसूत्र ३।३६)। ऐसा पतञ्जलि का कथन है, किन्तु अधिकांश योगियों की दृष्टि में सिद्धियाँ योग के महत्त्वपूर्ण अंग हैं और योगसूत्र के १६४ सूत्रों में ३५ सूत्र (३।१६-५०) सिद्धियों

७२. तत्समं च द्वयोरंषयं जीवात्मपरमात्मनोः। प्रनष्टसर्वसंकल्पः समाधिः सोऽभिघीयते।। ह० यो० प्र०

(४।७)। और देखिए स्कन्द० (काशीखण्ड, ४७।१२७), जहाँ यही बात दी गयी है। ७३. न गन्धं न रसं रूपं न स्पर्शं न च निःस्वनम् । आत्मानं न परं वेत्ति योगी युक्तः समाधिना ॥ निर्मलं निश्चलं नित्यं नििक्त्यं निर्गुणं महत्। व्योम विज्ञानमानन्वं ब्रह्म ब्रह्मदिवो विदुः ॥ दुग्धे क्षीरं घृते सॉपरग्नौ विह्निर-वार्पितः। अद्वयत्वं व्रजेन्नित्यं योगवित्परमे पदे।। गोरक्षशतक (श्लोक ६७,६६-१००) । प्रथम श्लोक हठयोग-प्रदीपिका (४११०८) में भी है। मिलाइए क्वेताक्वतरोपनिषद् (६।१६) 'निष्कलं निष्त्रियं'; कठोपनिषट् (३।१४): अशब्दमस्पर्शमरूपमध्ययं; विज्ञानमानन्दं ब्रह्म, वृह० उप० (शक्ष्मः) एवं स्वेतास्व० उप० (शश्र्य): 'तिलेख तैलं. . . चाग्निः' एवं 'दुग्धे सीरं. . . आदि।'

के उल्लेख में लगे हैं, तो ऐसा प्रतीत होता है कि सिद्धियाँ योग के महत्त्वपूर्ण अंग अवश्य हैं। वैखानसस्मातंसूत्र में आया है कि योगी लोगों के बीच से अचानक अदृश्य हो सकता है, बहुत दूर की वस्तुओं को देख सकता

है तथा बहुत दूर का स्वर सुन सकता है।

योगसूत्र के पाद ३ में उल्लिखित सभी संयमों के परिणामों का उल्लेख अनावश्यक है। उदाहरणस्वरूप कुछ दिये जा रहे हैं। हाथी की शक्ति पर संयम करने से व्यक्ति हाथी की शक्ति प्राप्त कर सकता है (३।२४), सूर्य पर संयम करने से सात लोकों का ज्ञान हो सकता है (३।२६), चन्द्र के संयम से तारों की व्यवस्था का ज्ञान हो सकता है (३।२७), नाभिचक के संयम से शरीर की व्यवस्था (३।२६ यथा तीन दोष—वात, पित्त एवं कफ तथा सात घातुएँ—चर्म, रक्त, मांस, स्नायुओं, अस्थियों, मज्जा एवं वीर्य) का ज्ञान हो सकता है। स्यूल, स्वरूप, सूक्ष्म (तन्मात्राएँ), अन्वय एवं पञ्चभूतों के संयम से तत्त्वों पर जय होती है और इस जय से अणिमा आदि सिद्धियों का उदय होता है और शरीर में सिद्धि की उपलब्धि होती है। (यथा—पृथिवी अपने कठोर पाषाण-खण्डों से योगी को मीतर जाने से रोक नहीं सकती, अग्नि जला नहीं सकती आदि-आदि)। अर्थ शिश्च में पतञ्जिल का कथन है कि सिद्धियाँ पाँच रूपों में उदित होती हैं, यथा—(१) कुछ शरीरों में जन्म लेने (यथा पक्षी के रूप में जन्म लेकर, जो आकाश में बहुत ऊँचाई तक जा सकता है), (२) कुछ ओषधियों के प्रयोग से, (३) कुछ मन्त्रों के जप से, (४) तप से (जो नियमों में एक है) तथा (५) समाधि द्वारा, जिनमें प्रत्येक अपने पूर्ववर्ती से श्रेष्ठ है।

७४. स्यूलस्वरूपसूक्ष्मान्वयार्थवत्त्वसंयमाद् भूतत्वजयः। ततोऽणिमादिप्रादुर्भावः कायसम्पत्तद्धर्मानिभघातश्च। क्ष्पलावण्यवलवज्ञसंहननत्वानि कायसम्पत्। योगसूत्र (३।४४-४६)। 'स्वरूप' में पाँच तत्त्वों के गुण पाये जाते हैं और उसकी व्याख्या पृथिक्षी की कठोरता, जल की द्रवता (रसता), अग्नि की उष्णतां, वायु की गितशीलता तथा आकाश की विभुता से की गयी है। तत्त्वों का चौथा रूप 'अन्वय' ख्याति (प्रकाश), क्रिया एवं स्थिति के गुणों का चोतक है। भाष्य में आया है—'अन्वयिनो गुणाः प्रकाशप्रवृत्तिस्थितिरूपतया सर्वत्रवान्वयित्वेन समुपलम्यन्ते।' वेखिए योगसूत्र (२।१८): 'प्रकाशक्तियास्थितिशीलं भूतेन्द्रियात्मकं भोगापवर्गार्थं दृश्यम्।' 'प्रकाश', 'क्रिया' एवं 'स्थिति' कम से सत्त्व, रज एवं तम नामक गुणों के चोतक हैं। और वेखिए सांख्यकारिका (१३)। पाँचवा 'अर्थवत्त्व' पाँच तत्त्वों में पाया जाता है और अनुभूति एवं आत्मा की उपलब्धि में उपयोगी होता है। 'वज्यसंहननत्व' वज्य के समान शरीर की कठोरता की प्राप्ति, 'वज्यस्य इव संहननं संहितिः स्स्य, तस्य भावः वज्यसंहननत्वम्।' भाष्य ने 'तद्धर्मानिभिधातक्व' को इस प्रकार समझाया है—'पृथ्वी मूर्त्या न निरुणद्धि योगिनः शरीरादिक्रियां, शिलामप्यनु-विश्वतीति। नापः स्निधाः क्लेदयन्ति। नाग्निरुष्णो बहति...आदि।'

७५. जन्मौषधिमन्त्रतपःसमाधिजाः सिद्धयः। योगसूत्र (४।१)। अर्नेस्ट बुड ('योग', १६५६, पेंगुइन ग्रन्थ-माला) ने लिघमा के विषय में (पृ० १०४) लिखा है—'मुझे स्मरण है, एक बूढ़ा योगी पार्श्वशायी रूप में या लेटे हुए खुली भूमि पर लगभग ६ फुट ऊपर उठ गया और उसी रूप में आधा घण्टा रुका रहा और वर्शक लोग उसके और भूमि के बीच में अपनी छड़ियां आर-पार करते रहे।' बुड ने आगे लिधमा का, एक और उदाहरण दिया है, जिसे सिक्किम की राजकुमारी ने अपनी आँखों से देखा था। ए० कोयेस्टलर ने अपने ग्रन्थ 'दि लोटस एण्ड दि रॉवॉट' (लन्दन, १६६०, पृ० ११४) में लिखा है कि उन्हें श्री बुड का उदाहरण सन्देहपूर्ण लगता है, क्योंकि बुड ने निश्चित तिथि एवं स्थान की सूचना नहीं दी है। उन्होंने यह बल देकर कहा है कि लिघमा पर कोई भी प्रयोग

इस खण्ड के अध्याय २६ में सिद्धियों का उल्लेख हुआ है। देवलवर्मसूत्र ने सिद्धियों पर एक लम्बी टिप्पणी की है, जिसका उद्धरण कल्पतरु (मोक्ष०, पृ० २१६-२१७) द्वारा दिया गया है। व याज्ञ० (३।२०२-२०३) ने योगसिद्धि के कुछ विशिष्ट लक्षणों का उल्लेख किया है, यया—अन्तर्घान होना, पूर्व जीवन की बातों को स्मरण कर लेना, सुन्दर रूप घारण कर लेना, अतीत एवं मिवष्य की घटनाओं एवं दूर के विषयों को देख लेने की समर्थता प्राप्त कर लेना, दूर पर क्या कहा जा रहा है उसे जान लेना, अपने शरीर को छोड़कर अन्य के शरीर में प्रवेश कर जाना, अपने मन के अनुरूप विना किसी साघन एवं उपकरण के वस्तु की सिट्ट कर लेना।

तन्त्र वाले अध्याय में हमने मन्त्रों के विषय में विशद रूप से पढ़ लिया है। देखिए इस खण्ड का अध्याय २६। मन्त्रों के विषय में दो सिद्धान्त हैं, जिनमें एक है कम्पन सिद्धान्त (वाइब्रेशन य्योरी), अर्थात् मन्त्र के शब्द मौलिक प्रणेता एवं प्रयोगकर्ता की कुछ शक्तियों से अभिमूत रहते हैं और जब मन्त्र का पाठ किया जाता है तो कुछ अज्ञात कम्पन उठ खड़े होते हैं जिनसे उस उद्देश्य की पूर्ति होती है जिसके लिए वह मन्त्र कहा जाता है। दूसरा सिद्धान्त यह है कि मन्त्र प्राचीन काल से किसी महान् मुनि के अन्तः करण से निर्गत होकर आया रहता है, निदेंश करने की इसकी शक्ति महान् होती है। किन्तु प्रस्तुत लेखक के मत से मन्त्र की वास्तविक शक्ति उसे उच्चारण करने वाले व्यक्ति के ज्ञान, उसकी प्रतिक्रियाशीलता एवं उसकी आच्यात्मिक शक्ति पर निर्मर रहती है। इस विषय में कोई वैज्ञानिक प्रयोग नहीं किया गया है और विभिन्न ग्रन्थ विभिन्न ढंगों से उपर्युक्त सिद्धान्तों में किसी एक को अतिश-योक्ति के साथ महत्त्व देते हैं। सभी कुछ मात्र कल्पना या वितर्कना है। वास्तव में, दूसरे सिद्धान्त पर अधिक बल दिया जा सकता है, क्योंकि इसमें मानव-मनोविज्ञान की स्पष्ट झलक है। पहले सिद्धान्त के विषय में उतना अतिचार (असीम माहात्म्य) बढ गया कि प्रसिद्ध मन्त्र 'ओम् मणिपभे हम्' (जो अवलोकितेश्वर देवता का है) बहुत लामकारी माना जाने लगा, जब कि उसे किसी वस्तु पर लिखकर और किसी चक्र (पहिया) पर सटा कर सैकड़ों बार घुमाया जाये ! दूसरे सिद्धान्त से गुरु एवं दीक्षा की महत्ता वढ़ गयी, और इस विषय में भी अतिचार का महत्त्व अधिक हो गया। किन्तु इस सिद्धान्त में एक विशिष्ट बात यह पायी जाने लगी कि शिष्य को तदनुरूप योग्यता के लिए प्रयत्नशील होना पड़ा , अर्थात् उसे गुरु के प्रति श्रद्धा प्रवाहित करनी पड़ी, उसे आध्यात्मिक वातों में अमिरुचि लेनी पड़ी। शास्त्रों के सिद्धान्तों का ज्ञान प्राप्त करना पड़ा तथा गुरु की दी हुई शिक्षा में अम्यासमन्त होना पड़ा। गुरु एवं शिष्य के सम्बन्ध में विशिष्ट जानकारी के लिए देखिए शिवसंहिता (३।१०-१६)।

तिथि एवं स्थान के साथ नहीं प्रकाशित हुआ है। डा॰ अलेक्जेंग्डर कैनन ने अपनी पुस्तक 'वि इनविजिबल इंफ्लुएंस (१६३४, पु० ३६-४१) में लिंघमा पर एक व्यक्तिगत अनुभव का उल्लेख किया है। पता नहीं श्री ए० कोयस्टलर महोदय इस कथन से परिचित हैं या नहीं।

७६. देवलधर्मसूत्र को लम्बी टिप्पणी का कछ अंश यों है—'अणिमा महिमा लिघमा प्राप्तिः प्राकाम्यमी-शित्वं वशित्वं यत्रकामावसायित्वं चाष्टावंश्वयंगुणाः। तेषामणिमा महिमा लघिमा त्रयः शारीराः॥ प्राप्त्यादयः पञ्चं-न्द्रियाः।...शरीराशुगामित्वं लिघमा। तेन।तिदूरस्थानिप क्षणेनासादयित । विश्वविषयावाप्ति प्राप्तिः। प्राप्त्या सर्वप्रत्यक्षदर्शी भवति । ... अप्रतिहतैश्वयंमीशित्वम् । ईशित्वेन देवतान्यपितिशेते । . . यत्रकामावसायित्वं त्रिवि-धम्—छायावेशः, अवध्यानावेशः, अंगप्रवेश इति । यत् परस्य अंगप्रवेशमात्रेण चित्तं वशीकरोति स छायावेशः। यद् दूरस्थानामिप अनुध्यायेन चित्ताधिष्ठानं सोऽवध्यानावेशः। यत्सजीवस्योभिस्ते (?) जीवस्य वा शरीरानुप्रवेशनं सोऽङ्गप्रवेशः; अन्तर्धानं स्मृतिः कान्तिदृंध्टिः श्रोत्रज्ञता तथा। निजं शरीरमुत्सृज्य परकायप्रवेशनम्। अर्थानां छन्दतः सृष्टियोंगसिद्धेश्च लक्षणम् ॥ याज्ञ० (३।२०२-२०३)।

योगसूत्र के बौथे पाद में कैवंल्य का विवेचन है-वह योगी जो समाधि तक की सारी अनुशासन सम्बन्धी कियाएँ कर चुका है और पुरुष एवं गुणों (सत्त्व, रज एवं तम) के अन्तर को मली माँति समझ गया है, तीनों गुणों के प्रमाव से छुटकारा पा जाता है, क्योंकि वे (गुण) आत्मा के उद्देश्य की पूर्ति करके प्रधान (प्रकृति) में समाहित हो जाते हैं। यही कैवल्य है अथवा यही (कैवल्य) उस चेतना का द्योतक है जो स्वयं उपस्थित रहती है (और यहाँ तक कि सत्त्वगुण से भी सम्बन्धित नहीं रहती)। ७७ यही स्थिति योगसूत्र (२।२५) में भी विणित है; उसमें आया है कि जब अविद्या अन्तर्भेद (विवेकज्ञान) करने से दूर हो जाती है तो जीवात्मा (जो प्रत्यक्षीकरण करने वाला है) गुणों के सम्पर्क में नहीं आता, यही स्थिति कैवल्य की है। ७८ योगसूत्र (४।३४) में कैवल्य दो दृष्टि-कोणों के आघार पर समझाया गया है। जब कोई पुरुष गुणों (जिनसे प्रकृति विनी रहती है) द्वारा किसी प्रकार प्रमा-वित होना बन्द कर देता है, क्योंकि वह पूर्णतया वृत्तिहीन हो गया रहता है, तो प्रकृति, जहाँ तक पुरुष का सम्बन्ध है, तटस्य (केवल) हो जाती है। जब पुरुष को पूर्ण ज्ञान हो जाता है और वह गुणों से प्रमावित होना बन्द कर देता है तो वह 'चितिशक्ति' (केवल चेतनता) रह जाता है और केवल बच रहता है अर्थात् तटस्य हो जाता हैं, यही कैवल्य के विषय में दूसरा दृष्टिकोण है। कैवल्य या मोक्ष की स्थिति में हम उसके लिए किसी आनन्द या परमसुख (सुखातिशय या प्रहर्ष) का निर्देश नहीं कर सकते, किन्तु हम केवल इतना कह सकते हैं कि वह चिति-शक्ति (केवल या मात्र चेतनता) की अवस्था में है। उपनिषदों ने घोषणा की है कि ऐसी अवस्था में मुक्तात्मा में न तो सुख की और न दु:ख की ही अनुमूर्ति पायी जीती, ऐसे आत्मा की सुख या इसका विरोधी माव स्पर्श तक नहीं करता, क्योंकि वह उस स्थिति में पहुँच गया रहता है जहाँ उसका शरीर से कोई सम्बन्ध (रुचि या लगाव) नहीं रहता। योग का आदर्श है जीवन-मुक्त हो जाना (अर्थात् जीवन एवं व्यक्तित्व को त्याग देना; इस विश्व के लिए मर जाना, मले ही शरीर कुछ काल तक चलता रहे)। ७९

योग के आठ अंगों का अधिक या कम वर्णन कई पुराणों में हुआ है। देखिए अग्निपु॰ (अध्याय २१४-२१५ एवं ३७२-७६); मागवत॰। (३।२८); कूर्म॰ (२।११); नरिसह॰ (६१।३-१३, कल्पतक, मोक्ष॰ पृ॰ १६४-१६५ में उद्धृत); मत्स्य॰ (अध्याय ५२); मार्कण्डेय॰ (अध्याय ३६-४०, वेंक॰ संस्करण एवं ३६-४३ कलकत्ता संस्करण, इसमें लगभग २५० क्लोक हैं, जिनमें बहुत-से कृत्यकल्पतक, मोक्ष॰ में, अपरार्क आदि द्वारा उद्धृत हैं); लिङ्ग॰;

७७. पुरुषार्थंशून्यानां गुणानां प्रतिप्रसवः कैवल्यं स्वरूपप्रतिष्ठा वा चितिशक्तिरिति । योगसूत्र (४।३४); भाष्य है—'कृतभोगापवर्गाणां पुरुषार्थंशून्यानां यः प्रतिप्रसवः कार्यकारणात्मकानां गुणानां तत्कैवल्यं, स्वरूपप्रतिष्ठा पुनर्वृद्धिसत्त्वानिभसम्बन्धात्पुरुषस्य चितिशक्तिरेव केवलां, तस्याः सदा तयैवावस्थायां कैवल्यमिति ।' वाचस्पति ने 'प्रतिप्रसवः' का अर्थ 'स्वकारणे प्रधाने लयः' लगाया है।

७८. तस्य हेनुरिवद्या। तदभावात्संयोगाभावो हानं तद्दृशेः कैवल्यम्। यो० सू० (२।२४-२५)। तस्यादर्शन-स्याभावाद् बुद्धिपुरुषसंयोगाभाव आत्यन्तिको बन्धनोपरम इत्यर्थः। एतद्धानम्। तद्दृशेः पुरुषस्यामिश्रीभावः पुनरसंयोगो गुणैरित्यर्थः। दुःखकारणिनवृत्तौ दुःखोपरमो हानं तदा स्वरूपप्रतिष्ठः पुरुष इत्युक्तम्। भाष्य । कैवल्य का अर्थ है 'एकािकता', अर्थात् स्वयं अकेला रहना।

७६. अशरीरं वाव सन्तं न प्रियाप्रिये स्पृशतः। छा० उप० (८।१२।१); अध्यात्मयोगाधिगमेन देवं मत्वा धीरो हर्षशोकौ जहाति। कठ० (२।१२)। देवान्तसूत्र का (४।४।२ मुक्तः प्रतिज्ञानात्) छा० उप० (८।१२।१) पर आधृत है।

(१।८); वायु० (अध्याय १०-१५); विष्णु० (६।७, जो विचार एवं शब्दों में योगसूत्र के समान है); विष्णु-धर्मोत्तर० (३।२८०-२८४); स्कन्द० (काशीखण्ड, अध्याय ४१)।

श्री जे राल्डिन कॉस्टर महोदय ने अपने ग्रन्थ 'योग एण्ड वेस्टनं साइकॉलॉजी' (आक्सफोर्ड यूनिवर्सिटी प्रेस, १६३४) में योग की प्रशंसा की है जो पठनीय है। उन्होंने लिखा है—'मुझे विश्वास है कि वे विचार, जिन पर योग आधृत है, मानव के लिए सार्वभौम रूप में सत्य हैं और योगसूत्र में इतनी सामग्री है जिसका हमें पता चलाना चाहिए और उपयोग करना चाहिए (पृ॰ २४४)'... 'मेरा तो यह कहना है कि पूर्व में योग का जो अनुसरण किया जाता है वह मानसिक विकास की व्यावहारिक प्रणाली एवं विश्लेषणात्मक शान्तिकर अर्थात् रोग निवारक है, वह सामान्य विश्वविद्यालयीय पाठ्यक्रम की अपेक्षा अधिक व्यावहारिक है एवं वास्तविक जीवन से कहीं अधिक सम्बन्धित है। मुझे इसकी प्रतीति एवं विश्वास है कि पतञ्जिल के योगसूत्र में सचमुच ऐसी स्थापना है जिसे अर्वाचीन काल के अति विकसित एवं प्रवीण मनश्चिकित्सक वड़ी निष्ठा के साथ खोजने में संलग्न हैं (प० रं४४)।'

डा० बेहनन की पुस्तक 'योग, एक वैज्ञानिक मूल्यांकन' का अन्तिम अध्याय बड़ा महत्वपूर्ण एवं मनोरम है। उन्होंने योग के कतिपय स्वरूपों का मूल्यांकन किया है जो स्वयं अपने पर किये गये प्रयोगों पर आघृत है। डा॰ बेहनन ने लोनावाला (पूना) के स्वामी कुबलयानन्द के निर्देशन में एक वर्ष विताया और स्वयं प्राणायाम में वे तीन वर्षों तक संलग्न रहे। यहाँ स्थानामाव से हम उनके मूल्यांकन की सभी वातों को नहीं रख सकते, किन्तु उनके कुछ निष्कर्पों को विना दिये रह मी नहीं सकते। उन्हें इसकी अनुमृति हुई है कि योगाम्यास से चित्त (मन) अन्तर्मृख हो जाता है और बाह्य संसार से वह तटस्य हो जाता है (पु॰ २३२)। उन्हें पता चला है कि सम्मवतः प्राणायाम से ऐसी विश्राम-स्थित आती है कि मन अन्तर्मुखता की ओर उन्मुख हो जाता है (पृ० २३४)। सामान्य रूप से साँस लेने की प्रित्रया की तुलना करने के पश्चात् उन्हें पता चला है कि उज्जायी में आक्सीजन की वृद्धि २४.५%, भस्त्रिका में १८.५% एवं कपालमाति में १२% हुई। नासिका के अग्र माग पर अनिमिष रूप से ध्यान लगाने से मन की चंचल वृत्तियों का निरोध होता है (पृ० २४२)। यौगिक अभ्यासों से संवेगात्मक स्थिरता आती है। डा० बेहनन ने लगभग आघे दर्जन से अधिक योगाम्यासियों को बहुत सन्निकट से देखा, उनके जीवन का अवलोकन किया और अन्त में यही निष्कर्प निकाला कि उन्होंने अपने जीवन में जितने लोगों को देखा है उनमें ये योगाम्यासी ही अत्यन्त सुखी व्यवित हैं जिनकी प्रसन्न मुद्रा संपर्कीय हो उठती है अर्थात् अन्य लोगों में फैल जाती है (पु॰ २४५)।

डा० पी० ए० सोरोकिन ने, जो हार्वर्ड यूनिवर्सिटी में हैं और आज के महान् समाज-शास्त्रियों में परिगणित हैं, एक बहुत ही महत्त्वपूर्ण निबन्ध ('योग एण्ड मैस ट्रांस्फिगरेशन') मारतीय विद्या सवन के जर्नल (नवम्बर, १६५८, पृ० १११-१२०) में प्रकाशित किया है, जिसका प्रथम वाक्य यों है—'योग की प्रणालियों एवं विधियों, विशेषतः राजयोग की प्रणालियों एवं विधियों में आज के मनोविदलेषण, मानस चिकित्सा शास्त्र, मानस नाट्य, नैतिक शिक्षा एवं चरित्र-शिक्षा की अधिकांश सभी सारगींभत प्रणालियाँ एवं विधियाँ समाहित हो जाती हैं।

योगाम्यास में संलग्न व्यक्ति के गुणों की अभिव्यक्ति से यह प्रकट हो जाता है कि वह ऋमशः आध्यात्मिक स्तरों में विकसित होने में सफलता प्राप्त करता जा रहा है। क्वेताक्वतरोपनिषद् (२।११) में योगाम्यास के प्रथम अनुकूल लक्षण इस प्रकार व्यक्त किये गये हैं—'लघुत्व अर्थात् शरीर का हलकापन, आरोग्य, अलोलुपता (लोम-हीनता), शरीर के रंग का प्रसार या दीप्ति (चमक), स्वर-सौष्ठव, शुम या सुखद शरीर-गन्ध, मूत्र एवं मल की अल्पता।' दे सर्वथा ये ही शब्द वायुपुराण एवं मार्कण्डेयपुराणों में आये हैं। मार्कण्डेयपुराण में कुछ और भी कहा है— 'लोग योगी की चाहना या उसे पसन्द करते हैं और उसके पीछे उसके गुणों की प्रशंसा करते हैं, सभी पंशु उससे भय नहीं रखते; वह अति शीत या उष्ण से प्रभावित नहीं होता और न किसी से भय रखता है; इससे प्रकट होता है कि योग में सिद्धि आ रही है।' वायुपुराण में आया है कि 'यदि योगाम्यासी पृथिवी या अपने को मानो अग्नि में जलता देखें और यदि वह अपने को सभी भूतों (या सभी प्राणियों) में प्रवेश करता देखें तो उसे समझना चाहिए कि योग में सिद्धि (सफलता) उपस्थित है' (११।६४, कृत्यकल्प, मोक्ष०, पृ० २११)।

मार्कण्डेयपुराण (३८।२६) एवं विष्णुपुराण (२।१३) में विस्तार के साथ योगी-चर्या (योगी के व्यवहार या आचरण या चरित्र) का उल्लेख है। यहाँ पर सभी बातें नहीं दी जा सकतीं, केवल दो महत्त्वपूर्ण क्लोकों का अर्थ दिया जा रहा है। मार्कण्डेयपुराण के में आया है — मनुष्यों में (सामान्यतः) मान एवं अपमान प्रीति एवं उद्देग (क्लेश) उत्पन्न करते हैं; किन्तु ये दोनों योगी में विपरीत अर्थवाले होते हैं और उसके लिए सिद्धिकारक सिद्ध होते हैं; ये कम से विष एवं अमृत कहे जाते हैं; अपमान योगी के लिए अमृत है और मान विष ।' विष्णुपुराण ने बल दिया है कि योगी को ऐसा व्यवहार करना चाहिए कि लोग उसका अपमान करें और उसका संग न करें। मनुस्मृति (६।२८-८५) ने संन्यासियों के कर्तव्यों का विवेचन किया है जिनमें कुछ योगियों के लिए भी सटीक बैठते हैं। मनु (६।६५) ने योग के साधनों द्वारा परमात्मा की सूक्ष्मता की जानकारी के लिए संन्यासियों को प्रबोधित किया है और देखिए याज्ञ० (३।५६-६७)।

शान्तिपर्व (२६४।१४-१७ = ३०६।१४-१७ चित्रशाला) में आया है कि योग की विधि एवं विधानों (नियमों) को जानने वाले उसी को योगी कहते हैं जो मन से इन्द्रियों को स्थिर कर देता है, बुद्धि से अपने सन को निश्चल बना देता है, पाषाण की माँति अिंडग हो जाता है, स्थाणु (पेड़ के तने) की माँति अकम्पित हो जाता है तथा पर्वत की माँति गितहीन (निश्चल) एवं शक्तिशाली होता है। समझदार (विज्ञ) लोग उसी को युक्त (योगी) कहते हैं जो न सुनता है, न गन्ध लेता है, न स्वाद लेता है, न देखता है और न स्पर्श करता है; जिसके मन में (परिवर्तनशील) संकल्प नहीं उठते हैं, जो किसी मी वस्तु को अपनी नहीं कहता, जो बाह्य जगत् की वस्तुओं को नहीं पहचानता, अर्थात् जो मानो काठ के समान है, और जिसने आत्मा के वास्तिविक एवं मौलिक रूप की अभिज्ञता प्राप्त कर ली है। देवलधमंसूत्र (कल्पतरु, मोक्षप्रकरण, पृ० ६०-६१) ने व्यवस्था दी है कि अहंकार एवं ममत्व के फलस्वरूप समी प्राणी बन्धन में आ जाते हैं, किन्तु जो इनसे मुक्त है वह मुक्त है। "२

द०. लघुत्वमारोग्यमलोलुपत्व वर्णप्रसादः स्वरसौष्ठवं च । गन्धः शभो मूत्रपुरीषमल्पं योगप्रवृत्ति प्रथमां वदन्ति ॥ श्वेताश्वतरोपनिषद् (२।११); वायु० (११।६३); मार्कण्डेय० (३६।६३ = ३६।६३, कलकत्ता संस्करण) । और देखिए कृतकल्प० (मोक्ष०, पृ० २११) ।

दश्यानापमानौ यावेतौ प्रीत्युद्वेगकरौ नृणाम्। तावेव विपरीताथौँ योगिनः सिद्धिकारकौ ॥ मानापमानौ यावेतौ तावेवाहुर्विषामृते। अपमानोऽमृतं तत्र मानस्तु विषमं ध्विषम् ॥ मार्क० (३८।२-३); मिलाइए विष्णुपुराण (२।१३।४२-४३) 'संमानना परां हानि योगर्खेः करते...।'

दरः इदं ममेति यत्स्वाम्यमात्मनोऽयेषु मन्यते । अजानंस्तवनित्यत्वं ममत्विमिति तिद्वदुः ॥ अहमित्यिभमा-नेन यः क्रियासु प्रवर्तते । कार्यकारणयुक्तासु तबहंकारलक्षणम् ॥ अहंकारममत्वाम्यां बध्यन्ते सर्वदेहिनः । संसारिबनि-योगेषु ताम्यां मुक्तस्य (मुक्तस्तु ?) मुख्यते ॥ देवल (कल्पतरु, मोक्ष०, पृ० ६०-६१) ।

शताब्दियों से मारत में संन्यासियों एवं योगियों की अत्यन्त सम्मानपूर्वक पूजा होती रही है। आद के अवसर पर योगी को विशिष्ट रूप से आमन्त्रित करने की परम्परा रही है और कहा गया है कि एक योगी सैकड़ों एवं सहस्रों ब्राह्मणों के समान है। देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड ४, पृ० ३८८, ३६८-३६६। कुछ परिस्थितियों में जब बर्म के विषय में शंका उत्पन्न हो जाती थी तो विवादग्रस्त विषय का निर्णय दस विद्वान् बाह्मणों या कम से कम तीन ब्राह्मणों की परिषद् पर छोड़ दिया जाता था, किन्तु एक व्यक्ति भी परिषद् का कार्य कर सकता था यदि वह वेदज हो तथा घम को जानने वाला हो (मनु १२।१०८-११३)। किन्तु याज्ञ० (१।६) आदि ने कहा है कि चार वेदज्ञ एवं घर्मशास्त्रज्ञ या उसी प्रकार के तीन या केवल एक, जो आघ्यात्मिक विषयों के जानकारों में सर्वश्रेष्ठ हो, परिषद् का कार्यं कर सकता है और वह जो घोषित करेगा वह आचरण करने (धर्म) की सच्ची विधि होगी। इस विषय में देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खल्ड २, पृ० ६६६। मगवद्गीता में आया है—'योगी (जो वास्तव में कमैयोगी है और जिसने कर्मफल मगवान् को समर्पित कर दिये हैं) तप करने वालों (व्रत आदि या हठयोग करने वालों) से उत्तम होता है, वह उनसे भी उत्तम होता है जो दार्शनिक ज्ञान (सांस्य आदि) पर अधिकार रखते हैं, और वह उनसे भी उत्तम होता है जो वैदिक कृत्य (स्वर्ग प्राप्त करने के लिए) करते हैं, अतः हे अर्जुन, वैसे योगी बनो, जो कर्म करता है (क्योंकि ऐसा करना उसका घर्म है, कर्तव्य है और जो किये गये कर्मों के फलों के पीछे नहीं रहता)।

मन् (१२।८३) का कथन है-विदाध्ययन, तप, सत्य ज्ञान (ब्रह्म के विषय में) इन्द्रिय-निग्रह, अहिंसा, गुरुसेवा ये निःश्रेयस (अर्थात् मोक्ष) के सर्वोच्च साधन हैं।' श्लोक ८५ में पुनः आया है-- 'इन छह साधनों में आत्मा का सत्य ज्ञान सर्वोत्तम है, यह सभी विद्याओं का सिरमौर है, क्योंकि इसके द्वारा अमरता (मोक्ष) की प्राप्ति होती है।'

याज्ञवल्क्य स्मृति (१।८) ने योग को वेदान्त के अभिन्न माग के रूप में सर्वोच्च स्थान दिया है और कहा है कि योग द्वारा आत्मदर्शन सर्वोच्च घर्म है (अयं तु परमो घर्मो यद् योगेनात्मदर्शनम्) । इसी स्मृति में पुनः आया है--विदाष्ययन, यज्ञ, ब्रह्मचर्य, तप, दम (इन्द्रिय-निग्रह), श्रद्धा, उपवास एवं स्वातन्त्र्य (सांसारिक विषयों से दूर रहना) आत्मज्ञान के हेतु हैं। '८3 यह द्रष्टव्य है कि इन हेतुओं में कुछ यम, नियम एवं प्रत्याहार के अन्तर्गत आ जाते हैं। दक्षस्मृति ने दृढतापूर्वक कहा है--वह देश, जहाँ ऐसा योगी रहता है जो योग में पारंगत है और घ्यान करने वाला है, पवित्र हो जाता है; तो उसके बन्धुओं के विषय में क्या कहना है!' (अर्थात् वे अवस्य ही पवित्र हो जायेंगे )। ८४

योगसूत्र कठिन हैं और योगाम्यास की कतिपय अवस्थाओं की पूर्ण व्याख्या नहीं उपस्थित करते । वे संक्षिप्त टिप्पणी के रूप में हैं, मानो यह निर्देश करते हैं कि लोग उत्सुक होकर योगाम्यासों की जानकारी के लिए किसी समर्थ गुरु के चरणों में जायें। कुछ उदाहरण दिये जा सकते हैं, यथा—योगसूत्र (२।५०) ने तीन प्राणायामों की ओर संकेत किया है जब कि २।५१ ने एक चौथा प्रकार भी उल्लिखित किया है (बाह्याम्यन्तर विषयाक्षेपी चतुर्थः)। इस चौथे प्रकार की कोई व्याख्या नहीं है। ४।१ में पतञ्जलि ने एक साथ ही जन्म, ओषघि, मन्त्र, तप

दर. वेदानुवचनं यज्ञो ब्रह्मचर्यं तपो दमः। श्रद्धोपदासः स्वातन्त्रयमात्मनो ज्ञानहेतवः ॥ याज्ञ० (२।१६३);

८४. यस्मिन्देशे वसेद्योगी ध्यायी योगविचलणः। सोऽपि देशो भवेत्पूतः कि पुनस्तस्य बान्धवाः ॥ दलस्मृति मिलाइए बृह्० उप० (४।४।२२)।

एवं समाधि से उत्पन्न सिद्धियों को लाकर रख दिया है। ओषि से उत्पन्न सिद्धि तथा समाधि से उत्पन्न सिद्धि में महान् अन्तर है। पतञ्जलि का कथन है कि 'ओम्' ईश्वर का प्रतीक है और इसके जप से और इसके अर्थ पर ध्यान देने से एकाग्रता की उद्मूति होती है, किन्तु इसकी कोई व्यास्या नहीं है कि ओम् ईश्वर की अमिव्यक्ति किस प्रकार है और न ओम् की महत्ता के विषय में उपनिषदीं की ओर कोई संकेत ही है और न यही बताया गया है कि जप किस प्रकार किया जाय। सम्मवतः यह उस अति प्राचीन परम्परा का द्योतक है कि आध्यात्मिक ज्ञान गुप्त रखना चाहिए, सभी प्रकार के लोगों को इसकी शिक्षा नहीं दी जानी चाहिए, केवल उसी शिष्य को इसका ज्ञान देना चाहिए जिसमें कुछ विशिष्ट गुण हों। हमने इस खण्ड के अध्याय २६ में उपनिषदों के उद्धरणों से व्यक्त कर दिया है कि किस प्रकार गूढ़ ज्ञान केवल किसी गुरु द्वारा ही शिष्य को दिया जाना चाहिए। याज्ञवल्क्य एवं आर्तमाग के संवाद (बृह० उप० ३।२।१३) में ऐसा आया है कि जब आर्तमाग ने याज्ञवल्क्य से यह कहने के उपरान्त कि 'मृत्यु के उपरान्त व्यक्ति की वाणी अनिन में चली जाती है, उसकी साँस वायु में प्रविष्ट हो जाती है, बाँखें सुयं में विलीन हो जाती हैं, शरीर पृथिवी में समाविष्ट हो जाता है', यह पूछा कि 'तब व्यक्ति कहाँ बच रहता है', तो याज्ञवल्य ने उत्तर दिया-भिरा हाथ पकड़ो, इस विषय में केवल हम दोनों ही किसी समाधान पर पहुँचें, किन्तू यहाँ इस भीड़ में नहीं। तब दोनों एक ओर गये और एक-दूसरे से बातें करते रहे। इससे यह प्रकट होता है कि मृत्यु के उपरान्त क्या होता है उसका विवेचन सर्वसाघारण के मध्य में करना उचित नहीं समझा जाता था। छान्दोग्योपनिषद् (३।२।५) में आया है- अतः पिता उस ब्रह्म-सिद्धान्त को अपने ज्येष्ठ पुत्र से या किसी योग्य शिष्य से कह सकता है, किसी अन्य से नहीं, चाहे कोई उसे समुद्रों से घरी एवं धन से पूर्ण पृथिवी ही क्यों न दे दे, क्योंकि यह सिद्धान्त उससे भी अधिक मृत्यवान है। बहु उप (६।३।१२) में आया है--'इस (ब्रह्म) के विषय में किसी अन्य से जो अपना पुत्र या शिष्य नहीं है, नहीं बोलना चाहिए ।' और देखिए श्वेताश्वतरोपनिषद् (६।२२) एवं मैत्रा॰ उप॰ (६।२६)। शान्तिपवं (२४६।१६-१८, चित्रशाला संस्करण) में कहा गया है कि आघ्यात्मिक ज्ञान अपने प्यारे पुत्र एवं आज्ञाकारी शिष्य को देना चाहिए, उस व्यक्ति को नहीं जिसका चित्त शान्त या संयमित न हो, उसको भी नहीं जो ईर्ष्यालु है, दुष्ट प्रकृति का है, चुगलखोर है या तर्कशास्त्र-दग्घ (तर्कना करने वाला, बाल की खाल निकालने वाला) है। हठयोगप्रदीपिका में आया है—'सिंडि प्राप्त करने की इच्छा वाले योगी को हठविद्या गोपनीय रखनी चाहिए; जब यह गोप्य (गोपनीय) रहती है तो वीर्यवती (शक्तिशाली) रहती है, किन्तु जब प्रकाशित हो जाती है तो निर्वीर्य अर्थात् दुवंल (प्रमावहीन) हो जाती है; गुरु द्वारा उपदेशित मार्ग से ही इसका अम्यास किया जाना चाहिए।'८४ यह बात प्राचीन काल में न केवल गूढ़ या अलौकिक ज्ञान के विषय में लागू थी, प्रत्युत अन्य विद्यालयीन विद्याध्ययन के विषय में भी प्रचलित थी। निरुक्त (२।३) में आया है कि इसका अध्यापन उसको नहीं होना चाहिए जो व्याकरण न जानता हो, उसको भी नहीं जो ज्ञान के लिए गुरु के पास नहीं जाता, या जो शास्त्र की महत्ता नहीं जानता, क्योंकि अबोध (अज्ञानी) व्यक्ति ज्ञान के विषय में दुष्ट इच्छा रखता है; और निरुक्त (२।४) ने इस विषय में विद्यास्कत नामक चार मन्त्र उद्घृत किये हैं। मगवद्गीता

प्य. तिहरं नाप्रशान्ताय नाहान्तायातपस्थिन । नासूयकायानृजवे न चानिविष्टकारिणे । न सर्कशास्त्र दग्धाय तथैव पिशुनाय च ।। शान्ति० (२४६।१६-१८ चित्रशाला संस्करण) । 'असूयकायानृजवे' शब्दों में निरुक्त (२।४) में आये 'विद्या ह वं....असूकायानृजवे... आवि' को प्रतिष्यिन मिलती है । हठविद्या परं गोप्या योगिना सिद्धि-मिल्छता । भवेद्वीयंवती गुप्ता निर्वीर्था तु प्रकाशिता ॥ गुरूपिब्ष्टमार्गेण योगमेव समभ्यसेत् । ह० यो० प्र० (१।११,-१६) ।

में श्री कृष्ण ने मिनतयोग के ज्ञान को अत्यन्त गोपनीय माना है (६१२), १७१६३ में जो ज्ञान अर्जुन को दिया गया है वह सभी गुप्त ज्ञानों से अधिक गुप्त (गोपनीय) माना गया है तथा १८।६४-६५ में कृष्ण ने अर्जुन से अपने अत्यन्त गोप्य शब्दों को सुनने के लिए कहा है--'चित्त को मुझमें लगाओ, मेरे भक्त बनो, मेरे लिए यज्ञ करो, मेरे समक्ष साष्टांग प्रणत हो; तुम मेरे पास आओगे, मैं तुमसे सत्य प्रतिज्ञा करता हूँ, क्योंकि तुम मेरे प्रिय हो।' यह दचन £।३४ से लेकर पुन: दुहराया गया है। १५ वें अध्याय के अन्त में यह कहा गया है—हें निरपराधी, यह अत्यन्त गोप्य (गप्त) सिद्धान्त मेरे द्वारा तुम्हारे लिए घोषित किया गया है।

इस विषय में यहाँ विवाद नहीं उठाया जा सकता कि योग का मार्ग उचित या सम्माव्य (साध्य, सुकर या करणीय) है या नहीं। किन्तु सहस्रों वर्षों तक मारतवर्ष में महान् व्यक्तियों ने योग के मार्ग का अनुसरण किया है, जिससे वे योग द्वारा अविद्या से आत्मा की स्वतन्त्रता के एवं जन्म-मरण के बन्धन से मुक्त होने के वाञ्छित लक्ष्य को प्राप्त कर सके थे। शान्तिपर्व (२८६।४० एवं ५४) के युग में भी योगमार्ग कठिन था और यह छुरे की घार पर चलना था; जिनका आत्मा शुद्ध नहीं हो सका वे घारणाओं के अन्यास को कठिन एवं कष्टप्रद समझते थे। कालिदास ने रघुवंश (८।१६-२४) में राजा रघु द्वारा किये गये योगाम्यास का सुन्दर वर्णन उपस्थित किया है। कालिदास ने (८।१६ में) संन्यासी रघु के अपवर्ग प्राप्ति के लक्ष्य की ओर संकेत किया है और उसकी तुलना महोदय (अम्युदय या भोग) से की है। ये दोनों शब्द योगसूत्र (२।१८, 'प्रकाशमोगापवर्गार्थं दृश्यम्') में आये हैं। कालिदास ने घारणा का उल्लेख किया है (८।१८) उन्होंने प्रणि-धान-अभ्यास एवं पञ्चप्राणों पर स्वामित्व-स्थापन का उल्लेख किया है (रघुवंश ७।२१, योगसूत्र ३।४८ 'प्रधान-जय') तथा योगविधि को परमात्मदर्शन का साधन माना है (रष्ट ८।२२, याज्ञ १।८) ।

राजयोग ने प्रकृति (या अद्वेतवाद की माया) से मक्ति को परम लक्ष्य माना है और इसने इस पर बल दिया है कि हम इन्द्रिय-सुख एवं अविद्यामूलक जीवन का त्याग कर दें । मुक्ति का अर्थ है वेदान्तियों के लिए बहुत में लीन हो जाना या कैवल्य (शुद्ध योग के अनुसार यह जीवात्मा का जन्म-मरण एवं प्रकृति से पृथक् हो जाना या छुटकारा पा लेना है)। असंस्य नर-नारियों के लिए पातञ्जल योग या अद्वेत वेदान्त का मार्ग एवं अन्तिम लक्ष्य दुर्लंध्य एवं अप्राप्य है, जैसा कि स्वयं गीता ने कहा है-जिनका चित्त अव्यक्त पर लगा है वे अपेक्षाकृत (उन लोगों की अपेक्षा जो किसी व्यक्तिगत देव की पूजा करते हैं) अधिक मारी कठिनाइयों का सामना करते हैं, क्योंकि शरीरघारी प्राणियों द्वारा अव्यक्त के लक्ष्य तक पहुँचना बड़ा कठिन है।' कर्मयोग (शास्त्रविहित अच्छे कर्मों का बिना फल की इच्छा के सम्पादन) का एवं भक्तियोग (जहाँ ईश्वर के प्रति गम्मीर मक्ति एवं आत्म-समर्पण होता है) का मार्ग सामान्य मानव प्राणियों के लिए, अपेक्षाकृत अधिक योग्य लगता है। गीता के अध्याय १३ में (क्लोक १३-१७) ईश्वर सम्बन्धी सर्वोत्तम वर्णन हैं (उसे सर्वातिरिक्त एवं अन्त:स्य रूप में व्यक्त किया गया है) और श्लोक १८ में इतना जोड़ दिया गया है कि जो ईश्वर का मक्त इसे समझता है वह ईश्वर की उपलब्ध करता है।

जो लोग श्री अर्रिक्द घोष, उनके पांडिचेरी स्थित आश्रम एवं उनके विशाल साहित्य से परिचित होंगे, वे इस बात से आश्चयं प्रकट कर सकते हैं कि प्रस्तुत लेखक ने योग एवं घमंशास्त्र पर इसके प्रमाव से सम्बन्धित इस आग में श्री अरविन्द (जो अपने शिष्यों एवं प्रशंसकों द्वारा महायोगी कहे जाते हैं) के विषय में कुछ भी उल्लेख नहीं किया। कारण स्पष्ट है। पहली बात यह है कि श्री अरविन्द ने योग से सम्बन्धित धर्म-शास्त्र के विषय में कदाचित् ही कुछ कहा है। दूसरी वात यह है कि श्री अरिवन्द ने स्वयं स्वीकार किया है कि उन्हें किसी 'गुरु से स्पर्ध' नहीं प्राप्त हुआ है, उन्हें भीतर से ही स्पर्ध प्राप्त हुआ और उन्होंने योगान्यास किया। उन्हें ग्वालियर के श्री लेले से कुछ सहायता प्राप्त हुई, वे जब पांडिकेरी में आये, उन्हें मीतर से साधना करने का एक कार्यंक्रम प्राप्त हुआ, उन्हें अन्य लोगों को सहायता देने में कोई अधिक सफलता नहीं प्राप्त हो सकी और जब माता (मीरा रिचर्ड) सन् १६२० में आश्रम में आयीं, उन्हें इनकी सहायता से अन्य लोगों को सहायता देने की विधि का पता चला। एक अन्य बात यह है कि वे योग पर लिखने वाले बहुत से चम-त्कारी संस्कृत लेखकों की शिक्षाओं को अस्वीकार करते हैं, यथा योगी को नारियों से दूर रहना चाहिए (कूर्मपुराण २।११।१८, योगियाज्ञवल्क्य १।५५, लिगपुराण १।८।२३), जब कि उनके चरित-लेखक श्री दिवाकर का कथन है कि अरिवन्द आश्रम की स्थापना २४ नवम्बर, सन् १६२६ में हुई और माताजी (मदर) पर ही उसका सम्पूर्ण मार तब से अब तक रहा है और श्री अरिवन्द ने तब से सभी प्रकार के सम्पर्क तोड़ दिये और उनसे केवल मदर के द्वारा सम्पर्क स्थापित हो सकता था (पृ० २५७)। इस बात में श्री अरिवन्द ने एक पृथक् ही नयी रीति निकाली और प्रस्तुत लेखक तथा अन्य सामान्य लोगों की दृष्टि में उन्होंने इस प्रकार प्राचीन योग द्वारा चलाये गये मार्ग का उल्लघन किया और 'मुरारेस्तृतीयः पन्थाः' नामक विख्यात उक्ति के समान बन गये।

श्री अरिवन्द रहस्यवादी हैं, रहस्यवादियों की अनुभूतियाँ विलक्षण होती हैं और उनकी अपनी, सामान्य शब्दों एवं वाणी की पद्धित से वे उन लोगों पर व्यक्त नहीं की जा सकतीं, जो इस प्रकार की अनुभूतियों से परिचित नहीं हैं। श्री अरिवन्द नवम्बर सन् १६२६ से अपनी महासमाधि की तिथि ४ दिसम्बर, सन् १६४० तक एकान्तसेवी बने रहे, वर्ष में वे केवल चार दिन दर्शन देते थे, यथा—अगस्त १४ (जन्म-दिन), नवम्बर २४ (उनके शब्दों में उनकी विजय का दिन); फरवरी २१ (मदर का जन्म दिन) एवं अप्रैल २४ (वह दिन जब मदर आश्रम में पघारी थीं) (देखिए श्री दिवाकर कृत 'लाइफ आव महायोगी, पृ० २६५)। अरिवन्दजी पांडिचेरी में ४० वर्षों तक रहे। उनका आश्रम समन्वित योग की शिक्षा का एक केन्द्र वन गया और उनके लिए घर वन गया जो वास्तिवक जीवन एवं प्रकाश की खोज में थे और उनकी शिक्षाओं से अभिप्रेरित नर-नारियों के लिए एक तीर्थस्थान वन गया।

अगस्त १५, सन् १६४७ को जब मारत स्वतन्त्र हो गया (वह तिथि उनकी जन्मतिथि मी थी) तो उन्होंने एक लम्बा बक्तव्य प्रकाशित किया, जिसमें उनकी युवावस्था के सपने व्यक्त किये गये थे और कहा गया था कि अब वे सफल हो रहे हैं अथवा सफलता के मार्ग पर अग्रसर हो रहे हैं। उन्होंने कहा—'मेरे सपनों में प्रथम था कान्तिकारी आन्दोलन जो एक स्वतन्त्र एवं संयुक्त भारत का निर्माण करेगा। दूसरा सपना यह या कि एशिया के लोग मुक्त होंगे और एशिया मानव-संस्कृति के विकास में महत्त्वपूर्ण योग देगा। तीसरा सपना यह था कि एक विक्व-संघ का निर्माण होगा जो सम्पूर्ण मानव-समाज के लिए अपेक्षाकृत सुन्दर, प्रकाशमय एवं भद्र जीवन का बाह्य आधार सिद्ध होगा। कोई विष्लव खड़ा हो सकता है, वह विरोध खड़ा कर सकता है और जो कुछ हो रहा है उसे विनष्ट मी कर सकता है किन्तु तब भी अन्तिम परिणाम निश्चित है। एकता प्रकृति की आवश्यकता है और है एक अवश्यम्मावी गति। एक अन्य सपना था, विक्व के लिए मारत द्वारा आध्यात्मिक उपहार, जिसका आरम्म हो चुका है। मारतीय आध्यात्मिकता का यूरोप एवं अमेरिका में प्रवेश सतत उन्मेपशाली गति से हो रहा है। अन्तिम सपना था विकास में एक चरण-चाप जो मानव को उच्च से उच्चतर चेतना की ओर ले जायेगा और उन समस्याओं का समाधान उपस्थित कर देगा जिन्होंने उन्हें तब से व्यामोहित एवं परेशान कर रखा था जब से उन्होंने व्यक्तिगत पूर्णता एवं पूर्ण समाज के विषय में चिन्तन करना एवं सपना देखना आरम्म किया था। यहाँ मी, यदि विकास होना ही है, क्योंकि इसे आत्मा एवं आन्तरिक

चेतनता के विकास के द्वारा आगे बढ़ना ही है, आरम्म मारत से ही हो सकता है और, यद्यपि क्षेत्र को सार्व-मौम होना ही है, केन्द्रीय कान्ति यहीं पायी जा सकती है।'

नि:सन्देह ऊपर की संवेगात्मक एवं ललित शब्दों में कही गयी वार्ते मारतीयों के लिए गर्व करने योग्य हैं, किन्तु यह सम्मव है कि श्री अरिवन्द की ये गर्वोक्तियाँ अधिकांश अमारतीय जनता को हास्यास्पद लग सकती हैं। इसमें संदेह नहीं कि मारत १३वीं शती से लगमग सात शतियों तक बाह्य विजेता लोगों से पदाकान्त होता रहा और उसका मानमर्दन होता रहा (किन्तु कुछ मागों में अल्पकाल के लिए मारतीय राज्य अवश्य संस्थापित थे, यथा विजयनगर साम्प्राज्य या मराटों के अन्तर्गत लगभग १५० वर्षों तक तथा पंजाब में लगभग ५० वर्षों तक महाराज रणजीत सिंह का राज्य)। अब भारतीय पाठक स्वयं इसका पता लगायें कि प्रथम सपने को छोड़कर (मारतीय स्वतन्त्रता<sup>८६</sup>) श्री अरिवन्द के अन्य कौन-से सपने पूरे हुए। क्या स्व-तन्त्रता की प्राप्ति के इतने वर्षों के उपरान्त मारत आध्यात्मिकता के क्षेत्र में कोई विकास कर सका है ? क्या सामान्य जनता के मन में इस प्रकार की मावना घर कर सकी है ? क्या विभिन्न जातियों एवं राष्ट्रों के बीच भावनात्मक एकता का कोई चिह्न दृष्टिगोचर हो रहा है? क्या निकट भविष्य में इसकी कोई आशा है? या संपूर्ण संसार विनाश के कगार पर खड़ा है ?

श्री अरिवन्द ने मानव जाति की एकता की स्थापना के लिए आन्तरिक एकता एवं उद्देश्य पर बल दिया है; उनके मतानुसार यह अभिरुचियों के बाह्य सम्मिलन से सम्भव नहीं है। २४ वर्षों तक श्री अरिवन्द ने वाह्य जगत से अपने को खींच लिया था और वर्ष में केवल चार वार लोगों को दर्शन देते थे। उन्होंने ग्रन्थों के प्रणयन के अतिरिक्त मानव जाति की एकता के लिए क्या किया, यह स्पष्ट नहीं हो पाता और न उन नर-नारियों में, जो उनके नेतृत्व में पांडिचेरी में एकत्र हुए, किसी ने महत्त्व का कोई पद स्त्रोमित किया और न अपने गृह द्वारा प्रदिश्तित मार्ग पर शक्तिशाली ढंग से सफलतापूर्वक चलने का प्रयत्न ही किया और न आज कोई अपने गुरु के उस कार्य को कर रहा है, जिसका उन्होंने स्वप्न देखा था और जो आज मी अनारम्भित एवं अपूर्ण पड़ा हुआ है। अपनी सावना के विषय में श्री अरविन्द ने लिखा है—'मैंने अपना योग सन् १६०४ में आरम्म किया । मेरी सावना ग्रन्थों पर आवृत नहीं थी, वह उन व्यक्तिगत अनुमूतियों पर आधृत थी जो अन्तर से उमड़ कर मेरे चतुर्दिक् छा गयीं... यह तथ्य है कि मैं जेल में विवेकानन्द की वाणी एक पक्ष तक निरन्तर सुनता रहा' (पृ० १३१, श्री दिवाकर द्वारा लिखित 'महायोगी का जीवन-चरित')।

श्री अरविन्द ने अपने माई वारीन्द्र को ७ अप्रैल, १६२० में एक पत्र लिखा था, जिसमें उन्होंने प्राचीन योगों के मुख्य दोषों को बताया था। उनके अनुसार 'प्राचीन योग में केवल मन, बुद्धि एवं आत्मा की बात थी, लोग मानसिक घरातल पर ही आध्यात्मिक अनुमूति प्राप्त करके सन्तुप्ट हो जाते थे। उनके मत से मन केवल आंशिक ज्ञान ही प्राप्त कर सकता है, यह केवल अंशों का ही परिज्ञान कर सकता है न कि सम्पूर्ण का । मन केवल समाधि, मोक्ष या निर्वाण द्वारा ही असीम एवं सम्पूर्ण वास्तविकता का ज्ञान प्राप्त कर सकता है, किसी अन्य साघन से नहीं। हाँ, कुछ लोग इस प्रकार का मोक्ष अवस्य प्राप्त करते हैं जिसे केवल अन्ध मार्ग या द्वार कहा जा सकता है। तो इसकी क्या उपयोगिता है? किन्तु मगवान् मानव को इस योग्य

८६. स्वतन्त्रता-प्राप्ति के उपरान्त संयुक्त भारत को कल्पना टूट-फूट कर छिन्न-भिन्न हो गयी। देश का विभाजन हो गया। पाकिस्तान एक नया राष्ट्र बन गया जो निरन्तर भारत के लिए शिर-पीड़ा बना हुआ है।

बनाना चाहता है कि मानव उसे इसी जीवन में, व्यक्ति एवं सम्पूर्ण समाज के मीतर जान ले। योग के प्राचीन सिद्धान्त आध्यात्मिकता एवं जीवन में संश्लेषण एवं एकता ला न सके। उन्होंने जगत् को माया या मगवान् की क्षणमंगुर लीला कहकर छोड़ दिया और इसका परिणाम यह हुआ कि जीवन से शक्ति एवं आश्रय की परिसमाप्ति हो गयी और भारत का अघ:पतन हो गया।' उपर्युक्त शब्दों में श्री अरविन्द अपने संशिलष्ट योग एवं प्राचीन तथा मध्यकालीन भारतीयों के योग के अन्तर को बताते हैं। योग के इस सिद्धान्त में कोई नवीन बात नहीं है। गीता में यही बात युगों पूर्व कह दी गयी है, यथा-गीता पार्प 'अज्ञानेनावृतम्', 'उत्सीदेयुरिमे लोकाः' (गीता २।२४-२५, २।४७, ३।८, १६, ६।२७, १८।४५-४६, ये सब इसी पर बल देते हैं कि निष्काम कर्म ही मगवान की पूजा है) । श्री अरिवन्द को अपनी इच्छा के अनुसार कुछ शिष्यों को इस कार्य में लगा देना चाहिए था। पातञ्जल योग ने 'माया' शब्द का प्रयोग नहीं किया है और न उसमें यही कहा गया है कि यह जगत् ईश्वर की लीला है। वेदान्तसूत्र ने ही एक विरोध को दूर करने के रूप में ऐसा कहा था (२।१।३३, 'लोकवत्तु लीलाकैवल्यम्')। पातञ्जल योग में ईश्वर का संसार-सृष्टि से कोई सम्बन्ध नहीं है, प्रत्युत इसने अविद्या की चर्चा की है जिससे जीवात्मा जकड़ा रहता है (योगसूत्र २।३-५ एवं २४) न कि ईश्वर या परमात्मा । इतना ही नहीं, स्वयं श्री अर्रावन्द के प्रश्न पर प्रतिप्रश्न किया जा सकता है—'संश्लिष्ट योग, मन, प्रमन एवं अतिमन की आवश्यकता या उपयोगिता क्या है ?' क्या कोई कम से कम केवल आघे दर्जन श्री अरिवन्द के अनुयायियों की ओर संकेत कर सकता है, जिन्होंने उनके सिद्धान्त या संकल्पों के अनुसार देश एवं मानव-समाज के पुनरुद्धार के लिए अपनी शक्तियाँ लगायी हों ? इस विषय में कुछ और कहना यहाँ समीचीन नहीं है।

श्री अरविन्द के कई ग्रन्थ हैं जो आकार एवं प्रकार में विशद एवं विस्तृत हैं। उनके ग्रन्थों की तालिका के लिए देखिए श्री दिवाकर का ग्रन्थ 'महायोगी' (पू॰ २६७-२६६)। प्रस्तुत लेखक ने उनके निम्नलिखित ग्रन्थ पढ़े हैं, यथा-'योग एण्ड इट्स आब्जेक्टस' (१६३८, जिसमें यह दर्शाया गया है कि अध्यात्म योग हठयोग एवं राजयोग से अपेक्षाकृत उच्च है), 'दि मदर' (१६३७), 'एसेज ऑव दि गीता' (पाँचवाँ संस्करण, १६४६), 'दि सिथेसिसं आव योग' (१६४८), जिसमें यह दिखाने का प्रयत्न किया गया है कि ज्ञानयोग, मित्तयोग एवं कर्मयोग नामक तीनों मार्गों का समन्वय हो सकता है, 'दि प्राब्लेम आव रीवर्थं' (आश्रम द्वारा प्रकाशित, १६५२); 'फाउण्डेशन्स आव इण्डियन कल्चर' (कई निबन्ध हैं, जिनका सुघार स्वयं अरिवन्द ने किया है, न्यूयाकं, १६५३), 'लाइफ डिवाइन' (मौलिक तीन खण्डों में, किन्तु अब १२७२ पृष्ठों में प्रकाशित, अरविन्द इण्टरनेशनल यूनिवर्सिटी सेण्टर, पांडिचेरी, १६५५)। प्रस्तुत लेखक ने अन्तिम पुस्तक का प्रथम खण्ड ही पढ़ा है। किन्तु सामान्य लोगों की बुद्धि इन ग्रन्थों को पढ़ने एवं समझने में असमर्थ है। 'लाइफ डिवाइन' के शब्द, शब्द-विन्यास एवं माव बड़े गूढ़ एवं अलौकिक अर्थ वाले हैं, जिन्हें प्रस्तुत लेखक जैसे सामान्य जन समझ सकने में असमर्थ हैं। प्रस्तुत लेखक के मत से 'फाउण्डेशंस ऑव इण्डियन कल्चर' उनकी सर्वश्रेष्ठ पुस्तक है जिसे उसने पढ़ लिया है। प्रो॰ आर॰ डी॰ रानाडे ने 'मगवद्गीता ऐज ए फिलॉसॉफी आँव गाँड रीयलाइजेशन' (नागपुर, १६५६, पृ० १६३-१७६) में श्री अरविन्द के ग्रन्थ 'एसेज आन दि गीता' की जाँच की है और कई स्थलों पर अपना मतमेद प्रकट किया है। श्री अरविन्द के दर्शन की बृहत् जानकारी के लिए देखिए डा॰ हरिदास चौघरी एवं डॉ॰ फ्रेडरिक स्पीगेलवगं द्वारा सम्पादित ग्रन्थ 'इण्टीग्रल फिलॉसॉफी आव अरविन्द' (एलेन एवं अन्विन, १६६०), जिसमें मारतीय एवं पाश्चात्य लेखकों के ३० निबन्ध संगृहीत हैं। पू॰ ३२ पर 'माइण्ड' (मन) एवं सुपरमाइण्ड (अतिमन) की व्याख्या उपस्थित की गयी है।

## तकं एवं धर्मशास्त्र

याज्ञवल्क्यस्मृति (१।३) ने न्याय (तर्कशास्त्र) को चौदह विद्याओं में परिगणित किया है और उसे धर्म के ज्ञान का एक साधन माना है। मिताक्षरा (याज्ञ० पर माष्य) ने न्याय को 'तर्कविद्या' की संज्ञा दी है और कहा है कि चौदह विद्याएँ धर्म के हेतु (साधन) हैं।

न्यायसूत्र एवं वैशेषिक सूत्र दोनों ने यह स्वीकार किया है कि दोनों दशैंनों के पदाशों के सम्यक् ज्ञान से

नि:श्रेयस की उद्मृति होती है। 2

'तर्क' शब्द के आरम्मिक प्रयोगों में एक प्रयोग कठोपनिषद् (२।६) का भी है---'(आत्मा का) यह ज्ञान (केवल) तर्क से ही नहीं प्राप्त किया जा सकता,' इसके पूर्व के मन्त्र में आया है कि आत्मा सूक्ष्म से भी सूक्ष्मतर है और केवल अनुमान या तर्क से नहीं समझा जा सकता ('अणीयान् ह्यतर्कचमणुप्रमाणात्')। और देखिए शब्द 'मन्त्रव्यः' ('आत्मा वा अरे द्रष्टव्यः श्रोत्रव्यो मन्तव्यः', वृ० उप० २।४।५ एवं ४।५।६) जिसे माष्य (वे० सू० १।१।२) में विरोधी ने एवं शंकराचार्यं (वे० सू० २।१।४) ने तर्क के अर्थ में लिया है। मैत्रा० उप० (२।१८) ने तर्क को योग के अंगों में सम्मिलित किया है (प्राणायाम: प्रत्याहारो घ्यानं घारणा तर्क: समाधि: षडंग इत्यूच्यते योगः।) और उसमें यह भी आया है कि वाणी, मन एवं प्राण के निरोध से व्यक्ति तर्क की सहायता से ब्रह्म को देखता है (६।२०)। गौतमधर्मसूत्र (२।२३-२४) में आया है — 'न्याय की प्राप्ति के लिए तक एक उपाय (साधन) है' (न्यायाधिगमे तर्कोऽम्युपाय:। तेनाम्यूह्य यथास्थानं गमयेत्)। यक्ष ने युधिष्टिर से जितने प्रश्न पूछे हैं, उनमें एक यह है--'तर्क अस्थिर होता है, वह अप्रतिष्ठ है, उससे निष्कर्ष नहीं प्राप्त होते, वैदिक वचन (आपस में) एक-दूसरे से मिन्न हैं (उनमें अन्तर है), कोई ऐसा मुनि नहीं है जिसकी सम्मति (अन्य कोगों या मुनियों द्वारा) प्रामाणिक मानी जाय; धर्म का तत्त्व गुहा में पड़ा हुआ है (वह अंघकार से आवृत है और स्पष्टता एवं सुगमता से नहीं जाना जा सकता) वही मार्ग है (जिसके द्वारा अग्रसर होना चाहिए) जिसके द्वारा अधिकांश लोग चलें' (वनपर्व ३१३।११७, चित्रशाला प्रेस संस्करण—तर्कोऽप्रतिष्ठः श्रुतयो विभिन्नाः नैको मुनिर्यस्य मतं प्रमाणम् । घर्मस्य तत्त्वं निहितं गुहायां महाजनो येन गतः स पन्याः ॥) । उपसंहार के अन्त में मनुस्मृति में आया

१. पुराणन्यायमीमांसाधर्मशास्त्रांगमिथिताः । वेवाः स्थानानि विद्यानां घर्मस्य च चतुर्वशः ॥ याज्ञ० (१।३)

कुछ लोग 'पुराणतर्कमीमांसा . . . ' ऐसा पढ़ते हैं। २. अथातो धर्मं व्याख्यास्यामः । यतोऽम्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स घर्मः । द्रव्यगुजकर्मसामान्यविशेषसमवायानां

पदार्थानां साधर्म्यवैधर्म्याम्यां तत्त्वज्ञानं निःश्रेयसहेतुः । वैशेषिकसूत्र (१।१।२ एवं ४); प्रमाणप्रमेयसंशयप्रयोजन-वृष्टान्त-सिद्धान्तावयवतर्क-निर्णयवादञ्चानवितण्डाहेत्वाभासच्छलजातिनिप्रहस्थानानां तस्वज्ञानान्निःभेयसाविगमः । न्यायसूत्र (१।१।१) । निःश्रेयस ('अचतुर०', एक सम्बा सूत्र) शब्द पाणिनि एवं कौबीतक्युपनिषद् (२।१४ एवं ३।२) में आया है।

है—'जो व्यक्ति शुद्ध घर्म जानना चाहता है उसे इन तीनों का अवश्य ज्ञान होना चाहिए-प्रत्यक्ष, अनुमान एवं विभिन्न परम्पराओं पर आघृत शास्त्र; केवल वही व्यक्ति धर्म जानता है जो आर्ष वचन (अर्थात् मुनियों के वचन या वेद), (स्मृतियों में वर्णित) धर्मोपदेश को उस तर्क के साथ विचारता है जो वेद एवं शास्त्रों के विरोध में नहीं पड़ता है (१२।१०५)। संस्कृत के अधिकांश कट्टर लेखकों का तर्क के विषय में यही कथन है। यदि कोई केवल तकं पर ही निर्भर रहे तो परिणाम अनिश्चित एवं विष्लवकारी होगा। प्रत्येक सिद्धान्तवादी यही कहता है कि उसका सिद्धान्त तक पर आधृत है, किन्तु सामान्य लोगों के लिए महत्त्वपूर्ण प्रश्नों के विषय में तक पर आधृत उत्तर विभिन्न प्रकार से व्यामोह में डालने वाले होते हैं। विभिन्न वातावरणों में पले हुए विभिन्न अनुभवों वाले विचारक विभिन्न तक रखते हैं और यहाँ तक कि विभिन्न नैतिक विघानों का उद्घोप कर डालते हैं। सामान्य व्यक्ति किसका अनुसरण करे ? वेद एवं स्मृतियां सहस्र वर्षों से चले आये हुए, महान् एवं स्वार्थरहित मुनियों द्वारा अनुभूत एवं निर्णीत तथा जीवन के सभी क्षेत्रों से सम्बन्धित आचरण सम्बन्धी सिद्धान्तों से परिपूर्ण हैं, अर्थात् उनमें बहुत-से विज्ञ लोगों के अनुभव एवं तर्क पाये जाते हैं। अतः यदि आज कोई व्यक्ति यह कहता है कि तकं के आधार पर वह वेद-विरोधी मत रखता है तो अधिकांश लोग उस अकेले एक व्यक्ति की वातें, जो कतिपय प्राचीन ऋषियों द्वारा प्रकाशित मतों के विरोध में पड़ती हैं, मानने को किसी प्रकार सन्नद्ध नहीं हो सकते। इस बात को और बढ़ाकर कहने की आवश्यकता नहीं है। बहुत-से ऐसे प्रश्नों के विषय में, यथा--क्या परमात्मा का अस्तित्व है, क्या कोई परम बद्धि है जो इस विश्व का निर्देशन कर रही है, क्या आत्मा का अस्तित्व है, मर जाने के उपरान्त मनुष्य का मविष्य क्या है; अति विज्ञ लोगों ने अति विभिन्न उत्तर दिये हैं। इन प्रश्नों के ऐसे उत्तर जो सबको या अधिकांश लोगों को स्वीकार्य हों, केवल तर्क से ही नहीं दिये जा सकते। यद्यपि यही शास्त्र-सम्मत स्थिति है, किन्तु समय-समय पर वैदिक आचार जनमत के कारण त्याग दिये गये हैं। स्वयं स्मृतिकारों ने एसी व्यवस्था दी है कि शास्त्रीय वचनों के अन्धानुकरण से धर्म की हानि होती है और जब स्मृतियों की व्यवस्थाओं में विरोध उपस्थित हो जाय तो तक का आश्रय लेना चाहिए तथा लोकमत एवं लोकाचारों पर विचार करना चाहिए। इस विषय में देखिए इस खण्ड का अध्याय २६ एवं इस महाग्रन्थ के मूल खण्ड ३ के पृ० ८६६-८६८। महामारत में आया है- 'अचिन्त्य विषयों के समाधान में तर्क का सहारा नहीं लेना चाहिए।' भूख से पीड़ित मुनि विश्वामित्र (जो एक कुत्ते की पूँछ खाना चाहते थे) एवं चाण्डाल के बीच हुई वार्ता के सिलसिले में महा-भारत में आया है- 'अत: धर्म एवं अधर्म के विषय में विज्ञ व्यक्ति को, जिसका आत्मा पवित्र हो, अपनी बुद्धि पर आश्रय लेकर कार्य करना चाहिए। 'किन्तु ऐसा नहीं समझना चाहिए कि शंकराचार्य एवं अन्य महान् भारतीय लेखकों ने तर्क का आश्रय लेना सर्वथा छोड़ दिया था। उनके कहने का तात्पर्य इतना ही है कि यदि निष्कर्ष सीघे वेद एवं स्मृति-वचनों के विरोध में पड़ते हों तो केवल एक या दो व्यक्तियों के तर्क का अनुसरण नहीं करना चाहिए। शंकराचार्य ने अपनी स्थिति स्पष्ट रूप से व्यक्त कर दी है (वे० सू० २।१।१ एवं ११)। जैनों एवं बौद्धों के विश्वास घर्मविरुद्ध थे, क्योंकि वे वेद तथा अन्य पवित्र परम्पराओं की प्रामाणिकता स्वीकार नहीं करते थे, यद्यपि वे हिन्दू

३. ई० पी० मार्गन ने 'दिस आई बिलीव' (लन्दन १६५३) के पृ० ६० में पिशेल का एक बचन उद्धृत किया है—'हृदय के अपने तर्क हैं जिन्हें तर्क नहीं समझ पाता।'

४. अचिन्त्याः खलु ये भावा न तांस्तकाँण योजयेत् । प्रकृतिभ्यः परं यच्च तदचिन्त्यस्य लक्षणम् ॥ भीष्मपर्व (शंकराचार्य, वे० सू० २।१।६, स्मृति के रूप में उद्धृत) । यह मत्त्यपुराण (११३।६), पद्मपुराण (आदि ३।१२), ब्रह्माण्ड० (२।१३।७-८) में भी आया है । 'प्रकृति' का अर्थ है भौतिक कारण ।

आचारों का व्यवहार करते थे और हिन्दुओं के यहाँ विवाह संबन्ध करते थे। किन्तु इतना होने पर भी विश्वासों, अचिरा परम्पराओं में बहुत अधिक विरोध की सम्मावना थी। कुछ उपनिषदों की प्रवृत्तियों के अवगाहन से इसे समझाया जा सकता है। उदाहरणार्थ, मुण्डकोपनिषद् (१।१।४-५) ने विद्या को परा एवं अपरा नामक दो स इस सम्बाद्ध का परा एवं अपरा के अन्तर्गत चार वेदों, छह अंगों को सम्मिछित किया है और परा (सर्वोत्तम) के काटिया ते ...... ह जार परा (सवात्तम) क अन्तर्गत उस विद्या को, जिसके माध्यम से अनश्वर ब्रह्म की प्राप्ति हो सकती है। छा० उप० (७।१।१-५) में आया है कि जब नारद सनत्कुमार के पास सीखने के लिए गये तो सनत्कुमार ने जो कुछ पढ़ा था उनसे कह दिया, यथा— हारों वेद, इतिहास-पुराण एवं अन्य विद्याएँ; सनत्कुमार ने यह भी बतलाया कि उन्होंने जो कुछ पढ़ा है वह केवल नाम मात्र है और आगे उन्होंने वह बताया जो सब कुछ से उत्तम है। मुण्डक० (१।२।७) ने यज्ञों को फूटे हुए ्रिट्ट युक्त ) पात्रों के समान माना है। यह अत्यन्त आक्चर्यजनक है कि छा० उप० (१।१२।२-५) ने पाँच पुरोहितों एवं यजमान के एक-दूसरे के स्पर्श करने की विधि की तथा 'सदस्' से 'चात्वाल' तक, जहाँ वहिष्पवमान मन्त्र का गायन होता रहता है, उनके रेंगकर जाने की तुलना कुत्तों की उस पंक्ति (कतार) से की है जिसमें कुत्तों ने एक दूसरे की पूँछ अपने मुँह से पकड़ रखी हो। देखिए पुरोहितों के मौन रूप से रेंगने वाली बात के लिए ताण्ड्य ब्राह्मण (६।७।६-१२) एवं आप० श्री० सू० (१२-१७।१-४) आदि । ऐसी वात है, तव भी उपनिपदें वेदान्त कही जाती हैं और वैदिक धर्म एवं साहित्य के सर्वोत्तम 'अन्त' के रूप में धार्मिक ब्रन्थ मानी जाती हैं। अधिकांश उपनिषदें भी वैदिक संहिताओं को प्रामाणिक मानती हैं। उदाहरणार्थ, वृ० उप० (१।४।१०) एवं ऐतरेय उप० (२।५) ने ऋ० (४।२६।१ एवं ४।२७।१) को क्रम से उद्युत किया है; वृह० उप० (२।४।१६-१७) ने ऋ० (१।११६।२ एवं १।११७।२२) को तथा उमी (२।४।१६) ने पुन: ऋ० (६।४७।१८) को उद्घृत किया है; कठोपनिषद् (४।६) सर्वया अथर्ववेद (१०।८।१६) है, प्रश्न० (१।११) ऋ० (१।१६४।१२) है। मुण्डकोपनिषद् (३।२।१०) में आया है कि श्रोत्रियों (वेदज्ञों) को ब्रह्मविद्या का ज्ञान दिया जाना चाहिए। इस विषय में उपनिषदें अधिकारमेद नामक सिद्धान्त पर निर्भर हैं।

प्राचीनतम दार्शनिक समस्याओं में एक है विश्वास (आप्तवचन या प्रमाण) एवं तर्क की समस्या, और प्राचीन काल से ही दोनों में निरन्तर संघर्ष चलता आ रहा है। अधिकांश लोग किसी प्रमाण का आश्रय लेते हैं या उस पर निर्भर रहते हैं अथवा किसी ऐसे व्यक्ति पर विश्वास करते हैं जो उनसे अपेक्षाकृत उच्च होता है। अधिकांश लोगों के लिए यह प्रामाणिकता (विश्वास की भावना) अथवा वह 'कुछ' जो उनसे अधिक महत्त्व-पूर्ण है श्रुतिप्रकाश (ऐश-उन्मेष) एवं ईश्वर है। ईश्वर के अस्तित्व, आत्मा के अस्तित्व, स्वतन्त्र इच्छा एवं निद्चितताबाद, आचार-सम्बन्धी सामान्य सिद्धान्त, भौतिक शरीर की मृत्यु के उपरान्त अन्तिम नियति आदि निगूढ प्रश्नों के विषय में स्वयं तर्कनापूर्ण ढंग से सोचने के लिए उनके पास न तो इतना अवकाश ही है, न प्रवृत्ति हो है और न है उस प्रकार की वौद्धिक योग्यता। सामाजिक विषयों में मानव-निर्णय बहुवा प्रचलित रूढियों एवं दुराग्रहों से आवृत होते हैं। ऐसे प्रश्नों पर जो घामिक कहे जाते हैं (और मारत में घामिक विषयों का क्षेत्र सदा विशद रहा है) निर्व्याज विवेचन विना त्रोघ एवं अमर्प अथवा विद्वेप उत्पन्न किये अधिकांश में असम्भव होता है । तलाक, सन्तित-निरोध ऐसे नैतिक प्रश्न परम्परानुगत धार्मिक उक्तियों (रूढियों) की स्थिति में आ जाते हैं और जब उन पर कोई खुला विवेचन आरम्म हो जाता है तो कोबाधिन उत्पन्न हो जाती है। आज के बहुत-से लोकतान्त्रिक देशों में तार्किक विवेचन सबसे अन्त में आता है और बड़े-बड़े महत्त्वपूर्ण प्रश्नों का निर्णय दल-विशेष की आसक्ति या व्यक्ति-विशेष के प्रति पक्षपात या शक्ति-प्राप्ति के प्रति लोलुपता तथा व्यक्तिगत वृद्धि के प्रति मोह के आघार पर किया जाता है। ऐसा नहीं समझना चाहिए कि प्राचीन एवं मध्यकालीन भारत में बुद्धिवादी (तार्किक) एवं अनस्तित्ववादी नहीं थे।

वास्तव में कतिपय बुद्धिवादी सदा पाये जाते रहे हैं। इस विषय में देखिए इस महाग्रन्थ का मूळ खण्ड २, प्०३४८-३४६, टिप्पणी ८७५ एवं खण्ड ३, पृ० ४६-४७५ टिप्पणी ५७ (लोकायत एवं उनके मत आदि। बहत-से बुद्धिवादियों की घारणा है कि ईश्वर के अस्तित्व के विषय में कोई प्रमाण नहीं है, वे आत्मा के विषय में भी ऐसी ही बारणा रखते हैं, वे अमरता में विश्वास नहीं करते और न यही स्वीकार करते कि इस विश्व में मनुष्य की बुद्धि से बढ़कर कोई अन्य उच्च बुद्धि है, वे इसे नहीं मानते कि इस विश्व के पीछे कोई विशिष्ट उद्देश्य या प्रयोजन है, उनका विश्वास है कि सभी धर्मों में कुछ-न-कुछ सत्य है जो अत्यधिक भ्रम से युक्त है। वृद्धिवादियों (तर्कवादियों) का कथन है कि उन्हें इस बात को सिद्ध करने के लिए विवश नहीं करना चाहिए कि ईश्वर नहीं है (जो कि एक अस्वीकारार्थक या अभावात्मक प्रस्ताव है), प्रत्युत अस्तित्ववादियों को ही यह सिद्ध करना है कि ईश्वर है अर्थात् उसका अस्तित्व है और वह सर्वशक्तिमान् एवं सर्वज्ञ है (जो एक भावात्मक प्रस्ताव अथवा प्रमेय या प्रतिज्ञा है)। उनका कथन है कि ईव्वर को कोध, प्रेम या करुणा नामक गुणों से युक्त करना ईश्वर के सर्वशक्तित्व को निविवाद रूप से समाप्त कर देना है। इस विश्व में दुराचार की जो ममस्या विराजमान है, वह बुद्धिवादियों की दुष्टि में, ईश्वर को अच्छा, दयालु, सर्वज्ञ एवं सर्वशक्तिमान मानने के मार्ग में एक बाघा है। नास्तित्ववादी (अथवा वृद्धिवादी) अस्तित्ववादी के साथ सम्भवत: यह मान लें कि मन्ष्य एक सत्ता के रूप में अपने से उच्च उस सत्ता पर निर्भर रहता है जो उसे मार्ग-निर्देशन देने में तथा आज्ञा अथवा निर्देशन के उल्लंघन पर दण्ड देने में समधं है। बुद्धिवादी अथवा तक्वादी का दृष्टिकोण है कि मानव किसी प्रकार के ऐसे समुदाय या ऐसे समाज में रहता है या सत्ता रखता है जो उससे अपेक्षाकृत अधिक महान् है। यह दृष्टिकोण इस बात की ओर संकेत करता है कि ईश्वर-पूजा के स्थान पर मानव-समुदाय या संयक्त मानव-शक्ति की पूजा होनी चाहिए। ईश्वर के स्थान पर किस मानव-समदाय को रखा जाय ? क्या यह सम्पूर्ण मानव-समाज (जिसमें मनुष्यों की संख्या आज लगभग तीन अरव तक है) होगा या इसके कुछ बड़े या छोटे दल ? आज स्पष्ट रूप से दो दल हैं जिनमें विचारघारा-सम्बन्धी संघर्ष है, यथा-साम्यवादी दल (गुट) जिसके नेता रूस एवं चीन हैं, तथा प्जीवादी दल जिसका नेता अमेरिका है। इंग्लैण्ड तथा यूरोप के कुछ अन्य देश तथा एक तीसरा दल, जो तथाकथित तटस्थ देशों का दल कहा जाता है, जिसमें भारत भी एक है, और जो अभी उतना सुव्यवस्थित नहीं है, इन दोनों दलों में किसी में सम्मिलित नहीं हैं।

वर्तमान काल में साम्यवाद सचमुच एक प्रकार की पूजा है, अर्थात् ईक्वर-पूजा के स्थान पर मनुष्य या मनुष्यों की पूजा है। यह बात स्वीकार्य होगी कि सम्भवतः वर्तमान रूस की जनता मीतिक आवश्यकताओं के विषय में जारों के काल के प्रजाजनों से कहीं अधिक समृद्ध एवं उत्तम जीवन विता रही है। जनता में साम्यवाद के प्रति मिवत है। किन्तु यह मिवतं वास्तव से अधिक दिखावटी है, की घ्र (क्षिप्र) लामों की आशा पर या अविलम्ब दण्ड के मय पर आधृत है तथा शिक्षा एवं वातावरण पर राज्य के कठोर नियन्त्रण का प्रतिफल या परिणाम है। निम्नोक्त शब्दों में साम्यव।दियों का नारा बड़ा आकर्षक है—"विक्व के श्रमिको! संयुक्त होओ,

४. लोकायत या लौक्यायितक के लिए देखिए जयराशिभट्ट कृत 'तत्त्वोपप्लवसिंह' नामक ग्रन्थ (गायक-वाड़ ओरिएण्टल सीरीज, बड़ोदा)। 'लोकायत' शब्द 'उक्थादि गण' में आया है (पाणिनि ४।२।६०, 'ऋतूक्था-दिस्त्रान्ताट् ठक्')। देखिए डा० दक्षिणारञ्जन शास्त्री कृत 'शार्ट हिस्ट्री आव इण्डियन मैटिरियलिज्म' (कलकत्ता, द्वितीय संस्कयण, १६५७)।

तुम्हें श्रृंखलाओं के अतिरिक्त कुछ नहीं सोना है।" कुछ अन्य घ्यानाकर्षक शब्द ये हैं — "कृषक-श्रमिकीं की अधिन।यकता या अनन्य शासन ।" किन्तु वास्तव में, यह तानाशाही कृषक-श्रमिकों पर साम्यवादी दल की ताना-शाही के रूप में परिणत होती है। मौतिक कल्याण प्राप्ति के बदले में सामान्य जनता अपनी कई स्वतन्त्रताओं का विनिमय करती है (अर्थात् मौतिक कल्याण की वेदी पर कई स्वतन्त्रताओं की आहुतियाँ देती है), यथा— अपने विषय में सोचने की स्वतन्त्रता, बोलने की स्वतन्त्रता, बाह्य देशों के लोगों से मिलने-जुलने की स्वतन्त्रता, अपनी जीवन-वृत्तियों (पेशों) के चुनाव की स्वतन्त्रता आदि। इस विषय में साम्यवादी लोग कुछ भी गुप्त नहीं रखते कि वे सम्पूर्ण विश्व को साम्यवाद के अन्तर्गत लाना चाहते हैं। अतएव वे उद्घोषणा करते हैं कि वे सम्पूर्ण संसार के सामान्य नरों एवं नारियों के त्राता या उद्घारक हैं, और उन्हें कोई आक्रान्त नहीं कर सकता, क्योंकि वे पूँजीवाद या उपनिवेशवाद आदि के बन्धन से लोगों को मुक्त करना चाहते हैं। उनके मत में उन्मत्तता, अस-हिष्णुता या अन्य के प्रति विद्वेष की मावना पायी जाती है। ईश्वर विहीन समाज के विषय में एक मात्र प्रयोग विशाल पैमाने पर रूस में हुआ है, किन्तु यह बाह्य लोगों की दृष्टि में सुखद एवं सफल नहीं सिद्ध हुआ है। सोवियत रूस के बड़े-बड़े नेताओं (जिनमें कुछ को उनके उत्तराधिकारियों ने इत्यारे की उपाधि दी है) के चित्रों का सार्वभौम प्रदर्शन स्पष्ट रूप से ईश्वरिवहीन समाज में भी पूजा की आवश्यकता की उद्घोषणा करता है। ताना-शाहों ने न केवल सम्पत्ति की उत्पत्ति के सावनों का राष्ट्रीयकरण किया है, प्रत्युत देश के सम्पूर्ण 'श्रम' (लेवर) के साथ ऐसा किया है। तानाशाहों ने अपने को ईश्वर के स्थान पर प्रतिष्ठापित किया है और अपने प्रजाजनों के शरीरों एवं मनों पर भी पूर्ण नियन्त्रण स्थापित करना चाहा है। रूसी साम्यवादियों का ऐसा विश्वास है कि उनका देश इस पृथिवी पर स्वर्ग है और उनका कहना है कि लोगों को उनके शब्दों को, बिना जाँच-पडताल किये तथा वस्त्स्थिति का स्वयं परिचय प्राप्त किये, ज्यों-का-त्यों अवश्य मान लेना चाहिए। साम्यवादियों की इतिहास, अर्थ-शास्त्र एवं विज्ञान-सम्बन्धी विचारधाराएँ उनकी अपनी हैं। किसी को इस विषय में किसी प्रकार का प्रश्न उठाने का अधिकार नहीं है।

जूडावाद (यहूदियों का धर्म), ईसाई धर्म एवं इस्लाम (सभी एक ईश्वर में एवं एक ग्रन्थ में विश्वास करते हैं) के अनुयायियों ने अपने सिद्धान्तों एवं आचारों को फैलाने के लिए शितयों तक रक्तरिन्जित युद्धों एवं हत्याओं का आश्रय लेने में किसी प्रकार की हिचक नहीं प्रदिशत की। जो लोग हिन्दू धर्म एवं बौद धर्म की परम्पराओं में पले हुए हैं उनकी दृष्टि में यह व्यवहार अथवा इस प्रकार का धार्मिक आवेश आकित्मक क्षोम उत्पन्न करने वाला है। यदि बुद्धिवादी अथवा अनीश्वरवादी लोग ईश्वर-पूजा के स्थान पर मानव-समाज के दल स्थापित करते हैं या पूजा एवं शासव के व्यक् ऐसे दलों के नेताओं को प्रतिष्ठापित करते हैं तो इसमें सन्देह नहीं कि स्वयं मानवता ही विलुप्त हो जायगी। यह मानते हुए भी कि तथाकथित बुद्धिवादियों को हम सर्वशक्तिमान एवं सर्वश ईश्वर के अस्तिव को सिद्ध करने के विषय में सन्तुष्ट नहीं कर सकते, प्रस्तुत लेखक ऐसा अनुमव करता है कि अधिकांश समाजों के लिए, जिनमें करोड़ों-करोड़ मानव रहते हैं, ईश्वर एवं आत्मा में विश्वास करना, अपेक्षाकृत अच्छा है। अधिकांश लोग ईश्वर के मय से सदाचार एवं अच्छाइयों की ओर झकते हैं, क्योंकि उनका अन्तःकरण उन्हें कोसता रहता है, उन्हें लोक-लज्जा रहती है और उन्हें राज्य के राजा से दण्ड मिलने का मय लगा रहता उन्हें कोसता रहता है, उन्हें लोक-लज्जा रहती है और उन्हें राज्य के राजा से दण्ड मिलने का मय लगा रहता उन्हें कोसता रहता है, उन्हें लोक-लज्जा रहती है और उन्हें राज्य के राजा से दण्ड मिलने का मय लगा रहता उन्हें कोसता रहता है, उन्हें ते हैं, उन्हें तीसरा (अर्थात् लोक-लज्जा का माव) मी छोड़ देना होता है और अन्तरिक शक्ति के सुक्काबी (अपने ही लिए मबसे अधिक सुक्की मावना—हेडोनिज्म) हो उठते हैं। ऐसे लोग 'अधिक इस प्रकार वे सुक्काबी (अपने ही लिए मबसे अधिक सुक्की मावना—हेडोनिज्म) हो उठते हैं। ऐसे लोग 'अधिक इस प्रकार वे सुक्कावों का अधिक से अधिक लाम हो' वाले सिद्धान्त या कल्पना द्वारा किसी आदर्ध सुमाज के विषय में से अधिक लोगों का अधिक से अधिक लाम हो' वाले सिद्धान्त या कल्पना द्वारा किसी आदर्ध सुमाज के विषय में से अधिक लोगों का अधिक से अधिक लाम हो' वाले सिद्धान्त या कल्पना द्वारा किसी आदर्ध सुमाज के विषय में से अधिक लोगों का स्थार से अधिक लाम हो' वाले सिद्धान्त या कल्पना द्वारा किसी आदर्ध सुमाज के विषय में सुमाज के विषय में सुमाज के विषय में

सोचने लगते हैं। हिन्दू धर्म एवं सभी उच्च धर्मों के आदशों एवं सिद्धान्तों के समक्ष केवल धर्मनिरपेक्ष या भौतिक सुख के ही पीछ पड़ा रहना असंगत-सा है। बुद्धिवाद उन स्वीकृत पक्षों को, जिन्हें विज्ञान सुविधाजनक एवं उपयोगी मानता है, स्वीकार कर लेता है। यद्यपि ये स्वीकृत पक्ष (स्वयंसिद्ध प्रमाण) कुछ सीमाओं तक मली भाँति चलते हैं, किन्तु यह अवस्य कहा जाना चाहिए कि ये सीमाएँ बहुत सँकरी होती हैं। विज्ञान का उद्देश्य है सामान्य नियमों एवं विधानों को स्थापित करना। इन नियमों से हम केवल प्रकृति के आचरण या व्यवहार से परिचित हो पाते हैं और यह जान पाते हैं कि किस प्रकार मानव प्राकृतिक शक्तियों का उपयोग मानवीय उद्देश्यों की पूर्ति में कर सकता है। किन्तु विज्ञान यह नहीं बता पाता कि उन उद्देश्यों (ध्येयों) को क्या होना चाहिए। विज्ञान नैतिक वृत्तिविहीन विद्या है, इसका नैतिकता एवं आध्यात्मिकता से कोई सम्बन्ध नहीं है। बुद्धिवाद, ऐसा लगता है, मानव मन के बहत-से ऐसे अनुभवों को नियन्त्रित करता है, जो आज के विज्ञान के यन्त्रों के ऊपर की गतियाँ हैं। जब वैज्ञानिक प्रणालियों का प्रयोग सामाजिक अध्ययनों में भी प्रयुक्त होता है तो ऐसा प्रतीत होता है, वे जीवन के मुल्यों के विषय में किसी प्रकार के ज्ञान की वृद्धि करने में पूर्णतया असमर्थ हैं। बुद्धिवाद इस पर बल देता है कि हमारे सभी विश्वास स्पष्ट एवं निश्चित मुमियों पर आधृत हों और वह इस बात पर विश्वास करता है कि आधुनिक वैज्ञानिक प्रणाली ही एक मात्र प्रणाली है जिसके द्वारा सभी प्रकार के ज्ञान की उपलब्धि हो सकती है। किन्तु मनुष्यों में बहत-सी उपचेतन एवं अतार्किक (अबुद्धिवादी) वृत्तियाँ, विश्वास एवं प्रज्ञाएँ होती हैं जिन्हें वे अपेक्षाकृत अधिक सत्य मानते हैं और उन्हें बुढिवादी स्तरों की अपेक्षा अधिक उच्च समझते हैं (देखिए डब्ल० जेम्स कृत 'वैराइटीज आव रिलिजिएस एक्सपीरिएंस', पु० ७४, सन् १६२० का संस्करण)। प्रत्येक पीढ़ी के चिन्तक नेताओं का यह प्रयास होना चाहिए कि वे परम्परा एवं रूढि में जो अत्यावश्यक एवं गुरु है (परम्पराओं की अमोघता में विना विश्वास किये) उसका पता चलायें और ऐसे तर्कयुक्त मत या व्यवस्थाएँ दें जो परम्परा के सार तत्त्वों के साथ, आधुनिक चिन्तन, परिस्थितियों एवं वातावरण की आवस्यकताओं एवं पृच्छाओं की पूर्ति कर सकें। आधुनिक बुद्धिवाद के विषय में कुछ और कहना यहाँ आवश्यक नहीं है।

हमने इस ग्रन्थ में बहुधा इस तथ्य की ओर संकेत कर दिया है कि लगमग दो सहस्र वर्षों तक हमारे प्राचीन लेखकों एवं मनुस्मृति (१२।१०५-१०६) जैसी अन्य स्मृतियों ने घमं के अन्वेषण में तक को स्थान दिया है (स्वयं कृपारिल ने उस पर विश्वास किया है), विरोधी मतों के प्रति सहिष्णुता प्रविश्ति की है और धार्मिक कृत्यों, दार्शनिक मतों, सामाजिक रीतियों एवं आचारों में परिवर्तन किये हैं और ऐसा करने में कहीं भी किसी प्रकार की हत्याएँ या अनाचार नहीं किये गये हैं। कोई व्यक्ति एक-ईश्वरवादी हो सकता है या वहुदेवतावादी हो सकता है या मूर्ति-पूजक हो सकता है, अस्तित्ववादी, नास्तित्ववादी या दोनों के वीच में हो सकता है, या निर्गुण ब्रह्म को मानने वाला आदर्शवादी दार्शनिक हो सकता है तब भी वह, यि वेद तथा सामाजिक प्रयोगों के प्रति एक सामान्य झुकाव रखता हो तो वह पूर्ण हिन्दू कहा जायगा। इस प्रकार की सहिष्णुता जो सैकड़ों-सहस्रों वर्षों से हमारी भारतीय जनता ने प्रविश्त की है वह अन्यत्र दुर्लम एवं अचिन्त्य रही है। पाश्चात्य लेखक जहाँ एक ओर धार्मिक वृध्विकोणों एवं व्यवहारों में हमारी सहिष्णुता की प्रशंसा करते हैं, वहीं मोजन, विवाह आदि में जाति-सम्बन्धी नियमों के पालन की खिल्ली भी उड़ाते हैं। किन्तु जाति धार्मिक होने की अपेक्षा सामाजिक अधिक है, अतः जिस प्रकार पाश्चात्य देशों में आचार-सम्बन्धी नियमों (यथा १३ की संख्या और सैव्यथ पर कार्य करने, थियेटर जाने, ताश खेलने तथा चलने के अतिरिवत अन्य शारीरिक व्यायामों के विकद्ध नियम) का पालन माशंक होता रहा है, उसी प्रकार मारत में जाति-सम्बन्धी नियमों के प्रति व्यवहार होता रहा है। इतना ही नहीं, जाति-नियमों के भंग करने पर दोषी को अपनी जाति के बन्धु-बान्धवों की सभा (पंचायत) में अपनी त्रुट माननी पड़ती थी, जाति को करने पर दोषी को अपनी जाति के बन्धु-बान्धवों की सभा (पंचायत) में अपनी त्रुट माननी पड़ती थी, जाति को

था ग्राम-मन्दिर को दण्ड रूप में कुछ देना होता था, तब कहीं उसे अपनी जाति की सुविधाएँ प्राप्त हो सकती थीं। ईसाइयों के चर्चे थोड़ी-सी भी मार्ग-भ्रप्टता के प्रति बहुत ही असिहष्णु रहे हैं (विशेषतः धार्मिक विषयों एवं विशिष्ट कालों में ) अतः यूरोप में अपने मतों के प्रति दुराग्रह प्रकट करने की प्रवृत्ति एवं बुद्धिवाद पर विशेष वल दिया गया। सरकारों ने प्रभावपूर्ण ढंग से शिक्षा पर नियन्त्रण करके अपनी प्रजा के मतों को जिघर चाहा घुमाया, ऐसा करने में उन्होंने ग्रन्थों पर अधिकार किया और उन लोगों को यातनाएँ दीं जिन्होंने उनकी मान्यताओं के विरुद्ध मत व्यक्त किये। रोम के चर्च ने ऐसी अनभीष्ट पुस्तकों की सूची बनवायी जो वीजत थीं, तथा एक सूची बनवायी जिसमें अमीष्ट ग्रन्थों के वे वचन संगृहीत थे जो वीजत ठहरा दिये गये थे । इस विषय में पाश्चात्य धार्मिक इतिहास बड़ा ऋूर एवं कठोर चित्र उपस्थित करता है। देखिए लेकी का ग्रन्थ 'हिस्ट्री आव दि राइज एण्ड इंफ्लुएंस आव रेशनिलज्म इन यूरोप', आर्चीवाल्ड रावर्टसन कृत 'रेशनिलज्म इन थ्योरी एण्ड प्रैक्टिस' (वाट्स एण्ड को० द्वारा प्रकाशित, १६५४) एवं ह्यू टी॰ ऐंसन फॉसेट कृत 'दि पलेम एण्ड लाइट' (लन्दन, १६५८)। इन ग्रन्थों में ऐसी बातों का पूर्ण विवेचन है। लेकी ने वताया है कि किस प्रकार जापान से ईसाई धर्म, स्पेन से प्रोटेस्टं स्वाद, फ्रांस से हुजेनॉट्स तथा इंग्लैण्ड से अधिकांश कैथोलिकों का मूलोच्छेद हो गया। जेसुइटों ने इस सिद्धान्त का कार्यान्वयन किया कि ध्येय के अनुसार ही साघन चलते हैं। उनका ध्येय था 'ईश्वर का महत्तर गौरव' जिसका उनके लिए अर्थ था रोमन कैथोलिकवाद के अनुसार मनुष्यों एवं राज्यों का धार्मिक परिवर्तन, साधन थे मारकाट एवं युद्ध के लिए निजधमीवलिम्बयों को उमारना। गैलिलिओ को ज्योतिष में कोर्पनिकस के सिद्धान्त के अनसरण के कारण यातना दी गयी। सूर्य पृथिवी के चतुर्दिक् घूमता है या पृथिवी सूर्य के, इससे वर्म के लिए विशेष अन्तर नहीं होता। इसी विषय में एक बात यह बता दी जाय कि मारत में 'आर्यभट (सन् ४७६ ई० में जन्म) ने यह घोषित किया कि नक्षत्र पृथिवी के चतुर्दिक् चक्कर नहीं 'काटते प्रत्युत पृथिवी ही अपने चारों और घूमती है और इसे समझाने के लिए एक चलती हुई नाव में बैठे हुए पुरुष का उदाहरण दिया, जिसे ऐसा मास होता है कि तट पर स्थित पदार्थ ही पीछे की ओर दौड़ते दृष्टिगोचर होते हैं। वराहिमिहिर की पञ्चिसद्धान्तिका (१३!६) में इस मत का उल्लेख है और इसे त्याग दिया गया है, किन्तु इसलिए नहीं कि यह वेदविरुद्ध है, प्रत्युत इस तर्क पर कि यदि यह मत ठीक होता तो चील आदि पक्षी, जो आकाश में इतनी दूर उड़ते रहते हैं, अपने घोंसलों में पुनः सफलता-पूर्वक नहीं आ सकते थे। उन्हें यह नहीं ज्ञात था कि पृथिबी के साथ वायुमण्डल भी चलता रहता है। यह बात गैलिलिओ से ११०० वर्ष पहले की है और हमारे पास कोई ऐसा प्रमाण नहीं है कि आर्यमट को अपने मतों के कारण कोई पीड़ा उठानी पड़ी । देखिए डब्लू० ई० क्लार्क कृत 'आर्यमटीयम्' (चिकागो, १६३०), पृ० ६४। जैसा कि आर्चीवाल्ड रॉवर्टसन ने अपने ग्रन्थ में लिखा है, यूरोप में तार्किक (अथवा वौद्धिक) क्रान्ति का इतिहास वहुत वड़ी सीमा तक उन मतों के मानने एवं उन्हें प्रसारित करने के अधिकार के युद्ध का इतिहास है, जो कुछ काला-विध तक अप्रचलित रहे हैं, और यूरोप में घामिक सहिष्णुता की मावना का विकास परम्परागत घामिक विश्वासों के नादा के साथ-साथ चलता रहा है। एक ही विषय पर तर्क कई युगों में कई प्रकार के निष्कर्षों को उपस्थित करता है और कभी-कभी एक ही युग में जो किसी एक दल विशेष को तर्कयुवत लगता है, अन्य दल के लोगों को

६. अनुलोमगितनौ स्थः पश्यत्यचलं विलोमगं यद्वत् । अचलानि भाग्ति तद्वत्समपिश्चमगानि लंकायाम् ॥ आर्यभटीय (गोलपाद, क्लोक ६) ।

वही अतार्किक एवं अनु चित-सा प्रतीत होता है। देखिए रॉवर्ट व्रिजेज कृत 'टेस्टामेण्ट आव ब्यूटी' (वुक १, पंक्तियाँ ४६५-४७०), जहाँ जो उचित अथवा तर्कसंगत है उस पर लिखा गया है। करोड़ों लोगों ने फलों को पृथिवी पर टपकते हुए देखा था किन्तु यह न्यूटन की ही प्रज्ञा एवं तर्क था जिसके द्वारा उन्होंने आकर्षण के सिद्धान्त का प्रति-पादन कर दिया।

वृहदारण्यकोपनिषद् (१।५।३) ने संशय (अथवा सन्देह) को मन की एक उचित वृत्ति कहा है, यथा— 'कामः संकल्पो विचिकित्सा श्रद्धाश्रद्धाधृतिरघृति हीं घीं भीरित्येतत् सर्वं मन एवं, अर्थात् इच्छा, संकल्प, संदेह, श्रद्धा, अश्रद्धा, धैर्यं (स्थिरता), अधैर्यं, लज्जा, समझ (धी) एवं भय—ये सभी मन के स्वरूप हैं। ऋग्वेद (२।१२।५) ने मी इन्द्र के विषय में संशय करने वालों की ओर संकेत किया है ('उतेमाहुनैंघोस्तीत्येनम्')। कठोपनिषद् में नचिकेता का कथन है—''जब मनुष्य मर जाता है, वहाँ सन्देह है, कुछ लोग कहते हैं, 'वह (आत्मा) रहता है', अन्य लोग कहते हैं, 'वह रहना समाप्त कर देता है'', इस प्रकार कहकर नचिकेता यम से प्रार्थना करते हैं कि वे (यम) उसके तीसरे वरदान के रूप में इसी सन्देह को दूर करें।

डेकार्ट का कथन है कि केवल एक ही सत्य सन्देहांतीत है, यथा 'कॉगितो इगों सम', अर्थात् 'मैं विचार करता हूँ, अत: मैं हूँ।' १८वीं एवं १६वीं शितयों में, जहाँ तक विचारशील व्यक्तियों का सम्बन्ध है, यूरोप में तर्क एवं विकास के प्रति असीम श्रद्धा पायी जाती थीं। किन्तु दो महायुद्धों के (विशेषत: द्वितीय के) कारण एवं उनके परिणामों के फलस्वरूप दो शक्तिशाली साम्यवादी देशों के अभ्युत्थान ने तर्क एवं आचार-शास्त्र द्वारा निर्देशित विकास के प्रति श्रद्धा को धक्का पहुँचाया है, व्यक्ति की प्रतिष्ठा (अथवा माहात्म्य) एवं समानता के प्रति श्रद्धा-मावना का हास हुआ है और उस पर कितपय क्षेत्रों से आक्रमण हो रहा है और इस मत को कि शक्ति से अधिकार की उत्पत्ति होती है या शक्ति ही अधिकार है, प्रधानता मिलती जा रही है।

उपनिषदों का कथन है कि सत्य वेदान्तवादी घारणा के लिए विशुद्ध नैतिकता की सन्नद्धता आवश्यक है। बृह० उप० में आया है—'अतः जो शान्ति की प्राप्ति, इन्द्रिय-निग्रह, विषय वासनाओं से दूर हट जाने, सभी प्रकार के इन्हों (शीत एवं उष्णता आदि) को सह लेने के उपरान्त इसे (आत्मा को) जानता है, वह आत्मा में आत्मा देखता है, सभी वस्तुओं को आत्मा समझता है।' कठोपनिषद् (२।२४) का कथन है—'जिसने दुष्कर्म करना नहीं छोड़ा है, जो शान्त नहीं है, जिसने अपने मन को एकाग्र नहीं किया है और न उसे शान्त ही किया है, वह सत्य ज्ञान से आत्मा का परिज्ञान नहीं कर सकता।' प्रक्नोपनिषद् (१।१६) में आया है—'जो कुटिलता, असत्य एवं वञ्चनापूर्ण आचरण से मुक्त हैं वे ब्रह्म के पवित्र लोक की प्राप्ति करते हैं।' क्वेताक्वतरोपनिषद् (६।२२) में आया है—'यह अत्यन्त निगूढ़ वेदान्त ज्ञान उस व्यक्ति को नहीं दिया जाना चाहिए जिसका मन अज्ञान्त है अथवा जो अपना पुत्र या शिष्य नहीं है।' 'तत्त्वमित' अर्थात् 'वह तुम हो' नामक मन्त्र प्रत्येक व्यक्ति को यह बताता है कि वह सभी मनुष्यों में आत्मा को देखे या जैसा कि गीता (६।२६-३०) में कहा गया है—'जो योगयुक्त है और आत्मा को ही सब कुछ समझता है और प्रत्येक वस्तु को आत्मा में अवस्थित मानता है, परमात्मा से विछुड़ नहीं सकता और न परमात्मा ही उसे छोड़ सकते हैं।' छान्दोग्योपनिषद् (३।१६।१) में मनुष्य को प्रतीक रूप में यज्ञ माना गै और (३।१७।४ में) ऐसा आया है कि तप, दान, आर्जद (अकुटिलता), अहिंसा एवं सत्य दक्षिणा है।

उपर्युक्त उदाहरणों से यह व्यक्त होता है कि वेदान्त अपने सर्वोत्तम रूप में व्यक्तियों को गुढ़ नैतिकता का अत्युक्तम आश्रय प्रदान करता है। इसी शिक्षा के कारण बहुत-से मुनियों ने आश्रमों में इन गुणों की उपलब्धि की और प्राचीन काल में राजाओं एवं सामान्य लोगों द्वारा पूजित हुए थे, किन्तु मध्य काल में ऐसे मुनियों की कमी



हो गयी अीर सामान्य जनतः परम्परानुगत रीतियों, लोकाचारों एवं जाति से वैंबी रही, बहुत कम लोगों ने सभी लोगों को उनकी सामान्य आवश्यकताओं की सुरक्षा के लिए एकता के सूत्र में बाँघने के कठिन प्रयत्न किये; और इतने महान् एवं उत्कृष्ट दार्शनिक सिद्धान्तों के रहते हुए भी हमारे देश ने अधिकांश जनता में अघमता, दारिद्रच एवं कूर आकामकों द्वारा राजनीतिक प्रमुत्व-स्थापन देखा ! कई शितयों से हमारे इतिहास में वेदों के ऊपर निर्मरता तथा ऐसा विश्वास एवं तर्क पाया जाता रहा है कि जो कुछ अतीत में था वह सर्वोत्तम था, तथा अतीत के प्रति एक विलक्षण मोहकता की मावना हममें मरती रही है। हमारा आदर्शवाक्य 'वेदों की ओर' नहीं होना चाहिए, प्रत्युत वह 'वेदों के साथ आगे की ओर' होना चाहिए। वेद तथा आप्त वचन को मूल्य देते हुए हमें विचार-स्वातन्त्र्य की भत्संना कभी भी नहीं करनी चाहिए।

वेंथम, जेम्स मिल एवं जॉन स्टुअर्ट मिल जैसे कृछ पाश्चात्य बुद्धिवादियों ने 'उपयोगितावाद' (यूटिलिटेरिय-निज्म) का सिद्धान्त प्रचारित किया है, जो संक्षेप में यह है कि कर्मों की जाँच उनके परिणामों से की जानी चाहिए आर वे उसी अनुपात में ठीक हैं जिस अनुपात में वे अधिक-से-अधिक लोगों को अधिक-से-अधिक सुख देते हैं। इस सिद्धान्त में बड़े-बड़े दोष हैं, जिनमें सबसे अधिक महत्त्वपूर्ण यह है कि यह वास्तव में, नैतिक सिद्धान्त नहीं है, क्योंकि वह यह नहीं बताता कि मनुष्य या समाज को क्या होना चाहिए। वर्म अपने अनुयायियों को बताते हैं कि उन्हें क्या करना चाहिए और क्या नहीं करना चाहिए। यह पता नहीं चल पाता कि अधिक-से-अधिक लोग किस बात को अच्छी या सुखद मानते हैं। एक व्यक्ति की दृष्टि में जो अधिकतम लोगों के लिए अधिकतम अच्छा है वह अन्य लोगों को स्वीकार्य नहीं भी हो सकता। यही एक अन्य कठिनाई है। इसके अतिरिक्त एक बात यह भी है कि बहत-से लोग अन्य लोगों के सुख के लिए कुछ भी नहीं करते। इस सिद्धान्त द्वारा नैतिक, राजनीतिक एवं अर्थ-शास्त्रीय कर्म अस्पष्ट एवं संकुल हो उठते हैं। व्यवहार में यह सिद्धान्त, सुख पर बल दिये जाने के कारण, सुखबाद एवं भौतिक पदार्थों में लवलीन हो जाने की छूट देने लगा है।

प्रस्तुत लेखक विचार-स्वातन्त्र्य का विरोध नहीं करता, किन्तु वह जिस बात का विरोधी है, वह है बुद्धि-वाद की बद्धमूलता, जिसने करोड़ों सामान्य नर-नारियों को विक्वासरहित बना दिया है और उन्हें नास्तित्ववादी एवं अनात्मवादी बनाती जा रही है। बुद्धिवादी एवं उपयोगितावादी लोग सामान्य लोगों के लिए आचार के मृत्यों एवं सिद्धान्तों के विषय में कुछ कहते ही नहीं। यदि ईश्वर एवं आत्मा का निष्कासन करना ही है तो उन्हें इसके स्थान पर अपेक्षाकृत कोई अधिक मूल्यवान् एवं उपयोगी तत्त्व रखना चाहिए था जिसके लिए आज की नयी पीढ़ी कुछ करती और अपना उत्सर्ग करती। यद्यपि हम ऐसा नहीं कह सकते कि घार्मिक एवं सामाजिक विषयों के अन्तिम ज्ञान की बातें वेद में या प्राचीन ऋषियों एवं लेखकों के ग्रन्थों में पायी जाती हैं, किन्तु आज के विज्ञ व्यक्ति यह निर्णय देने के पूर्व हिचकेंगे कि ईइवर एवं अमर आत्मा वाले सिद्धान्त में विश्वास करने के विरोध में हमें कोई नारा उठाना चाहिए। गीता ने अधिकांश लोगों को सावधान किया है (३।२६)—'ज्ञानी (या विद्वान्) लोगों को उन अवोध लोगों के मनों को, जो (आवरण द्वारा विशिष्ट) कर्मों में लिप्त हैं, अस्तव्यस्त नहीं करना चाहिए; प्रबुद्ध व्यक्ति को स्वयं एक योगी के समान सभी कर्म करते हुए अन्य लोगों को सभी कर्म करने के लिए प्रवृत्त करना चाहिए।'

७. आजकल भी रमण महर्षि (अरुणाचल के मुनि, १८७६-१६५०) जैसे मुनि पाये जाते हैं जिनमें अहैत वेदान्त की सच्ची लगन है। श्री आर्थर ऑसबॉर्न ने 'रमन महर्षि एण्ड दि पाय आब सेल्फ नालेज' (राइडर एण्ड को॰, १६४४) नामक मनोरम ग्रन्थ लिखा है।

दोनों महायुद्धों के परिणामस्वरूप, जिनमें अवर्णनीय अनाचार एवं असम्य कृत्य अत्यधिक पढ़े-लिखे लोगों एवं ऐसे देशों द्वारा जिनमें लोग ईसाई धर्मावलम्बी रहे हैं, सम्पादित किये गये, एक प्रकार की विराग अथवा ज्गुप्सा की भावना उत्पन्न हुई, और कतिपय महान् व्यक्ति इस विषय में तर्कना करने लगे हैं कि यह सब धार्मिक विश्वास के अभाव के कारण हुआ है और वे यही चाहते हैं कि मानव समाज पुनः धर्म की ओर झुके। किन्तु समस्या-सम्बन्धी कठिनाई तो यह है कि आज के युग में कौन-से धार्मिक विश्वास एवं व्यवहार लोगों में भरे जाय और लोग मानें तथा प्रयोग में लायें। प्रस्तुत लेखक की दृष्टि में विश्व के रोगों को दूर करने के लिए धर्म कभी भी रामबाण नहीं सिद्ध हो सकता । आज के शिक्षित मानव-समुदाय में बहुत-से लोग कतिपय प्रचलित धार्मिक सिद्धान्तों एवं प्रयोगों तथा उनके बौद्धिक या प्रामाणिक ग्रन्थों से असन्तुप्ट हैं। प्रश्न के समाधान में कठिनाई तो यह है कि धर्म या विश्वास में कैसी बातों का समावेश होना चाहिए जो आज के अधिकांश लोगों या सभी अच्छे लोगों या पढ़े-लिखे आधुनिक बौद्धिक लोगों के मन में उतर सकें। विभिन्न युगों में विभिन्न सदाचारों एवं गुणों (यथा-मठवास या संसारत्याग या आरण्यकवृत्ति, दान, विनम्नता या अनहंकार, देशभिवत, समाज-सेवा या लोक हितेच्छा) को विशेष महत्त्व दिया जाता रहा है। यूरोपीय देशों में देश-भित के गुण एवं राष्ट्रीयता की मावना का विकास ईसाई धर्म की शिक्षा के फलस्वरूप नहीं हुआ, प्रत्युत वह यूरोप के राजनीतिक एवं अर्थशास्त्रीय इतिहास में किन्हीं अन्य कारणों से हुआ। वास्तव में, सदाचार एवं शालीनता-सम्बन्धी कतिपय गुण हैं, यथा-धार्मिक, बीरता-सम्बन्धी, स्शीलता-सम्बन्धी आदि। यूरोप एवं अमेरिका के लोगों ने गत चार शितयों में महारमा ईसा मसीह द्वारा 'पर्वत पर दिये गये उपदेशों' से सम्बन्धित सदाचारों अथवा शील-गुणों को हवा में फेंक दिया और अतुल सम्पत्ति एवं समद्धि का अर्जन किया; उन्होंने अपने उपनिवेशों का विस्तार किया, वहाँ के लोगों का शोपण किया, पिछड़ी जातियों को पद दलित किया, पशुओं की भाँति मन्ष्यों का आखेट किया, उन्हें दासता की बेडियों में कसा, चारों ओर प्रतिद्वन्द्विता के नारे लगाये, मानो वे ईश्वर की पूजा के लिए सद्पदेश कर रहे हों ! ९ दो महायुडों की आहतियों के उपरान्त बहुत से चिन्तक, न-केवल धार्मिक लोग, प्रत्यत वे लोग भी जो प्रशासन में उच्च पदों पर आसीन हैं, नैतिक ज्ञान की शिक्षा की आवश्यकता का अनुभव करते हैं और चाहते हैं कि लोगों में अनुशासन, नि:स्वार्थ भावना आदि सद्गुणों का उद्रेक हो और लोग जीवन के सत् पदार्थों के बँटवारे में एक-दूसरे से सहयोग करें। इस प्रकार के सदाचारों परवृह० उप० (४।२।१-३) में बहुत वल दिया गया है।

द. देखिए लिवरपुल के लार्ड रसेल कृत 'स्कॉरेज आव दि स्वस्तिक', जहाँ पर (पृ० १७१) उन्होंने हाँस के अंगीकृत वक्तव्य को प्रकाशित । किया है कि आदित्रविज्ञ में कम से कम ३० लाख व्यक्ति मारे गये, जिनमें २५,००,००० गैस चेम्बर से मारे गये थे। पृ० २५० में लेखक ने टिप्पणी की है कि जर्मनों हारा ४० लाख से अधिक यूरोपीय यह दियों की हत्या विश्व-इतिहास में सबसे बड़ी हत्या एवं निकृष्ट अपराध है।

द्वः आर्चीवाल्ड रॉदर्टसन ने 'रेशनलिज्म इन थ्योरी एण्ड प्रैक्टिस' (वाट्स एण्ड को०, लन्दन, १६५४) में कहा है (पृ० ४१) कि ईसा के धर्म-सम्बन्धी नैतिक गुण प्रयोग में कभी नहीं लाये गये हैं और जो समाज 'माउण्ट के सर्मन' (उपदेश) पर आधृत होगा, वह एक मास तक भी नहीं चल सकता । अपने ग्रन्थ 'काइस्ट' (लन्दन, १६३६) में श्री डब्लू० आर० मैथ्यूज ने पृ० ७६ पर प्रो० ह्वाइटहेड के मत के साथ सहमित प्रकट की है कि यदि पर्वत पर दिये गये सर्मन (ईसा-उपदेश) के सिद्धान्तों को, जेसा कि शब्दों द्वारा समझा जाता है,

मारत में सम्राट् अशोक ने ई० पू० तीसरी शती में ब्राह्मण धर्म एवं बौद्ध धर्म के लिए अपने अनुशासनों द्वारा सहिष्णुता की भावना की शिक्षा दी है (देखिए इसी खण्ड के अध्याय २५ को)। अशोक ने किसी धर्म-विशेष के सिद्धान्तों की चर्चा नहीं की है, प्रत्युत उन्होंने अपने को अपने प्रजाजनों का पिता मान कर उनके लिए ऐसी नैतिकता की व्यवस्था की है जो व्यावहारिक है और सवको स्वीकार्य हो सकती है, यथा—सहिष्णुता, मानवता, मिक्षुओं एवं दरिद्रों को दान तथा मूक पशुओं के प्रति करुणा की मावना। आगे चल कर, यह प्रदर्शित करना अत्यन्त आवश्यक था कि तर्क द्वारा उपस्थित सिद्धान्त वेद द्वारा स्थापित सिद्धान्त या वचन के सीघे विरोध में न पड़ें। यहाँ एक ही उदाहरण पर्याप्त है-यद्यपि उपनिषद् ऐसे वचनों द्वारा, यथा--'अहं ब्रह्मास्मि' (छा० उप० ३।१४।१), 'तत्त्वमिस' (छा० उप० ६।८।७) अद्वैत की अभिव्यक्ति करते हैं, किन्तु मध्वाचार्य भी अपना द्वैत सिद्धान्त प्रति-पादित कर सके और उन्होंने अपनी तर्कना से उपर्युक्त वचनों की व्याख्या की, और अपने को ही वेद का सच्चा व्याख्यातः कहा तथा अद्वैत सिद्धान्त को प्रच्छन्न बौद्ध घर्म की संज्ञा देकर उसका तिरस्कार किया । किन्तु ऐसा करने में किसी पक्ष को कोई यातनाएँ नहीं सहनी पड़ीं। याज्ञवल्क्य (२।१६२) ने विणक समुदायों (विदेशी व्यापा-रियों), पाषण्डियों (अन्य वर्मियों) तथा उनके जीवन-निर्वाह के ढंगों की सुरक्षा के लिए राजा को उत्तरदायी ठहराया है। विभिन्न प्रकार के धार्मिक रूपों एवं उनके आचारों तथा एक-दूसरे के सर्वथा विरुद्ध दार्शनिक सिद्धान्तों के प्रति सहिष्णुता की भावना से एक दुवें छता भी आती गयी है, यथा - इससे घामिक विश्वासों, रीतियों एवं दार्श-निक मतों में असंख्य रूप-भेदों की सृष्टि होती गयी है, कई प्रकार के दोप उत्पन्न हो गये हैं जिनमें कुछ तो अत्यन्त गहित एवं अस्वस्थ हैं।

कार्यान्वित किया जाये तो इसका तात्पर्य होगा सम्यता की अचानक मृत्यु। अपने प्रन्थ 'ऐक्विजिटिव सोसाइटी' कार्यान्वित किया जाये तो इसका तात्पर्य होगा सम्यता की अचानक मृत्यु। अपने प्रन्थ 'ऐक्विजिटिव सोसाइटी' (१६२१) में श्री सी० एच० टाँनी ने बृढ़तापूर्वक यह कहा है कि ईसाई घम में जो ईसाईपन था बहु (१६२१) में श्री सी० एच० टाँनी ने बृढ़तापूर्वक यह कहा है कि ईसाई घम में जो ईसाईपन था बहु (१६२१) में श्री सी० एच० टाँनी ने बृढ़तापूर्वक यह कहा है कि ईसाई घम में जो ईसाईपन था बहु (१६२१) में श्री सी० एच० टाँनी ने बृढ़तापूर्वक यह कहा है कि ईसाई घम में जो ईसाईपन था बहु (१६२१) में श्री सी० एच० टाँनी ने बृढ़तापूर्वक यह कहा है कि ईसाई घम में जो ईसाईपन था बहु (१६२१) में श्री सी० एच० टाँनी ने बृढ़तापूर्वक यह कहा है कि ईसाई घम में जो ईसाईपन था बहु (१६२१) में श्री सी० एच० टाँनी ने बृढ़तापूर्वक यह कहा है कि ईसाई घम में जो ईसाईपन था बहु (१६२१) में श्री सी० एच० टाँनी ने बृढ़तापूर्वक यह कहा है कि ईसाई घम में जो ईसाईपन था बहु (१६२१) में श्री सी० एच० टाँनी ने बृढ़तापूर्वक यह कहा है कि ईसाई घम में जो ईसाईपन था बहु (१६२०) में श्री सी० एच० टाँनी ने बृढ़तापूर्वक यह कहा है कि ईसाई घम में जो ईसाईपन था बहु (१६२०) में श्री सी० एच० टाँनी ने बृढ़तापूर्वक यह कहा है कि ईसाई घम में जो ईसाईपन था बहु (१६२०) में श्री सी० एच० टाँनी ने बृढ़तापूर्वक यह कहा है कि ईसाईपन था बहु (१६०) में श्री सी० एच० टाँनी ने स्तावित सी० एच० टाँनी ने स्वत्व सी० एच० टाँनी ने सि० एच० टाँमी ने सि० एच० टाँमी ने सि० टाँमी ने सि० एच० टाँमी ने सि० ट

## अध्याय ३४

## विश्व-विद्या

ईश्वर के अस्तित्व के विषय में सभी धर्मशास्त्रकारों की सहमित है। ईश्वर के अस्तित्व के विषय में तर्क अथवा प्रमाण उपस्थित करने के काय में कदाचित् ही कोई अभिक्षिच उनकी ओर से प्रकट की गयी हो। ईसाई धर्मावलिम्बयों ने सैंकड़ों वर्षों तक ईश्वर के अस्तित्व के सम्बन्ध में बहुत-से तर्क उपस्थित किये हैं। विलियम जेम्स ने अपने ग्रन्थ 'वैराइटीज आव रिलिजियस एक्स्पीरिएंस' (पृ० ४३७) में उन तर्कों को संक्षिप्त ढंग से रखा है। इस व्यवस्थित विश्व को देखकर विश्वविद्या-सम्बन्धी प्रथम तर्क यह उपस्थित होता है कि इसका प्रथम कारण ईश्वर है, जिसको कम-से-कम इतनी पूर्णता अवश्य प्राप्त है जितनी इस विश्व में विद्यमान है। हेतु-विद्या-विषयक को यह है कि स्वयं प्रकृति के पीछे एक उद्देश्य या हेतु या अभिप्राय है, जिसके आधार पर ऐसी परिकल्पना सार्थक है कि प्रथम कारण (अर्थात् ईश्वर) अवश्य ही एक निर्माणकारी बुद्धि या मन है। तब अन्य तर्क भी आ उपस्थित होते हैं, यथा 'नैतिक तर्क' (नैतिक कानून अथवा नैतिक व्यवस्था के पीछे कोई-न-कोई कानून या व्यवहार का प्रणेता अथवा व्यवस्था देने वाला अवश्य होता है), 'एक्स कांसेंसू जेण्टियम का तर्क (अर्थात् सारे संसार में ईश्वर के विषय में विश्वास फैला हुआ है, और यह बात यों ही नहीं है, इसमें कुछ वजन है अर्थात् इसका कुछ अर्थ होना चाहिए)। '

१. और देखिए डब्लू० एफ्० वेस्टावेकृत 'ऑब्सेसंस एण्ड किन्वक्शंस आव दि ह्यूमन इण्टेलेक्ट' (ब्लैकी एण्ड संस, १६३६) जिसमें जेम्स की चार वातों में एक पांचवों वात जोड़ दी गयी है, यथा—सत्त्विद्या-सम्बन्धी तर्क (आण्डॉलॉजिकल आर्गूमेण्ट—ईश्वर के विषय में भावना या धारणा ईश्वर के अस्तित्व को आवश्यक बना देती है), पृ० ३७६-६०। विलियम जेम्स ने, 'प्रैग्मंटिज्म' (पृ० १०६, १६१० संस्करण) में लिखा है कि ईश्वर के अस्तित्व के विषय में प्रमाण या साक्ष्य व्यक्तिगत आन्तरिक अनुभृति में पाया जाता है। श्री, वेस्टावे (पृ० ३७४) ने स्पष्ट उत्तर दिया है कि ईश्वर के अस्तित्व के विषय में कोई प्रमाण नहीं है, किन्तु (पृ० ३६७) उन्होंने स्वीकार किया है कि उद्देश्य (प्रयोजन या अभिप्राय या अर्थ) सम्बन्धी तर्क से एक सम्भावना की अत्यन्त ऊँची मात्रा उठ खड़ी होती है और उन्होंने विश्वास किया है कि यह विश्व कोई देवयोग घटना मात्र नहीं है, जैसा कि कुछ दार्शनिकों ने विश्वास प्रकट किया है। ईश्वर के अस्तित्व के लिए उपस्थित उद्देश्य का तर्क विकासवादी सिद्धान्त द्वारा खण्डित हो चुका है। यदि प्रत्येक वस्तु के पीछे कोई कारण है तो, ऐसा तर्क उपस्थित किया जाता है कि ईश्वर के पीछे भी तो कोई कारण होना चाहिए। और यह कुछ लोगों द्वारा उपस्थित किया जाता है कि इस कल्पना के पीछ कोई तर्क नहीं है कि विश्व का कोई आरम्भ भी था। कुमारिल ऐसे मीमांसकों ने ऐसा मत प्रकाशित किया है। एच्० जी० वेल्स ने अपने ग्रन्थ 'यू काण्ट वी टू केयरफुल' (लण्डन १६४२, पृ० २६२) में मत प्रकाशित किया है कि ईश्वर के सर्वंत्रत्व, सर्वंविश्वच्यापकत्व एवं सर्वशिवत्व से सम्बन्धित विचार का अवश्य त्याग हो जाना चाहिए, क्योंकि ये, उनके मत से, असंगत स्थापनाएँ हैं। दूसरी ओर डा० एफ्० डब्लू० जोंस ने अपने ग्रन्थ 'डिजाइन एवं परपच' (लण्डन,

उपनिषदों ने परम ब्रह्म को मूतों (जीवों या तत्त्वों या दोनों) का स्रष्टा, पोषक एवं संहारक माना है। उदाहरणार्थ, तैत्तिरीयोपनिषद् (३।१, मृगु अपने पिता वरुण द्वारा उपदेशित 'किये गये हैं) में आया है - 'यह जानने की इच्छा करो कि किससे सभी मूत उत्पन्न होते हैं, उत्पन्न हो जाने के उपरान्त किसके द्वारा वे जीते हैं (पालित-पोषित) होते हैं तथा किसमें वे पुनः लौट जाते हैं और उसमें समा जाते हैं; वह ब्रह्म है। यह वह आधार-मूत वचन है जिस पर वे० सू० (१।१।२, 'जन्माद्यस्य यतः') आघृत है। इसका अर्थ है 'जिससे इस (विश्व) का जन्म (सृष्टि, जीवन एवं विलयन) होता है' (वही ब्रह्म है)। तैत्तिरीयोपनिषद् (२।१) में पुनः आया है—'इस आत्मा से आकाश निकला, आकाश से वायु, वायु से अग्नि, अग्नि से जल, जल से पृथिवी, पृथिवी से ओषवियाँ (वृक्ष-पौबे ),औष-धियों से मोजन तथा भोजन से मनुष्य। छान्दोग्योपनिषद् (३।१४।१) में भी आया है 3—'यह समी, वास्तव में, ब्रह्म है; मनुष्य को, मन का नियन्त्रण करके उस (विश्व) पर, उससे उत्पन्न होता हुआ समझ कर, उसी में (ब्रह्म में) समाप्त हुए तथा साँस लेते हुए, घ्यान करना चाहिए।' यह वे० सू० (१।२।१, सर्वत्र प्रसिद्धोपदेशात्) का आघार है। यहाँ ब्रह्म की तीन उपाधियाँ हैं: विश्व का स्रप्टा, पालक एवं संहारक।

बादरायण के वेदान्तसूत्र में आगे आया है कि ब्रह्म के सत्य ज्ञान के लिए शास्त्र ही उपकरण हैं (शास्त्र-योनित्वात्, वे० सू० १।१।३)। इसके विरोध में कि वेद का सम्बन्ध कृत्यों (किया-संस्कारों) से है, इसके कुछ भाग केवल कियाओं की प्रशंसा के लिए हैं, वैदिक मन्त्र यज्ञकर्ता को केवल यज्ञ के कतिपय अंगों का स्मरण दिलाते हैं, अत: वेदान्त वचनों का या तो कोई उद्देश्य ही नहीं है या अधिक-से-अधिक वे यज्ञकर्ता के आत्मा के विषय में सूचना दे देते हैं या पूजित होने वाले देवता के बारे में बतला देते हैं; वेदान्तसूत्र (१।१।४, तत्तु समन्वयात्) द्वारा उत्तर दिया जाता है, जिसका अर्थ यह है कि वेदान्त वचन इस विषय में स्वीकार करते हैं कि उनका तात्पर्य है उस ब्रह्म की स्थापना करना जो वे॰ सू॰ (१।१।२) में इस विश्व के स्रप्टा, पालक एवं संहारकर्ता के रूप में परिकल्पित है और जिसका स्वरूप वैसा है और जो सर्वज्ञ एवं सर्वशिवतमान् है।

१६४२) में मत उपस्थित किया है कि बहुत-से लोग इस विश्वास को छोड़ रहे हैं कि यह विश्व एक व्यवस्थित अस्तित्व है और बहुत-से लोगों ने मानव-जीवन के उद्देश्य के विश्वास को त्याग दिया है (पृ० १३)। प्रयोजनवादी अथवा उद्देश्यवादी तर्क उस व्यक्ति के विश्वास को शक्तिशाली बना सकता है, जो ईश्वर में पहले से विश्वास करता है, किन्तु ऐसा प्रतीत होता है कि यह उस व्यक्ति में, जो बैसा मत नहीं रखता, अर्थात् जो ईश्वर में विश्वास नहीं करता, ईश्वर के प्रति विश्वास नहीं उत्पन्न कर सकता। एबेल जोंस ने अपने ग्रन्थ 'इन सर्व आव ट्रूथ' (१६४५) में कहा है कि ईश्वर के अस्तित्व के विषय में जो तीन प्रमुख तर्क उपस्थित किये जाते हैं वे हैं—विश्वविद्याविषयक (कॉस्मोलॉजिकल), हेतुविद्याविषयक (टेलियोलॉजिकल) एवं सत्त्वविद्याविषयक (ऑण्टॉलॉजिकल)।

२. यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते येन जातानि जीवन्ति यत्त्रयन्त्यभिसंविशन्ति तद् विजिज्ञासस्य। तद्

ब्रह्मेति।। तै० उप० (३।१)। ३. सर्वं खल्विदं ब्रह्म तज्जलानिति शान्त उपासीत । छा० उप० (३।१४।१) । ब्रह्म के लिए प्रयुक्त 'तज्ज-लान्' शब्द विलक्षण है; शंकराचार्य ने इसे इस प्रकार समझाया है: 'तज्जलाविति। तस्माद् ब्रह्मणो जातं तेजोवश्नादि-

क्रमेण सर्वम् । अतस्तज्जम् । तथा तेनव जननक्रमेण प्रतिलोमतया तिस्मन्नेव ब्रह्मणि लीयते तवात्मतया विलध्यते इति तल्लम् । तथा तस्मिन्नेव स्थितिकाले अनिति प्राणिति चेट्टते इति । और देखिए छा० उप० (१।६।१): सर्वाणि ह वा इमानि भूतान्याकाशादेव समुत्यद्यन्त आकाशं प्रत्यस्तं यन्त्याकाशो ह्येवम्यो ज्यायान् । आकाशः परायणम् ।

वेदान्त के उद्घोषकों के मनों में प्रयोजन अथवा उद्देश्य-सम्बन्धी तर्क उपस्थित था, यह इस बात से प्रकट है कि वेदान्तसूत्र (२।२।१, 'सेनानूपपत्तेश्च नानुमानम्') ने इसे अस्वीकार किया है कि सांख्य के प्रघान (जिसे

अचेतन कहा गया है) से विश्व का कारण समझा जा सकता है।

यह द्रष्टव्य है कि शंकराचार्य के मत से जो सृष्टि-सम्बन्धी विस्तृत विवेचन जो उपनिषदों में पाया जाता है उसे ज्यों-का-त्यों नहीं ग्रहण करना चाहिए, उस पर आधृत कोई विशिष्ट उद्देश्य नहीं प्राप्त होता और न ऐसा उद्देश्य श्रुति (वेद) द्वारा ही व्यवस्थित किया गया है, किन्तु उन सभी विवेचनों अथवा वक्तव्यों का तात्पर्य है ब्रह्म-ज्ञान की ओर बढ़ना तथा ब्रह्म से जगत् की अभिन्नता घोषित करना। अति आरम्भिक कालों से दार्शनिक लोग 'प्रयम सिद्धान्त' अर्थात् मूलतत्त्व या बीज तत्त्व के जो कि विश्व में अन्तरस्थ हैं तथा उस सिद्धान्त के, जिसके अनुसार ईश्वर स्रष्टा एवं सर्वोत्तम (परम) कहा जाता है, बीच दोलायमान रहे हैं। ऋग्वेद एवं उपनिषदें, प्रथम सिद्धान्त की कल्पना करती सी प्रतीत होती हैं, जिसके अनुसार परम तत्त्व जब विश्व की सृष्टि करता है, उसी में प्रवेश कर जाता है (तै॰ उप॰ २।६, 'तत् सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत्'; छा॰ उप॰ ६।२।१, ६।३।२; बृह॰ उप १।४।१०)। वे भी ईश्वर को विश्व का शासन करते हुए प्रकट करती हैं (अन्तर्यामी, यथा-बृ० उप० ३।७, कौषीतिक उप० ३।८)। उन दिनों परमाणु-सिद्धान्त नहीं था। आरम्भिक यूनानी विचार भी इन्हीं दो सिद्धान्तों के बीच दोलायमान था। आगे चलकर विश्व-विद्या का सिद्धान्त प्रचारित हुआ जिसमें अणुओं का विशेष महत्त्व था, जो डेमॉकिटस (मृत्यू ई॰ पू॰ ३७०) द्वारा, विलियम जेम्स के मतानुसार, उद्घोषित हुआ था तथा लुकेटियस द्वारा व्याख्यायित हुआ था। भारत में भी वैशेषिकों ने एक सिद्धान्त प्रतिपादित किया जिसके अनुसार विश्व परमाणुओं का पुञ्ज है। कणाद या कणमुक् (जो कणों, अर्थात् अत्यन्त सूक्ष्म पदार्थों को खाता है अर्थात् उन के विचार पर जीता है) को वैशेषिक सिद्धान्त का प्रवर्तक कहा जाता है। कणाद ने स्पष्ट रूप से ईश्वर के बारे में कुछ नहीं कहा। किन्तु न्याय-वैशेषिक के पश्चात्कालीन लेखकों ने ईश्वर एवं परमाणुओं को एक में मिला दिया। तर्कंदीपिका (पृ० ६) ने इस सिद्धान्त की इस प्रकार रखा है--जब ईश्वर सुष्टि करना चाहता है तो परमाणुओं में त्रिया उत्पन्न हो जाती है, दो परमाणु मिल जाते हैं, द्र्यणुक (द्यद्) की उत्पत्ति होती है, त्र्यणुक की उत्पत्ति तीन द्रयणुकों से होती है और अन्त में यह वड़ी पृथिवी उत्पन्न हो जाती है; सुष्ट पदार्थों को जब ईश्वर समाप्त कर देना चाहता है तो परमाणुओं में त्रिया उत्पन्न हो जाती है। परमाणु नित्य हैं और संख्या में अनन्त हैं।

४. अतो रचनानुपयत्तेश्च हेतोर्नाचेतनं जगत्कारणमनुमातव्यं भवति । शांकरभाष्य (वे० सू० २।२।१) ।

प्र. बैदिक वचनों में पायी जाने वाली विश्व-विद्या के विषय में निम्नलिखित ग्रन्थ पढ़े जा सकते हैं: एच्० डब्लू० वालिस कुत 'कॉस्मॉलॉजी आब दि ऋग्वेद' (१८८७); मेक्डॉनेल कुत 'वेदिक माइथोलॉजी' (पू० ८-१५); ए० एस्० गेडेन द्वारा अनूदित 'फिलॉसॉफी आव दि उपनिषद्स' (१८०६, पू० १८०-२५३); ए० बी० कुत 'रिलिजन एण्ड फिलॉसॉफी आव दि वेद एण्ड दि उपनिषद्स' (पू० ५७०-५८४)। अभी हाल में मिल्टन के० म्यूनिज ने 'व्योरीज आव दि यूनिवर्स' नामक ग्रन्थ प्रकाशित कराया है (फ्री प्रेस, ग्लेंको, १६५७) जिसमें बेबिलोनिया से लेकर सभी देशों तथा आज के विज्ञान में पायी जाने वाली विश्व-विद्याओं का उल्लेख है। किन्तु भारतीय सामग्री से कोई लाभ नहीं लिया गया है।

६. ईश्वरस्य चिकिर्षावशात्परमाणुषु श्रिया जायते। ततः परमाणुद्वय संयोगे सति द्व्यणुकमुत्पद्यते त्रिभिद्व्यणुकंस्त्र्यणुकमः। एवं चतुरप्रकाविक्रमेण महती पृथिवी...वायु-स्त्पद्यते।... एवमुत्पन्नस्य कार्यद्रव्यस्य सञ्जिहीर्षावशात् परमाणुषु त्रिया। तर्कवीपिका (पृ० ६, अयल्ये का द्वितीय संस्करण, १६१८)।

यद्यपि घर्मशास्त्रकारों ने एक मत से सार्वमीम रूप से ईश्वर के अस्तित्व के विषय में अपनी स्वीकृति दी थी, तथापि ईश्वर के नामों, स्वरूप एवं उपाधियों के विषय में विमिन्न मत थे। ऐसी ही बात पश्चिम में भी थी। अधिकांश लोगों ने यही माना कि ईश्वर एक है, उसके बराबर कोई अन्य नहीं, वह आध्यात्मिक (दैहिक नहीं, यद्यपि बहुत-से लोगों ने उसे शिव या विष्णु या देवी के रूप में पूजा), निर्विकार (निर्विकल्प, अपरिवर्तनीय), सर्वगत (सर्वात्मक, सर्वे व्यापी), सर्वेज्ञ, सर्वेशिक्तमान्, स्रष्टा, पूत, सत् एवं न्यायकर्ता आदि है। ईश्वर के विश्वास के विषय में कठिन प्रश्न उठते हैं। दो-एक का उल्लेख यहाँ किया जा रहा है- क्या ईश्वर पूर्णरूप से, जैसा कहा गया है, वैसा ही सर्वज्ञ है, अर्थात् वह जो चाहे कर सकता है या कुछ बातें वह नहीं भी कर सकता है ? दूसरा प्रश्न यों है—'क्या उसके अतिरिक्त जितनी वस्तुएँ हैं वे सब उसके द्वारा निर्मित हुई हैं या कुछ ऐसी भी वस्तुएँ हैं जो ईश्वर के समान ही चरम या अनन्त हैं ? सभी धर्म कठिनाइयों से आपन्न हैं अतः धर्म विख्वास पर ही आधृत है।

यद्यपि ऋग्वेद विभिन्न देवों (यथा-अग्नि, इन्द्र, मित्र, वरुण, सोम) के कृत्यों एवं स्तुतियों से परिपूर्ण है, तथापि इसमें कुछ ऐसे स्तोत्र एवं मन्त्र हैं जो यह प्रकट करते हैं कि 'मौलिक सिद्धान्त' अर्थात् मूल तत्त्व या बीज तत्त्व केवल एक ही है, जो अपने में से ही विश्व की सृष्टि करता है, उसमें प्रविष्ट होता है और उसे प्रेरित करता है। ऋ० (१।१६४।४६) में ऋषि ने कहा है—'विज्ञ एक को (सिद्धान्त या 'प्रिसिपुल' अर्थात् मूल तत्त्व या बीज तत्त्व को) कई नामों से कहते हैं, वे उसे अग्नि, यम, मातरिश्वा (वायु देव) के नाम से पुकारते हैं।' यह कोई अकेला मन्त्र नहीं है। इसी के समान कई अन्य मन्त्र भी हैं। उदाहरणार्थ, ऋग्वेद (८।५८।२, वालखिल्य स्तोत्रों में एक) में आया है-- 'एक ही अग्नि कई स्थानों में प्रज्ज्वलित होती है, एक ही सूर्य सम्पूर्ण संसार में चमकता है, एक ही उषा सम्पूर्ण विश्व के ऊपर ज्योतित होती है और एक ही (मूल तत्त्व या आत्मा) यह सब हुआ (अर्थात् एक ही से इतने प्रकट हुये)।' ऋ० (१०।६०।२) में ऐसा घोषित है: 'जो हो चुका है, और जिसका मविष्य में अस्तित्व होगा (दोनों) यह सम्पूर्ण विश्व, वास्तव में, केवल पुरुष है। ऋ० (२।१।३-७) में अग्नि को इन्द्र, विष्णु, ब्रह्मा, वरुण, मित्र, आर्यमा, त्वष्टा, रुद्र, द्रविणोदा, सविता एवं मग कहा गया है। ये सभी श्लोक यह स्थापित करते हैं कि अन्ततोगत्वा यहं अनेकता केवल शब्दों का खेल है, केवल नाम है ('वाचारम्मणं विकारो नामघेयम्', जैसा कि छा० उप० ६।१।४ में आया है) तथा एकता ही केवल वास्तविकता है और ऐसा प्रकट होता है कि उपनिषदों की मल शिक्षा का बीज ऋग्वेद में विद्यमान है।

ऋग्वेद के दसवें मण्डल (१०।७२, १०।८१ एवं ८२, १०।६०, १०।१२१, १०।१२६) में विश्व की उत्पत्ति के विषय में कई स्तोत्र हैं। स्थानामाव से हम सबका उद्धरण नहीं दे पायेंगे, केवल कुछ महत्वपूर्ण वचन ही उल्लि-

७. प्रसिद्ध वैज्ञानिक एवं साहित्यकार श्री जींस ने अपने ग्रन्थ 'मिस्टीरियस युनिवर्स' (कैम्ब्रिज, १६३१) में कहा है कि पश्चिम में 'इस विश्व का निर्माता (विधायक) एक शुद्ध गणितज्ञ के रामान प्रकट होता।है' (पू॰ १३४)। आइंस्टीन ने, जो आधुनिक काल के सबसे बड़े वैज्ञानिक कहे जाते रहे हैं, न्यूयॉर्क के रब्बी एच् एस्० गोल्डस्टीन (जिसने तार से पूछा था: 'क्या आप ईश्वर में विश्वास करते हैं?) को लौटते तार से उत्तर दिया था कि 'मैं स्पिनोजा के ईश्वर में विश्वास करता हूँ, जो अपने को पदार्थों की समरसता में अभिव्यक्त करता है, उस ईश्वर में नहीं जो मनुष्यों के कर्मों की नियति से अपना सम्बन्ध रखता है। अपने ग्रन्थ आउट आव माई लेटर इयर्स में उन्होंने मत प्रकाशित किया है कि विज्ञान एवं घर्म का प्रमुख संघर्ष व्यक्तिगत ईश्वर की घारणा से सम्बन्धित है। और वेखिए, ई० डब्लू० मार्टिन द्वारा सम्पादित विस्काउच्ट सँमुयल का भाषण 'इन सर्च आव फोप' (पू० ७८), जहाँ विश्व एवं ईश्वर के सम्बन्ध के विषय में चार मत प्रकाशित किये गये हैं।

बित किये जायेंगे। १०।७२ का प्रमुख प्रयोजन है, 'आठ आदित्यों के जन्मं का उल्लेख करना।' ऋ० (१०।७२।२) में आया है कि ब्रह्मणस्युति ने शिल्पी (जो माथी से काम करता है, यथा लोहकार) की माँति देवों को जन्म दिया और देवों के पूर्व कालों में असत् से सत् की उत्पत्ति हुई। ऋ० (१०।७२।४-५ एवं ८) में ऐसा आया है कि दक्ष की उत्पत्ति अदिति से हुई और अदिति की दक्ष से, और देव उस (अदिति) से उत्पन्न हुये और अदिति से आठ पुत्र उत्पन्न हुए । १०।८१ एवं ८२ नामक दो सूत्र विश्वकर्मा की चर्चा करते हैं, जिसने लोगों की सृष्टि की । १०।८१।२ एवं ४ में प्रश्न आये हैं: 'आघार (जिससे उसने विश्व रचा) क्या था? सामग्री (जिससे उसने पृथिवी बनायी) क्या थी ? वह वन एवं वृक्ष क्या था जिससे स्वर्ग एवं पृथिवी का तक्षण हुआ ?' तीसरे श्लोक में एक ईश्वर का वर्णन यों है: 'वह एक ईश्वर जो चारों और देखता है, जिसका मुख सभी दिशाओं में घुमा हुआ है, जिसके हाथ एवं पैर सभी स्थानों में हैं, जो स्वर्ग एवं पृथिवी को बनाते हुए अपने (दोनों) हाथों से उसी प्रकार आगे मेजते हैं, जिस प्रकार माथियों एवं पंखों से मेजा जाता है (जिस प्रकार एक पक्षी संचारित होता है या आगे बढ़ाया जाता है)। ऋग्वेद का यह स्तोत्र (१०१६०, जिसमें १६ श्लोक हैं) बहुत प्रसिद्ध है और पुरुषसूक्त कहलाता है । इसमें सहस्रों शिरों, नेत्रों एवं पैरों वाले पुरुष (जिसे सायण ने आदि पुरुष कहा है) के रूप में परम स्रष्टा की कल्पना की गयी है और कहा गया है कि जो कुछ अस्तित्व में आ चुका है और जो कुछ आने वाला है वह पुरुष है। पुरुष से विराट् की उत्पत्ति हुई, विराट् से (जिसे दूसरा पुरुष कह सकते हैं) उस पुरुष (हिरण्यगर्म) की उद्भूति हुई। जिसे देवों ने एक प्रतीकात्मकयज्ञ के रूप में हिव (आहुति या पशु) दी, जिसमें वसन्त, ग्रीष्म एवं शरद् तीन ऋतुएँ कम से ष्त, इंबन एवं हिव है। सम्मवतः यह सुक्त उस समय प्रणीत हुआ था जब, प्रतीत होता है, यह दृढ़ विश्वास हो गया था (जैसा शत० ब्रा० ४।२।४।७, ६।१।१।३ एवं तै० सं० ७।४।२।१ में) आया है कि यज्ञ या तप के बिना कुछ भी उपलब्ध नहीं किया जा सकता है। इस सूक्त में पुनः आया है कि उस आदियज्ञ से सभी पशु (घोड़े गाय आदि), चारों वर्ण, सूर्य, चन्द्र, अग्नि, इन्द्र, वेद, स्वर्ग एवं पृथिवी की उत्पत्ति हुई। अथर्ववेद (१६१६) में भी ऐसे १६ मन्त्र हैं। प्रथम पन्द्रह पुरुषसूक्त के समान हैं, किन्तु मन्त्र -क्रमों में अन्तर हैं, और कछ शब्दों में भी अन्तर है। वाजसनेय संहिता (३१) में पुरुषसूक्त के सभी मन्त्र हैं, प्रत्युत पाँच अन्य मन्त्र एवं एक गद्यांश भी अन्त में

द. ब्रह्मणस्पतिरेतां सं कर्मार इवाषयत्। वेवानां पूर्व्यं युगेऽसतः सवजायत ।। ऋ० (१०।७२।२) यहां पर 'असत्' को 'अविकस्तित' (अव्यक्त) के अयं में लेना चाहिए न कि 'जिसका अस्तित्व न हो' के अयं में। बृह० उप॰ (१।४।७) का कपन है: 'यह सब तब (सृष्टि के प्रारम्भ होने के पूर्व) अविकस्तित (अव्यक्त) या और यह नाम एवं रूप में विकसित (व्यक्त हुआ)।' इसी प्रकार तै० उप० (२।७) में ऐसा कहा गया है—'असहा इवमप्र आसीत् ततो वे सबबायत।' किन्तु छा० उप० (६।३।१-३) में वृढतापूर्वक कहा गया है—"आरम्भ में केवल वही था, जो सत् था, केवल वही जिसका कोई दूसरा नहीं था; कुछ लोग कहते हैं 'आरम्भ में, केवल वही था, जो असत् था, जिससे सत् निष्पन्न हुआ;' किन्तु यह कैसे हो सकता था, किस प्रकार सत् (जो है) असत् (जो नहीं है) से उत्पन्न हो सकता या? यह सत् ही या जो आरम्भ में या, जिसके समान कोई दूसरा नहीं था। इसने विचारा: 'क्या में अनेक हो सकता हूं, क्या में उत्पन्न कर सकता हूं;' इसने अग्ति... आबि उत्पन्न की।" इंकराचार्य (वे० सू० १।४।-१४) ने ते० उप० (२।७) के 'असद् वा इवमग्र आसीत्' एवं छा० उप० (३।१६।१) के 'असदेवरमग्र आसीत्' की ओर संकेत किया है और इस बात को समझाया है कि इन वचनों में असत् का क्या अर्थ है, यथा—'नामरूप-क्याकृतवस्तुविवयः प्रायेण सच्छव्दः प्रसिद्ध इति तव्व्याकरणाभावापेक्रया प्रागृत्यत्तेः सबेव ब्रह्मासिबबासीवित्युपचर्यते।'

सम्मिलित कर लिया गया है। ऋ० (१०।१२१।१) ने घोषित किया है के आरम्म में हिरप्यगर्म (सोने के एक अण्ड) की उत्पत्ति हुई; और १०वें मन्त्र में उसकी तुलना प्रजापित से की गयी है तथा ८वें एवं १०वें मन्त्र घोषित करते हैं कि उसके द्वारा जलों की उत्पत्ति हुई जिनसे हिरण्यगमं (सोने का अण्ड) निष्पन्न हुआ, जो स्वयं प्रजापित था। ऋग्वेद का १०।१२५ सूक्त वाक् के मुख से कहा गया है जिसमें वाक् को शक्ति के रूप में चित्रित किया गया है जो देवों से भी ऊँची है और निर्माण करने वाली है। आठ मन्त्रों में तीन का अनुवाद नीचे दिया जाता है-- 'मैं रुद्रों एवं वसुओं तथा आदित्यों एवं विश्वदेवों के साथ घूमती हूँ; मैं दोनों मित्र एवं वरुण, इन्द्र एवं अग्नि तथा दोनों अश्विनों को आश्रय देती हूँ। मैं रुद्र का घनु बहु (पवित्र स्तुति) से घृणा करने वाले शत्रु को मारने के लिए तानती हूँ। मैं मनुष्यों में युद्ध मड़काती हूँ। मैंने द्यावा (स्वगं) एवं पृथिवी में प्रवेश किया। मैं समी लोकों को उत्पन्न करती हुई वायु के समान चलती हूँ। मैं बावा (स्वगं) के ऊपर हूँ एवं पृथिवी के ऊपर हूँ। अपनी महत्ता (शक्ति) से मैं ऐसी हो सकी हूँ।' यह कहा जा मकता है कि ऋषि ने यहाँ केवल सामान्य वाणी या भाषा की ही ओर संकेत नहीं किया है, प्रत्युत उस घारणा की ओर संकेत किया है जिसके अनुसार यह कहा जा सकता है कि शब्द में निर्माणात्मक गक्ति है और वह ईश्वर के साथ एक है या बहा द्वारा उच्चरित विचार है।

ऋग्वेद के दसवें मण्डल का १२६ वाँ सूक्त (जो आरम्भिक शब्दों के कारण 'नासदीय सूक्त' कहलाता है) एक विलक्षण सूक्त है। इसके बहुत-से मन्त्र अब भी निगृढ़ एवं क्लिब्ट हैं, जिनका अर्थ निकालने में प्रसिद्ध विद्वानों के दाँत ख़ट्टे हो गये हैं। १° इस सुक्त में मूल तत्त्व (बीज तत्त्व या 'फर्स्ट प्रिंसिपल') को कोई संज्ञा नहीं दी गयी

इ. हिरच्यगर्भः समवर्तताग्रे भूतस्य जातः पतिरेक आसीत्। ऋ० (१०।१२१।१) । ते० सं० (४।४।१।२) में आया है: 'हिरच्यगर्भः समवर्तताग्रे इत्याघारमाघारयति प्रजापतिवें हिरच्यगर्भः प्रजापतेरन् रूपत्वाय।' य आत्मवा बलदा यस्य विश्व उपासते प्रशिषं यस्य देवाः। यस्य छायामृतं यस्य मृत्युः कस्मै देवाय हविषा विषेम ॥ ऋ० (१०।-१२१।२) : 'वह जीवन एवं बल देता है, जिसकी आकाएँ सभी देवों द्वारा सम्मानित होती हैं, जिसकी छाया अमरता है और मृत्यु भी; यह कौन देव है जिसकी पूजा हम अन्य आहुतियों से करते हैं (या हम किस देव को हवियों के साथ पूजा वें ?)।

१०. नासदासीन्रो सवासीत्तवानीं नासीद्रसो नो व्योमा परो यत्। किमावरीवः कृहकस्य शर्मन्नभः किमासी-ब्गहनं गभीरम् ।। न मृत्युरासीदमृतं न तींह न राज्या अहन आसीत् प्रकेतः । आनीदवातं स्वथया तदेकं तस्माद्धान्यन्न परः कि च नास ।। तम आसीत्तमसा गुलूहमग्रेऽप्रकेतं सलिलं सर्वमा इदम् ।... कामस्तदग्रे समवर्तताथि मनसो रेताः प्रथमं यवासीत् ।...को त्रद्धा वेद क इह प्रवोचत् कृत आजाता कृत इयं विसृष्टिः ।... इयं विसृष्टियंत आव-भूव यदि वा वधे यदि वा न। यो अस्याध्यक्षः परमे व्योमन् सो अंग वेद यदि वा न वेद ।। ऋ० (१०।१२६।१-७) शतपथन्नाह्मण (१०।४।३।१-२) ने इस सूक्त की ओर एक मनोरम संकेत किया है—नेव वा इदमग्रेऽसवासीनेव) सदा सीत् । आसीविय वा इदमग्रे नेवासीत्तद्ध तन्मन एवास । तस्मावेतवृिषणाम्यनूक्तम् । नासवासीम्रो सवासीत्तवानीमिति नेव हि सन्मनो नेवासत् तिववं मनः सृष्टमाविरबुभूषत् । इस बाह्मण ने यह स्पष्ट किया है कि यह (विश्व) न तो पहले असत् था और न सत् और इसने आगे कहा है- प्रारम्भ में यह (विश्व), जैसा कि इसका अस्तित्व था, नहीं था। उस समय केवल मन था और वह मन मानो न तो सत् था और न असत् । यह ब्रष्यव्य है कि भागवत-पुराण (२।६।३२-३६) ने भगवान् के विषय कहा है कि वे गुह्य सत्य की ओर संकेत करते हैं। इसका ३२वाँ क्लोक ऋग्वेद (१।१२६।१)का स्मरण दिलाता है—'अहमेवासमेवाप्रे नान्यद्यत्सदसत्परम् । पश्चादहं यदेतच्य योद-शिष्येत सोस्म्यहम् ।।'

है और न उसे लब्टा (या निर्माणकर्ता) ही कहा गया है, केवल उसे 'तदेकम्' कहा गया है, जैसा कि उपनिषदों में आया है (छा० उप० ६।१११-२, 'तत्त्वमिस' या 'एकमेवाद्वितीयम्')। महत्त्वपूर्ण एवं अपेक्षाकृत स्पष्ट मन्त्र यहाँ अनू-दित किये जा रहे हैं—'उस समय न तो असत् (जो नहीं है, अर्थात् जिसका अनस्तित्व है) था और न सत् (जो है, अर्थात् जिसका अस्तित्व है); न आकाश था और न स्वर्ग जो बहुत दूर है; वह क्या था जिसने सबको आवृत कर रखा था? वह कहाँ और किसके आश्रय में था? क्या गम्भीर एवं गहन (अतलस्पर्शी) जल था?; (२) मृत्यु नहीं थी, अतः कुछ भी अमर नहीं था; रात्रि एवं दिन में कोई चेतना (अन्तर) नहीं थी; वायु नहीं थी, अपने स्वमाव (शक्ति) से ही लोग सांस लेते थे, वास्तव में, उसके अतिरिक्त कुछ भी नहीं था; (४) इच्छा (काम) प्रकट हुई, वह गन का प्रथम प्रवाह (बीज, सन्तित) था; (५) (जब यह मृष्टि प्रकट हुई तो) इसे सीघे ढंग से (स्पष्ट या सरल ढंग से) कौन जानता है, और कौन इसकी उद्घोषणा कर सकता है कि यह (वहाँ पर) कहाँ से आयी?; (६) जिसमे यह मृष्टि हुई, चाहे उसने इसे बनाया या नहीं बनाया, और सर्वोच्च (परम) व्योम में। इसका सर्वोच्च अध्यक्ष है, क्या वह वास्तव में जानता है या वह भी नहीं जानता है।?'

यह अवलोकनीय है कि इस सुक्त के ऋषि ने, जो किन एवं दार्शनिक था, उद्घोषित किया कि वह एक था, जो सभी देवों, दशाओं एवं सीमाओं से ऊपर था; उसने (ऋषि ने) विश्व की सृष्टि के पूर्व की स्थिति के विषय में अपनी बारणा व्यक्त की है। रात्रि एवं दिन, मृत्यु एवं अमरता द्वन्द्व कहे जाते हैं। इनका अस्तित्व तभी होता है जब सुष्टि हो गयी रहती है और इसी से ऋषि ने कहा है--- 'न तो मृत्यु थी और न कोई अमरता (थी)।' यह सुकत यह नहीं कहता कि पहले असत् था और उससे सत् की उद्भूति हुई। इसके कहने का अभिप्राय यही है कि केवल वही अकेला साँस लेता था, इन्इ, सत् (अस्तित्व) एवं असत् (अनस्तित्व) का अस्तित्व ही नहीं था। इस सुक्त के अनवादों एवं टिप्पणियों के लिए देखिए मैक्समूलर कृत 'हिस्ट्री आव ऐंश्येण्ट संस्कृत लिटरेचर' (१८५६), पुरु ५३६-५६६ एवं 'सिक्स सिस्टेम्स आव इण्डियन फिलॉसॉफी' (१६१६ का संस्करण), पृ० ४६-५२, डा० राघा-कृष्णन कृत 'इण्डियन फिलॉसॉफी' (१६२३, खण्ड १) पृ० १००-१०४। प्रो० ह्विटनी (प्रोसीडिंग्स आव अमेरिकन ओरिएण्टल सोसाइटी, खण्ड ११, पृ० ६१) ने अपनी विशिष्ट अत्युद्धत प्रणाली में टिप्पणी की है कि इस सुक्त के विषय में जो प्रशंसा-मूत्र गाये गये हैं वे उन्हें बहुत बुरे लगते हैं। इ्यूसन ने ह्विटनी के कुत्सात्मक लेख के बहुत दिनों के उपरान्त लिखा है- अपनी उत्कृष्ट सरलता एवं दार्शनिक दृष्टि की महत्ता में, सम्मवत: यह प्राचीन काल के दर्शन-शास्त्र का अत्यन्त प्रशंसनीय एवं श्लाघ्य अंश है,' 'कोई अनुवाद इसके मूल अंश की सुन्दरता के बराबर नहीं आ सकता' (देखिए ब्लूमफील्ड कृत 'दि रिलिजिन आव दि वेद', पृ० २३४, १६०८ का संस्करण) । और देखिए कीथकृत 'रिलिजिन एण्ड फिलॉसॉफी आव दि वेद एण्ड उपनिषद्स' (खण्ड २, पृ० ४३४-४३६) । ऋग्वेद के कई वचनों में विभिन्न देव स्रष्टा के रूप में वर्णित हैं। देव प्रजापित ने, ऐसा कहा गया है, स्वर्ग एवं पृथिवी की रचना की, जो चौड़ी, गहरी और सुन्दर ढंग से निर्मित है और उन्हें अपनी शक्ति द्वारा विना किसी आश्रय के आगे बढ़ा दिया है अथात् उन्हें गित दी है (देखिए ऋ० ४।५६।३)। इन्द्र ने सूर्य एवं उषा को बनाया, ऐसा कहा गया है (ऋ॰ २।१२।७) और उसने स्वर्ग को बिना स्थाणु (थून्ही) के आश्रय के टिका रखा है, और उसे आश्रय दिया है और पथिवी को फैला दिया है (ऋ० २।१४।२) ।

उपर्युक्त सूक्त उस काल की घारणा है जब विश्व के उद्भव के विषय में कोई सामान्य ढंग से स्वीकृत सिद्धान्त निरूपित नहीं हो सकता था। किन्तु इतना तो स्पष्ट ही है कि अत्यन्त प्राचीन काल में, कम से कम कुछ वैदिक ऋषियों ने इस सिद्धान्त की स्थापना कर ली थी कि केवल एक ही 'प्रिंसिपुल' या 'स्पिरिट' (आत्मा या मूल तत्त्व या बीज तत्त्व) था, जो विभिन्न नामों से पुकारा जाता या और उसने विश्व की रचना करनी चाही और उसे

उपर्युक्त सूक्त के मन्त्रों के अतिरिक्त, जिन्हें सृष्टिसूक्त की संज्ञा दी जा सकती है, ऋग्वेद में कितपय देवों द्वारा द्यावा (स्वर्ग) एवं पृथिवी की रचना या आश्रय तथा अन्य पदार्थों की रचना के विषय में निर्देश अथवा संकेत मिलते हैं। १९ ऋ० (१०।८६।४) में इन्द्र को स्वर्ग एवं पृथिदी से सभी दिशाओं में वैसा ही निर्माण करने वाला कहा गया है जैसा कि घुरी पहियों के साथ करती है। ऋ० (१।१५४।४) में विष्णु के विषय में आया है कि वे अकेले ही तीनों को, यथा पृथियी, स्वर्ग (एवं अन्तरिक्ष) तथा सभी लोकों को आश्रय (सहारा) देते हैं (या सँमालते हैं)। मित्र के बारे में ऐसा आया है कि वह स्वर्ग एवं पृथिवी को सँमालता है (ऋ॰ ३।५६।१) तथा सभी देवों को आलम्बन देता है (ऋ ३।४६।८)। ब्रह्मणस्पति (स्तुति के पति या स्वामी, वृहस्पति) के विषय में ऐसा आया है कि उसने लीहकार की मांति देवों को जन्म दिया .... देवों के आदि काल में सत् की उत्पत्ति असत् से हुई। १२ ऋ० (६।४७।४) में सोम के लिए आया है कि उसने पृथिवी की चौड़ाई, स्वर्ग की ऊँचाई वनायी तथा विस्तृत अन्तरिक्ष को सँमाला। ऋ० (२।४०, जो सोम एवं पूपा को सम्मिलित रूप से सम्बो-वित है) में ऐसा आया है कि उनमें एक (सोम) ने सभी लोकों (मुवनों) को उत्पन्न किया और दूसरा (अर्थात् पूपा, सूर्य) सम्पूर्ण विश्व के कामों को देखता या उनका निरीक्षण करता जाता है (मन्त्र ५)।

ऋग्वेद (७।७८।३) में उपाओं (बहुबचन) को सूर्य, यज्ञ एवं अग्नि की ऋष्टा कहा गया है; यह केवल लाक्षणिक है, नयों कि प्रत्येक उषा के उपरान्त मूर्य उदित होता है, यिश्वय अग्नि प्रज्वलित की जाती है तथा यज्ञ किया जाता है। ऋ० (१।६६।२) में अग्नि को मनुष्यों का पिता (पूर्वज) कहा गया है। ऋ० (२।३५।२) में (अपां नपात, जलों का पीत्र अर्थात अप्ति) अप्ति को सभी लोकों का सप्टा कहा गया है ।

ऋग्वेद में द्यावा-श्यिवी (स्वर्ग एवं पृथिवी, युग्म देवों के रूप में) के लिए ६ स्वत हैं, यथा--१।-१४२-१६०, १८४, ४।४६, ६।३० एवं ७।६३, और उन्हें 'रोदसी' एवं 'वहिने' (ऋ० १।१८४।४) कहा गया

है। उन्हें देवों के जनक-जननी कहा गया है (ऋ० ८।६७।८, १०।२।७)।

'अन्तरिक्ष' (नायुमण्डलीय क्षेत्र) शब्द ऋग्वेद में कम-रो कम एक सी बार आया है। कंमी-कमी 'तिस्र: पृथ्वी:' जैसे शब्द-विन्यास आते हैं, जिनका अर्थ है पृथिवी के सहित तीन लोक (ऋ० १।३४।८), और कहीं-कहीं नीचे वाली, बीच वाली एवं सबसे ऊपर वाली पृथिवी की चर्चा है (यद् इन्द्राग्नी अवयस्यां पृथिव्यां मध्य-मस्यां परमस्यां उत स्थः । ऋ १११८८।६), जिसका अर्थ हं पृथिवी, अन्तरिक्ष एवं स्वर्ग । अन्तरिक्ष को बहुवा 'रजस्' (वह क्षेत्र, जहाँ घुल हो, कुहरा हो और जहाँ बादल हों) कहा गया है (ऋ० १।३४।२ एवं ६)।

११. य उ त्रिधातु पृथिवीमृत द्यामेको दाधार भुवनानि विद्वा। ऋ० १।१५४।४। 'त्रिधातु' शब्द ऋग्वेद में कम-से-कम दो दर्जन बार प्रयुक्त हुआ है, किन्तु इसका अर्थ त्पर्य नहीं हो सका है। ऋ० (६१४०।१२) में आया है-- 'िक घातुना कर्मण पातमस्मान्' (तीन प्रकार की रक्षा से हमारी रक्षा करो), किन्तु 'त्रिघातु' रक्षा क्या है, १२. ब्रह्मणस्पतिरेता... सदजायत । ऋ० (१०।७२।२) । प्रथन मन्त्र (देवानां नु वयं जाना प्रवोचाम कहना कठिन है।

विपन्यया) में 'एता' शब्द 'जाना' (जन्मानि) की और संकेत करता है। 'सत्' एवं 'असत्' के अर्थ के लिए देखिए पाद-टिप्पणी =।

ऋ० (११३४।६) में ऐसा आया है—'तीन द्यौ' हैं (अर्थात् स्वर्ग, अन्तिरक्ष एवं पृथिवी); दो (अर्थात् स्वर्ग एवं पृथिवी) सिवता की गोद में हैं और एक (अर्थात् अन्तिरिक्ष) यमलोक में है। ऋषि ने ऋ० (१०। ८४।१४) में व्याख्या की है—'मैंने दो मार्गों के विषय में सुना है, यथा—पितरों एवं देवों का मार्ग तथा मनष्यों का भी; सम्पूर्ण लोक जो घूमता है उस (क्षेत्र) में पहुँचता है जो पिता (स्वर्ग) एवं माता (पृथिवी) के बीच में है।'

वरुण के बारे में कहा गया है कि उसने अन्ति स्थित को वनों पर, सूर्य को स्वग पर तथा सोम को पर्वतों पर बिछा (फैला) दिया (ऋ० ४।८५।२)। ऋग्वेद के काल में भी स्वर्ग एवं पृथिवी के बीच की दूरी के विषय में कल्पना आरम्भ हो गयी थी। ऋ० (१।१५४।४) में किव का वचन हैं कि विष्णु के तीस पद (अर्थात् स्वर्ग) तक पहुँचने का साहस कोई नहीं करता, यहाँ तक कि पक्षी भी, जो पंखों पर उड़ते हैं। ऐतरेय ब्रह्मण (७।७।या २ १७) में पृथिवी एवं सूर्य के बीच की दूरी एक अश्व के लिए एक सहस्र दिनों की कही गयी है। १३

तैत्तिरीय संहिता में प्रजापित को बहुधां देवों एवं असुरों (३।३।७ १) की सृष्टि करते हुए, यज्ञों (१।६।६) का निर्माण करते हुए, मन्ष्यों (२।१।२१) को बनाते हुए, पशुओं (१।४।६।७) की रचना करते हुए तथा प्रजा उत्पन्न करने की इच्छा करते हुए और उसके लिए तप करते हुए (३।१।१।१) उल्लिखित किया गया है। उसमें (४।६।४।२) आया है कि यह सब आरम्भ में जल था, एक समुद्र—और प्रजापित वायु बनकर कमलदल पर क्षिप्र गित से तर रहे थे।

सृष्टि पर अथवंवेद में भी कुछ सूक्त आये हैं। किन्तु वे वाग्वहुल हैं, पुनहक्तियों से परिपूर्ण हैं और उनमें उपर्युक्त ऋग्वेदीय गम्भीरता, दार्शनिकता एवं संक्षिप्तता नहीं पायी जाती। १०वें काण्ड के ७वें एवं ८वें सूक्तों में इसने स्कम्म को आधार रूप में रखा है और उसे प्रजापित के अनुरूप समझा है और सभी लोकों के सप्टा एवं आश्रयदाता के रूप में उल्लिखित किया है, जिसमें सभी ३३ देय पाये जाते हैं; इसने पूछा है—'परम उच्च, परम नीच एवं मध्यम प्रकारों में, जिन्हें प्रजापित ने रचा, स्कम्भ ने कितना प्रवेश किया; वह कितना है जिसमें वह (स्कम्म) नहीं पहुँचा?' ऋ० (६।८६।४६) में यज्ञ के लिए निर्मित सोम को स्कम्म कहा गया है। अथवंवेद के १०वें काण्ड के ८वें सूक्त को ज्येष्ट-ब्रह्म (परम या सबसे बड़े ब्रह्म) के वर्णन वाला सूक्त कहा गया है। इससे दो मन्त्र उद्धृत किये जा रहे हैं—'उस ज्येष्ट ब्रह्म को प्रणाम जो सब पर, चाहे वह उत्पन्न हो चुका है या उत्पन्न होने वाला है, शासन करता है, और स्वर्ग उसी का, केवल उसी का है। ये दोनों, स्वर्ग एवं पृथिवी स्कम्म द्वारा सँगाले गये हैं; यह सब जो आत्मा वाला है, जो साँस लेता है एवं पलक गिराता-उठाता है, वह स्कम्म है। 'स्कम्म का शाब्दिक अर्थ है 'आश्रय' या 'स्तम्म' (खम्मा)। इसका त्रियाहण 'स्कम्नाति ऋ० (१०।६।३) में आया है और 'स्कम्म' शब्द भी कई बार आया है, किन्तु स्रष्टा या निर्माता के रूप में नहीं। और देतिए अथवंवेद (१०।८।२ एवं १०।७, जिसमें ४४ मन्त्र हैं)। 'पे अथवंवेद

१३. सहस्रमनूच्यं स्वगंकामस्य सहस्राध्वाने वा इतः स्वर्गो लोकः । ऐ० ब्रा० (७ वा अ०, ७वां खण्ड या द्वितीय पञ्चिका १७) ।

१४. यस्मिन् स्तब्ध्वा प्रजापितस्रोंकान्सर्वान् अधारयत् । स्कम्भं तं ब्रूहि कतमः स्विदेव सः ॥ यत्परमवमं यच्च मध्ममं प्रजापितः समृजे विश्वक्षपम् । कियता स्कम्भः प्रविदेश तत्र यस प्राविशत्कियत्तव् बभूव ॥ यस्य त्रयस्त्रिशब्

का १०।२, जिसमें ३३ मन्त्र हैं. ब्रह्मप्रकाशन सूक्त कहा जाता है। एक से जन्नीस मन्त्रों तक बहुत-से प्रक्त पूछे गये हैं। २०,२२ एवं २४वें मन्त्रों में प्रक्त पूछे गये हैं और २१, २३ एवं २५वें में उत्तर दिये गये हैं। एक प्रश्न एवं एक उत्तर यहाँ उनिस्थत किया जा रहा है—'किसके द्वारा पृथिवी बनायी गयी (या व्यवस्थित हुई) ? किसके द्वारा यह ऊँचा स्वगं रखा गया ? किसके द्वारा आकाश ऊपर व्यस्त रेखा-द्वय रूप में एवं विभिन्न दिशाओं में रखा गया?' 'ब्रह्म ने पृथिवी बनायी, ब्रह्म ही स्वर्ग है जो ऊपर रखा हुआ है, यही ब्रह्म आकाश है जो ऊपर, एक-दूसरे को काटती हुई दो रेख ओं के रूप में एवं विभिन्न दिशाओं में है। अथर्ववेद (१०।८) का मन्त्र २७ स्वेतास्वतरोपनिषद् (४।३) के समान ही है, जिसमें स्रष्टा को युवा एवं ब्हे, पुरुष एवं नारी तथा लड़का एवं लड़की के अनुरूप कहा गया है। अथवंवेद (१०।८) में कितपय अन्य देवों का उल्लेख है, किन्तु उन्हें परम तत्त्व में समाहित माना गया है । अथवंवेद (६।२, इसमें २५ मन्त्र हैं) में काम को देवतातुल्य माना गया है; प्रथम १८ में शत्रुओं को मगाने के लिए काम की स्तुति की गयी है, और १६ से २४ तक के सभी मन्त्रों के अन्तिम चरण में 'तस्मै ते काम नम इत् कुणोमि' (हे काम, मैं तुम्हें प्रणाम करता हूँ) आया है। इन ६ मन्त्रों में ऐसी घोषणा है कि काम सर्वप्रथम प्रकट हुआ, वह स्वर्ग, पृथिवी, जलों, अग्नि, दिशाओं, सभी पलक गिराने वाले प्राणियों और समुद्र से वड़ा है, काम के पास न तो देवगण, न पितर लोग और न मनुष्य ही पहुँच सके, वात, अग्नि, सूर्य एवं चन्द्र काम के पास नहीं पहुँचते। अथवंवेद के १६।५० नामक सुक्त में काम को ५ मन्त्र सम्बोधित हैं, और काम को आरम्म में उत्पन्न होने वाला कहा गया है तथा यह भी कि वह मन का प्रथम प्रवाह था। "

अथर्ववेद में (११।४, कुल २६ मन्त्र) 'प्राण' को सम्बोधित किया गया है और उसे सर्वशिवतमान् माना गया है। प्रथम मन्त्र इस प्रकार है- उस प्राण को प्रणाम, जिसके शासन के अन्तर्गत यह सब (विश्व) है: वह सबका स्वामी है और उसमें सभी कुछ स्थापित है। मन्त्र १२ में ऐसा आया है— प्राण विराट है, प्राण ही निर्देशन करने वाली शक्ति है, प्राण की सब उपासना करते हैं, प्राण वास्तव में सूर्य एवं चन्द्रमा है और वे (ऋषि) उसे प्रजापित कहते हैं।

१६वें काण्ड के सुक्त ५३ एवं ५४ में अथवंवेद ने काल को मूल तत्त्व (फर्स्ट प्रिसिपल) कहा है, ऐसा प्रतीत होता है। तीन मन्त्रों का अनुवाद इस प्रकार है—'तप काल में अवस्थित है, काल में ही ज्येष्ठ

वेघा अङ्गे सर्वे समाहिताः। स्कम्भं तं बूहि कतमः स्विदेव सः॥ अथर्ववेद (१०।७।७, ८, १३); केनेयं भूमिविहिता केन द्यौरत्तरा हिता। केनेदमूर्ध्वं तिर्यक् चान्तरिक्षं व्यचो हितम् ॥ ब्रह्मणा भूमिविहिता ब्रह्म द्यौरत्तरा हिता। ब्रह्मोद-मूर्धं तिर्यक्वान्तरिक्षं व्यचो हितम्।। अथवंवेव (१०।२।२४-२५)।

१५. कामस्तवप्रे समवर्तत मनसो रेतः प्रथमं यदासीत्। स कामः कामेन बृहता सुयोनी रायस्योषं यजमानाय घेहि ॥ अथवंवेद (१६।४२।१)। 'मनसो रेतः' के लिए मिलाइए ऋ० (१०।१२६।४), जो ऊपर पाद-टिप्पणी १० में उद्धृत है। प्राणाय नमो यस्य सर्वभिदं वशे। यो भूतः सर्वस्थेश्वरो यस्मिन्सवं प्रतिष्ठितम्। प्राणो विराट् प्राणो बेच्ट्री प्राणं सर्व उपासते । प्राणो ह सूर्यश्चन्द्रमाः प्राणमाहुः प्रजापतिम् ॥ अथवंवेव (११।४।१ एवं १२); काले तपः काले ज्योट्ठं काले ब्रह्म समाहितम्। कालो ह सर्वस्येश्वरो यः पितासीत्प्रजापतेः ॥ कालः प्रजा असृजत कालो अग्रे प्रजापतिम् । स्वयम्भूः कश्यपः कालात्पः कालावजायत ॥ अथर्व० (१६।४३।८ एवं १०); कालावापः समभवन् कालाव् बह्य तपो दिशः। कालेनोदेति सूर्यः काले नि विशते पुनः ॥ अथर्व० (१६।४४।१)।

बहा है; काल सबका ईश्वर है, वही प्रजापित का पिता है; काल ने प्रजा की सृष्टि की, आरम्भ में काल ने प्रजापित को उत्पन्न किया; स्वयम्मू (ब्रह्मा), कश्यप एवं तप काल से ही उद्भूत हुए; काल से जल, ब्रह्म, तप एवं दिशाएँ उत्पन्न हुई; काल के कारण सूर्योदय होता है और वह उसी में (रात्रि में) समा जाता है।

शतपथ ब्राह्मण ने कितपय स्थानों पर सृष्टि के विषय में कहा है। इसमें (६।१।१) आया है—'यहाँ पर आरम्भ में असत् था', पुन: दृढतापूर्वक कहा है कि असत् ही ऋषि था, और प्राण-वायु था; इसके उपरान्त कल्पना की गयी है कि जिन्होंने कामना की,—'मैं और हो जाऊँ, मेरी सन्तानें हों। उन्होंने परिश्रम किया और थक जाने पर उन्होंने सर्वप्रथम 'ब्रह्म' एवं तीन विद्याएँ (तीनों वेद) उत्पन्न की; उन प्रजापित ने वाक् (जो विश्व है) से जल उत्पन्न किया; वे (प्रजापित) तीनों वेदों के साथ जल में प्रविष्ट हो गये और तब उसमें से हिरण्यगर्म (सोने का अण्ड) निकला; उन्होंने उसका स्पर्श किया, तब पृथिवी उत्पन्न हुई...।'

शतपथन्न ह्मण (११।१।६।१) में आया है—'आरम्म में यह जल था, केवल एक समुद्र । जलों ने कामना की—हमें सन्तित की प्राप्ति कैसे होगी ? 'उन्होंने परिश्रम किया, तप किये; जब वे ऐसा कर रहे थे तो हिरण्यगर्म की उत्पत्ति हुई, जो लगमग एक वर्ष तक तैरता रहा, एक वर्ष की अविध में एक पुरुष, प्रजापित उपन्न हुए; उन्होंने वह अण्ड फोड़ा, उन्होंने अपने मुख (की साँस) से देवों की सृष्टि की; उन्होंने अग्नि, इन्द्र, सोम की उत्पन्नि की' . . आदि-आदि ।

श्वतपथ ब्राह्मण (११।२।३।१२) में पुनः अत्या है—'आरम्भ में यह (विश्व) ब्रह्म था, इसने देवों, अग्नि, वायु, सूर्यं की रचना की'; इसके उपरान्त नाम-रूप की ओर संकेत मिलता है जिसके द्वारा वह लोकों में उतरता है और ऐसा कहा गया है—'ये दोनों (नाम-रूप) ब्रह्म की बड़ी अभिव्यक्तियाँ हैं।'

हिरण्यगर्म वाली अनुश्रुति ऋग्वेद (१०।१२६।३ एवं १०।१२१।१ हिरण्यगर्म: समवर्तताग्रे) से छान्दोग्य०-(३।१६।१-२) में विकसित हुई है—-'आरम्म में यह विश्व असत् (आवृत)था, यह सत् हुआ (अनावृत होने लगा), इसने जन्म लिया (इसने रूप घारण किया); तब एक अण्ड बना, दो अर्घांशों में एक चांदी का था और दूसरा सोने का; चांदी वाला अर्घांश यह पृथिवी है और सोने वाला स्वर्ग है। यही मनुस्मृति में भी आया है, जिसका उल्लेख हम आगे करेंगे।

शतपथ ब्राह्मण (१०।४।२।२२-२३) में कहा गया है कि प्रजापित ने ऋ वेद को इस प्रकार व्यव-स्थित किया कि इसके अक्षरों की संख्या १२,००० बृहती मात्राओं (प्रत्येक वृहती में ३६ अक्षर होते हैं) में हो गयी।

तंत्तिरीय ब्राह्मण में आया है—'प्रजापित ने देवों एवं असुरों की सृष्टि की (२।२।३), किन्तु उन्होंने इन्द्र को नहीं बनाया; देवों ने उनसे कहा—'हमारे लिए इन्द्र की उत्पित्त करें; जिस प्रकार हमने तप से आप को उत्पन्न किया उसी प्रकार आप इन्द्र को उत्पन्न करें; उन्होंने तप किया और इन्द्र को अपने में (अपने हृदय में निवास करते) देखा, उन्होंने कहा 'उत्पन्न हो जाइए'।' तै० ब्रा० (२।२।६)१) में आया है दि—'आरम्म में यह विश्व कुछ भी नहीं था। न स्वगं था, न पृथिवी और न अन्तरिक्ष। उस असत् ने

१६. इवं वा अग्रे नैव किंचनासीत्। न छौरासीत्। न पृथिवी। नान्तरिक्षमः। तदसवेव सन् मनोऽकुरुत स्यामिति (तै० का० (२।२।६।१)। ब्रह्म देवानजनयत्, ब्रह्म विश्वमिदं जगत्। ब्रह्मणा क्षत्रं निर्मितम्। ब्रह्म ब्राह्मणा आत्मना।। अन्तरिस्मित्रिये लोकाः। ब्रह्मैव भूतानां ज्येष्टम्। तेन कोईति स्याधितुम्। ब्रह्मन्देवास्त्रयस्त्रियंशत्। ब्रह्मित्रन्त्र प्रजापती। ब्रह्मिन्ह विश्वा भूतानि। नाबीवान्तः समाहिता।। तै० का० (२।६।६।६-१०)।

मन की सृष्टि 'मैं ऐसा हो जाऊ" इस विचार के साथ की । उसी ब्राह्मण (२।६।२।३) ने पुनः कहा है— 'प्रजापति ने 'वेद की सहायता से 'सत्' एवं 'असत्' दो रूप बनाये ।' तै॰ ग्रा॰ (२।८।८।६-१०) ने पुरोडाश की पुरोनुवाक्या एवं याज्या तथा हिव की पुरोनुवाक्या को इस प्रकार उल्लिखित किया है—बहा ने देवों एवं इस विश्व को उत्पन्न किया; ब्रह्म से क्षत्रियों की उत्पत्ति हुई और ब्रह्म ने अपने रूप से ब्राह्मणों को उत्पन्न किया; (याज्य) 'ये लोक ब्रह्म के भीतर रहते हैं। उसी प्रकार यह सारा लोक इसमें निवास करता है; ब्रह्म सभी भूतों में सर्वोत्तम है; इससे कीन स्पर्धा करता है, ब्रह्म ३३ देवों के रूप में है और सभी मृत (प्राणी) इसमें उसी प्रकार हैं जैसे किसी नाव में।'

कौपीतिक ब्राह्मण में प्रजापित के विषय में संक्षिप्त इंगित हैं। इसमें (६।१) आया है—'प्रजापित ने गन्तति की कामना से तप किया, वे जब इस प्रकार तपस्या कर रहेथे तो पाँच, यथा-अग्नि, वायु, आदित्य, चन्द्र एवं उषा की उत्पत्ति हुई'; पुनः (६।१०) आया है—'प्रजापित ने तप किया, तप करने के उपरान्त उन्होंने प्राण से यह विश्व (पृथिवी), अपान से यह अन्तरिक्ष तथा व्यान से सामने का लोक (स्वर्ग) बनाया; इसके उपरान्त उन्होंने पृथिवी, अन्तरिक्ष एवं स्वर्ग से ऋम से अग्नि, बायु एवं आदित्य की रचना की, और उन्होंने अग्नि से ऋग्वेद की ऋचाएँ, वायु से यजुर्वेद के वचन तथा आदित्य से साम के वचन उत्पन्न किये।' पूनः (१३।१) ऐसा आया है-- प्रजापति ही वास्तव में यज्ञ है, जिसमें सभी काम (इच्छाएँ या कामनाएँ), सभी अमृतत्व (अमरता) केन्द्रित हैं। पुनः (२८।१) उसमें ऐसा आया है-प्रजापित ने यज्ञ की सर्जना की, देवों ने यज्ञ के द्वारा, जब इसकी उत्पत्ति हुई, पूजा की और इसके द्वारा सभी डच्छित पदार्थों की उप-लविय की ।'९७

वेद के ब्राह्मणों का प्रधान व्येय एवं उद्देश्य है विभिन्न यज्ञों से सम्बन्धित क्रिया-संस्कारों के कृत्यों एवं अंशों की व्यवस्था उपस्थित करना, उनके उद्भव से सम्बन्धित कथा-वार्ताओं, किंवदन्तियों आदि को उपस्थित करना तथा बहुत से यज्ञों के सम्पादन पर कितपय पुरस्कारों अथवा फलों की स्वीकृति देना।

बाह्मण ग्रन्थों में प्रजापित अत्यन्त महत्त्वपूर्ण एवं प्रमुख हो गये हैं। प्रजापित का उल्लेख ऋग्वेद में बहुत ही कम हुआ है। ऋ० (४।५३।२) में सविता को प्रजापित, ऋ० (६।५।६) में सोम की प्रजापित कहा गया है। ऋ (१०।८५।४) के विवाहसूनत में प्रजापति का आह्वान सन्तान देने के लिए किया गया है। ऋ० (१०। १६६।४) में गौओं के लिए प्रजापित का आह्वान किया गया है। ऋ० (१०।१८४।१) में विवाहित नारी के गर्भाधान के लिए अन्य देवों एवं देवियों के साथ प्रजापित का भी आह्वान किया गया है। ऐतरेयंत्राह्मण में गाथा आयी है कि वृत्र को मारने के उपरान्त जब इन्द्र प्रजापित के स्थान पर उच्च एवं सम्मानित होना चाहते थे तो प्रजापित ने पूछा (यदि तुम बड़े होना चाहते हो तो) 'मैं क्या होऊँगा ?' (कोहमिति) और इसी कारण प्रजापित को 'क' की संज्ञा मिला । १८

१७. प्रजापतिवें यज्ञस्तिस्मिन्सर्वे कामाः सर्वममृतत्वम् । कौषी० बा० (१३।१); प्रजापतिर्हं यज्ञं ससुजे तेन ह सृष्टेन देवा ईजिरे तेन हेव्ट्वा सर्वान्कामानापुः। वही (२८।१, लिण्डनर का संस्करण, बेना, १८८७)।

१८. ऋग्वेद के १०।१२१ में द्वें मन्त्र का अन्तिम चरण यों है- "कस्मै देवाय हविषा विषेम" (अर्थात् किस देवता को हम हवि देंगे ?)। इसके उपरान्त दसवी मन्त्र एवं अन्तिम मन्त्र प्रजापित को इस प्रकार सम्बोधित करता है- अापके अतिरिक्त कोई अन्य देवता ऐसा नहीं है जिसने इन सभी सुष्टियों की परिवृति कर रक्की हो ऐतरेय ब्राह्मण में आया है कि प्रजापित ने अपने को बढ़ाने (विस्तृत करने) और अधिक होने के लिए तप करने के उपरान्त तीन लोकों की रचना की, यथा—पृथिवी, अन्तरिक्ष एवं स्वर्ग, जिनसे तीन ज्योतियाँ प्रकट हुई—अग्नि, वायु एवं आदित्य, जिनसे तीन वेदों की उत्पन्नि हुई. . आदि-आदि ।

वैदिक संहिताओं एवं ब्राह्मणों से यह प्रकट होता है कि आत्मा के विषय में सामान्य प्रचलित विश्वास यह था कि अच्छे कर्मों के कारण वह स्वर्ग में पहुँचता है, अमर हो जाता है और माँति-माँति के आनन्दों एवं सुखों का उपमोग करता है। देखिए ऋ० (दा११३।७-११, १।१२४।४-६), अथर्व० (४।३४।२ एवं ४, ६।१२०।३)। एक व्यक्ति द्वारा अन्य व्यक्ति के प्रति कृत दुष्कर्मी एवं हानिप्रद कर्मी के प्रतिकार एवं निष्कृति की घारणा उन दिनों विद्यमान थी । उदाहरणार्थ, शतपथब्राह्मण (१२।६।१।१) में आया है—'व्यक्ति जो कछ इस लोक में खाता है, उस वस्तु द्वारा वह दूसरे लोक में स्वयं खाया जाता है।' और देखिए शत० ब्रा॰ (११।६।१) । किन्तु जब हम उपनिषदों के युग में पहुँचते हैं तो सम्पूर्ण बौद्धिक वातावरण ही परिवर्तित दृष्टिगोचर होता है। उपनिषदें बहुधा कहती हैं कि केवल आत्मा ही वास्तविक (तत्त्व) है, अन्य कुछ नहीं और आत्मा को ही हम इस प्रकार उल्लिखित कर सकते हैं (अथवा उसकी चर्चा कर सकते हैं) — नित-नित (अर्थात् यह नहीं -- यह नहीं), अर्थात् आत्मा को नहीं जाना जा सकता। यही वेदान्त का प्रथम एवं प्रमुख स्वरूप है। किन्तु इस उच्च आध्यात्मिक घारणा एवं सामान्य लोगों के विचारों के बीच संघर्ष उपस्थित हो गया और सामान्य लोगों ने यही समझा कि वास्तविक विश्व स्नष्टा से पृथक् अवस्थित है। अपेक्षाकृत अधिक उच्च दार्शनिक मनस्वियों ने सामान्य लोगों के लिए विश्व की वास्तविकता की बात मान ली। वे यह कहने को सन्नद्ध थे कि विश्व का अस्तित्व होता है; किन्तु वस्तुत: वह कुछ नहीं है, बल्कि विश्व में आत्मा समाया हुआ है। उपनिषदों ने यह बताया कि यह विश्व दुग्विषय है अथवा गोचर होने वाला है, मिध्या नहीं है और न 'न कुछ' है , किन्तु विश्व के पीछे आत्मा है । यह वेदान्त का द्वितीय स्वरूप है, अर्थात् वेदान्त के अनुसार विश्व मूल तत्त्व ब्रह्म से विकसित हुआ है। उपनिषदों ने सगुण ब्रह्म एवं निर्गुण ब्रह्म में अन्तर बताया, सगुण ब्रह्म में प्रार्थना, उपासना तथा व्यवहार का स्थान है। अपेक्षाकृत अधिक उच्च चिन्तन ने यह भी दृढता-पूर्वंक कहा कि पारमार्थिक सत्य यह है कि ब्रह्म एक है, विश्व में प्रत्येक वस्तु (यथा---मनुष्य, पशु, निर्जीव पदार्थ) ब्रह्म है ('सर्व खिल्वदं ब्रह्म' ; छा० उप० ३।१४।१, अहं ब्रह्मास्मीति तस्मात् तत्सर्वममवत्' बृ० उप० १।४।१०)। ऐतरेयोपनिषद् ने अति दृढतापूर्वक कहा है कि मूल तत्त्व से मनुष्यों, पशुओं, अचल जीवों का तादातम्य है। १९

(इतनी सृष्टियों पर छा गया हो)।' सम्भवतः इसी कारण 'कस्मै' (जो प्रथम क्ष मन्त्रों में पाया जाता है) से प्रजापित को 'क' कहा जाने लगा।

१६. आत्मा वा इबमेक एवाप्र आसीन्नान्यितंचन मिषत्। स ईक्षत लोकान्नु मूजा इति। स इमॉल्लोकान-मृजताम्भो मरीचीमंरमापः।...स ईक्षत इमे नृ लोकाः। लोकपालान्नु मृजा इति। सो अव्भय एव पुरुषं समुद्धृत्यामूच्छं-यत्।... स ईक्षत कथं न्विबं महते स्याविति। स ईक्षत कतरेण प्रपद्मा इति।... स एतमेव सीमानं विदार्येतया द्वारा प्रापद्मत। ऐ० उप० (१।१-३, १।३।११-१२)। यह वचन वे० सू० (३।३।१६) में विवेचित हुआ है, वहां ऐसी स्थापना है कि 'आत्मा' शब्ब 'परमात्मा' के लिए तथा 'अम्भ', 'मरीची', 'मर' एवं 'आप' कम से स्वगं, अन्तरिक, पृथिवी एवं पृथिवी के नीचे जल के लिए प्रयुक्त हैं।

तत्त्वों के विषय में बृ० उप० (३।७।२-२३) में एक लम्बी उक्ति आयी है<sup>२९</sup>, जिसमें याज्ञवल्क्य ने उद्दालक आरुणि से एक अति उत्कृष्ट सिद्धान्त कहा है। यथा—यह आत्मा पृथिवी तथा अन्य तत्त्वों में निवास करता पाया जाता है, जिसे वे (तत्त्व) नहीं जानते, जिसकी (आत्मा की) देह पृथिवी एवं तत्त्व हैं, जो पृथिवी के अन्तर एवं अन्यों द्वारा शासन करता है, यह आत्मा तुम्हारा (मेरा एवं अन्यों का) है, आन्तरिक शासक है और अमर है। इस उक्ति का अन्तिम अंश यों है—'आन्तरिक शासक अदृष्ट है, किन्तु देखता रहता है, अश्रुत है किन्तु सुनता रहता है, अमत ( अप्रत्यक्ष ) है किन्तु प्रत्यक्षीकरण करता रहता है, अज्ञात (अविज्ञात) है किन्तु जानता रहता है, उसके अतिरिक्त कोई अन्य देखने वाला (द्रष्टा) नहीं है, उसके अतिरिक्त कोई अन्य सुननेवाला (श्रोता) नहीं है, उसके अतिरिक्त कोई अन्य परिज्ञान या प्रत्यक्षीकरण करने वाला (मन्ता) नहीं है। उसके अतिरिक्त कोई अन्य जानने वाला (विज्ञाता) नहीं है। यही आत्मा, अन्तर्यामी एवं अमृत (अमर) है । अन्य कुछ क्लेश (आर्तम्) है ।' यह सम्पूर्ण भाग, जिसे अन्तर्यामी शाह्मण कहा जाता है, वृ० उप० (२।५) में वर्णित मधुविद्या के समान ही है।

स्रष्टा के रूप में ब्रह्म-सम्बन्धी सामान्य धारणा का उपनिषदों के चिन्तकों द्वारा सम्पूर्ण त्याग नहीं किया गया, यद्यपि ऐसा घोषित किया गया कि ऐसी घारणा अविद्या (वास्तविक तत्त्व के प्रति अज्ञान) के कारण है। स्रष्टा के रूप में अवधारित ब्रह्म ईश्वर (देह वाला ईश्वर या मगवान्) कहलाया, यद्यपि पूजक को यह अवश्य ज्ञात होना चाहिए कि द्रह्म सारतत्त्व रूप में व्यक्तित्व (ज्ञारीरिक रूपत्व) की दशाओं एवं सीमाओं से ऊपर है। यही ईश्वरवाद या आस्तिक्यवाद है जो तीन अस्तित्वों को स्वीकार करता है-वास्तिवक विश्व, परमात्मा (सुष्टि करने वाला आत्मा) एवं आत्मा (जीव) जो परमात्मा पर अवलम्बित है । किन्तु उपनिषदों का वास्तविक चिन्तन ब्रह्म एवं आत्मा तथा भौतिक विश्व की अन्तरहीनता में केन्द्रित है, अर्थात् इन तीनों में तादात्म्य है। यह विचार (चिन्तना) कि ब्रह्म विभिन्न आत्माओं एवं मौतिक विश्व में प्रविष्ट हो गया, वेदान्त का तीसरा स्वरूप है। वेदान्तसूत्र (२।३।४३) की व्याख्या में शंकराचार्य ने अथवंवेद वाले ब्रह्मसुक्त र १

२०. यः पृथिव्यां तिरठन् पृथिव्या अन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरो यमयत्येष त आत्माऽन्तर्याम्यमृतः।...अवृष्टो द्रप्टाऽश्रृतः श्रोताऽमतो मन्ताऽविज्ञातो विज्ञाता । ... एव त आत्माऽन्तर्याम्य-मृतः । अतोऽन्यदार्तम् । बृह० उप० (३।७।३ एवं २३)। मिलाइए इस अन्तिम से बृह० उप (३।४।२) 'कतमो याज-बल्बय सर्वान्तरः। न दृष्टेर्द्रग्टारं पश्येः.. एव त् आत्मा सर्वान्तरः। अतोन्यवार्तम्' ; एवं ३।४।२। ऐत० उप० (३।२) में १७ शब्द ऐसे हैं जो प्रकान (अर्थात् बहा) के नाम कहे गये हैं। ऐत० उप० (३।३) यों है—'एव बहुग, एव इन्द्र:, एव प्रजापितः, एते सर्वे देवाः, इमानि च पञ्च महाभूतानि पृथिवी वायुराकाश आपो ज्यातीिष, एतानीमानि च शुद्ध-मिथाणीव बीजानीतराणि चेतराणि चाण्डजानि च जरायुजानि स्वेदजानि चोद्भिज्जानि चाश्वा गावः पुरुषा हस्तिनो यत्किंचेदं प्राणि जंगमं च पतित्र च यन्च स्यावरं सर्वं तत्प्रज्ञानेत्रं प्रज्ञाने प्रतिष्ठितम् । प्रज्ञानेत्रो लोकः । प्रज्ञा प्रतिष्ठा । प्रक्षानं बहा।' यह पुरुषस्कत (१०।६०।६, ८, १०) बाले दिचार का मानो तार्किक निष्कर्ष है।

२१. एके शाखिनो बाशिकतवादिभावं बहाण आमनन्त्यायर्वणिका बहासूनते—बहा दाशा बहा दासा महावेमे इत्यादिना। . . . इति ही गजन्तूदाहरणेन सर्वेषामेकनामरूपकृतकार्यकरणसंघातप्रविष्टाना ब्रह्मत्वमाह । तथान्यत्रापि ब्रह्म प्रक्रियायामेवायमर्थः प्रपञ्च्यते । त्वं स्त्री त्वं पुमानसि त्वं कुमार उत दा कुमारी । त्वं जीर्णो वण्डेन वञ्चिस त्वं जातो भवसि विश्वतोमुखः ॥ इति । यह अन्तिम अयर्व० (१०।८।२०) एवं ३वे० उप० से तथा श्वेताश्वतरोपनिषद् से ऐसे वचन उद्धृत किये हैं जो यह अभिव्यक्त करते हैं कि ब्रह्म का तादात्म्य मछूवों एवं दासों, जुआरियों, पृथ्षों एवं नारियों, लड़कों एवं लड़िक्यों तथा लकड़ी के सहारे चलते हुए बूढ़ों तक से है। यह विश्वास कि एक ही आत्मा सम्पूर्ण विश्व को, पाषाण, कीट-पतंगों, पशुओं से लेकर मनुष्य तक को अनुप्राणित करता है, एक ऐसी उन्मेषशाली घारणा है जो इस बात की ओर इंगित करती है कि सभी जीव माई-माई हैं और सब्दा की खोज कर रहे हैं। यह विश्वास साघारण विश्वास नहीं है। आज के विश्व में, जो अहंकार एवं स्वार्यमावना से परिपूर्ण है, जहाँ प्रत्येक व्यक्ति अपनी व्यक्तिगत समृद्धि की उन्नति में लगा हुआ है, यह घारणा एवं विश्वास मघुर एवं सन्ताषप्रद है। देखिए डुइशेन कृत 'दि फिलॉसॉफी आव दि उपनिषद्स' (ए० एस्० गेडेन द्वारा अनूदित, १६०६, इडिनवरों में प्रकाशित) एवं जे० रॉयसकृत दि वल्डं एण्ड दि इण्डिविड्अल' (विशेपतः पृ० १५६-१५७)।

उपनिषदें सुष्टि एवं मूल तत्त्व के रूप से सम्बन्धित तिद्धान्तों से परिपूर्ण हैं। सृष्टि के विषय में कुछ यचन दिये जा रहे हैं। बु॰ उप॰ (१।४।३-४,७) में सृष्टि पर मौलिक एवं महत्त्वपूर्ण वचन है, जिसका एक अंश यह है— 'आरम्म में पूरुष के रूप में केवल यही आत्मा था; उसे (अकेला होने के कारण) आनन्द न मिला; उसे एक अन्य (साथी) की कामना हुई; वह आलिंगन में बद्ध एक पुरुष एवं नारी के फैलाव में आ गया; उसने इसी आत्मा को दो मागों में अलग-अलग हो जाने दिया जो पित एवं पत्नी वन गये; इनसे मनुष्य उत्पन्न हुए और उस (पूरुप) ने चींटियों तक के छोटे-छोटे जीव उत्पन्न किये; यह (विश्व) तव अविकसित (या अनावृत नहीं) था, तब यह नामों एवं रूपों में विकसित हुआ; वह (आत्मा) उसमें अँगुली के पोरों तक उस प्रकार प्रविष्ट हो गया, जिस प्रकार छरा आवेष्टन (कोष) में छिपा रहता है या सबको आश्रय देने वाली (अग्नि) काष्ट में नहीं दिखाई पडती।' इस वचन में सिष्ट-सम्बन्धी प्रचलित धारणा उठायी गयी है और वह एक वास्तविक तत्त्व आत्मा से सम्बन्धित रखी गयी है और इस सिद्धान्त पर बल दिया गया है-कि इस बस्तु-जगत् के मायाजाल में एक मात्र वास्तविकता आत्मा ही है। छा । उप । (७।१०।१) में आया है--'यह पृथिवी, ये मध्य में स्थित क्षेत्र या स्थल, स्वर्ग , देव एवं मनुष्य , पशु एवं पक्षीगण, घास एवं ओपघियां तथा कीटों, पतंगों (तितिलियों), चींटियों से संयुक्त अन्य पशु-कुछ नहीं हैं प्रत्युत वे अद्भव रूप में जल ही हैं।' छा० उप० (६।२।३-४ एवं ६।३।२-३) में आया है--'आरम्म में केवल सत् ही था, केवल एक, जिसके साथ कोई दूसरा नहीं, उसने विचारा, 'मैं वहुत होऊँगा, मैं सन्तित प्राप्त करूँगा', उसने तेज उत्पन्न किया, तेज से जलों की उत्पत्ति हुई, जल से मोजन (अझ); उस देदता ने संकल्प किया, 'मैं इन तीन देवों (अग्नि, जल एवं अन्न) में इस जीवित आत्मा के साथ प्रवेश करूँगा और नाम एवं रूप को अनावृत करूँगा (खोलूँगा)।' यहाँ पर तीन तत्त्वों, तेज, जल एवं पृथिवी (अभ की उत्पत्ति पौघों से होती है और पौघे पृथिवी से प्रस्फुटित होते हैं) की ओर इंगित है। ऐसा नहीं सोचना चाहिए कि केवल तीन ही तत्त्वों को स्वीकार किया गया था। वास्तव में ये तीनों अत्यन्त प्रकट एवं स्पष्ट थे, अन्य दो, यथा—बायु एवं आकांकाको, जो एत० उप० एवं तै० उप० में उल्लिखित हैं, अन्तर्हित रूप में मान लेना होगा। ऐत० उप० (देखिए ऊपर पाद-ट्पिणी २०) में आया है—"आरम्म में यहाँ पर केवल आत्मा था, कोई अन्य ऐसा नहीं था जो गतिशील हो (अर्थात् जो आँखें खोलता या बन्द करता हो); उसने विचारा, 'मैं लो हों की सृष्टि कहाँगा।' उसने इन लोकों की रचना की, अस्म (स्वर्ग के ऊपर जल), मरीचि ('किरणें') वायुमण्डीय क्षेत्र, मृत्यु, जल।" उपनिषद् और आगे कहती है—उसने लोकों के रक्षकों की रचना की और उनके लिए मोजन की आकांक्षा की। तव उसने विचारा—'यह ढाँचा (आवेष्टन) मुझसे पृथक् कैसे रह सकता है?', तव उसने पुनः सोचा--'मैं किस ढंग से या किस मार्ग से इसमें प्रवेश कहें ?' इसके उपरान्त ऐसा आया है कि उसने सिर को खोला और उस द्वार से प्रविष्ट हो गया। तै० उप (२।६) में कथित है— "उसने (आत्माने) कामना की

'मैं अधिक हो जाता, मैं सन्तति प्राप्त करना चाहता हूँ;' तप करके उसने यह (विश्व), जो कुछ है, उत्पन्न किया; इसे उत्पन्न करके वह इसी में प्रविष्ट हो गया।" उसमें (२।७) पुनः आया है—'आरम्म में यह 'असत्' (आवृत) था, इसके उपरान्त यह 'सत्' (व्यक्त या विकसित) हुआ, इसने अपने को अनावृत किया।' यही वेदान्तसूत्र (१।४।-२६) का आघार है (आत्मकृते: परिणामात्), जो यह स्थापित करता है कि ब्रह्म सृष्टि का कर्ता एवं कर्म दोनों है। इसी उपनिषद् (२।१) ने आत्मा से आकाश की, आकाश से वायु की, वायु से अग्नि की, अग्नि से जल की तथा जल से पृथिवी की रचना की बात कही है। यहाँ पर पाँच तत्त्वों का उल्लेख है न कि छान्दोग्योपनिषद् की माँति केवल तीन का, जैसा कि अभी ऊपर निर्देश किया जा चुका है। ऐतरेयोपनिषद् (३।३) ने पाँच तत्त्वों के नाम लि हैं और उन्हें 'महामूतानि' की संज्ञा दी है (यद्यपि वहाँ पर सामान्य कम नहीं रखा गया है) । प्रश्नोपनिषद् (६।४) इवेताञ्चतरोपनिषद् (२।१२), कठोपनिषद् (३।१५) ने भी पाँच तत्त्वों का उल्लेख किया है। कठोपनिषद् (३।१५) में पाँच तत्त्वों (अ।काश, वायु, अग्नि, जल, पृथिवी) के नाम है और साथ-ही-साथ उनके विशिष्ट गुणों (क्रम से शब्द, स्पर्श, रूप, रस एवं गन्ध) के नाम भी दिये गये हैं।

हमने यह पहले ही देख लिया है कि मूत (जीव) ब्रह्म से निकलते हैं और उसी में समाहित हो जाते हैं (देखिए तै॰ उप॰ ३।१, पाद-टिप्पणी २, एवं छा॰ उप॰ ३।१४।१, पाद-टिप्पणी ३) । प्रलय का कम सृष्टि का प्रतिलोम (उलटा) है। यह वेदान्तसूत्र (२।३।१४) में उल्लिखित है ('विपर्ययेण तु कमोऽत उपपद्यते च')। शंकरा-चार्य ने अपने माष्य में इसके पक्ष में शान्तिपर्व का एक क्लोक उद्युत किया है। २२

इस महाग्रन्थ के खण्ड ३ के मूल पृष्ठ ८८५-८६६ में हमने युगों, महायुगों, मन्वन्तरों एवं कल्पों के विषय में पढ़ लिया है। खण्ड ५ के अध्याय १६ में मी (मूल पु० ६८६-६६२) इस विषय में अध्ययन किया गया है। विश्व के विलयन को प्रलय कहा जाता है, जो चार प्रकार का होता है, यथा—नित्य (जो जन्म लेते हैं उनमें बहुतों का प्रतिदिन मरना), नैमित्तिक (जब ब्रह्मा का एक दिन समाप्त होता है और विश्व का प्रलय हो जाता है), प्राकृतिक (जब प्रत्येक वस्तु प्रकृति में समाप्त हो जाती है) तथा आत्यन्तिक (मोक्ष, सत्य ज्ञान के उपरान्त जब आत्मा परमात्मा में समाहित हो जाता है ) । नैमित्तिक प्रलय ब्रह्मा के एक दिन के उपरान्त होता है और ब्रह्मा का एक दिन बराबर होता है १००० महायुगों के। प्राकृतिक प्रलय में प्रकृति के साथ प्रत्येक वस्तु परमात्मा में लीन हो जाती है। गीता (८।१७-१८) में आया है और मनु (१।७३) में भी इसका उल्लेख है कि ब्रह्मा का एक दिन एक सहस्र युगों के वरावर होता है और ब्रह्मा की रात्रि की अविध भी इतनी ही लम्बी होती है; यह भी आया है कि ब्रह्मा के दिन के आरम्म में सभी व्यक्त वस्तुएँ अव्यक्त (मूल तत्त्व) से प्रस्कृटित होती हैं और ब्रह्मा की रात्रि के आगमन पर वे सभी उसी अव्यक्त में समा जाती हैं।

प्रस्तुत लेखक अन्य धर्मों के शास्त्रों में पाये जाने वाले विश्व-विद्या-सम्बन्धी सिद्धान्तों के विवेचन में नहीं पड़ना चाहता; कुछ पाश्चात्य लेखकों के तत्सम्बन्बी ग्रन्थों की ओर इंगित कर देना ही पर्याप्त होगा । श्री रेने

२२. स्मृतावय्युत्पत्तिक्रमविपययेणैवाप्ययस्तित्र तत्र प्रदर्शितः जगत्प्रतिष्ठा देवर्षे पृथिव्यय्यु प्रलीयते । ज्योति-ष्यापः प्रलीयन्ते ज्योतिर्वायौ प्रलीयते ॥ इत्यादौ । यह क्लोक शान्तिपर्व (३४०।२८ -- ३२६।२८) का है । अगले तीन क्लोक इस प्रकार हैं--- से बायुः प्रलयं याति मनस्याकाशमेव च। मनो हि परमं भूतं तदव्यक्ते प्रलीयते ॥ अव्यक्तं पुरुषे बह्मन् निष्क्रिये संप्रलीयते । नास्ति तस्मात्परतरं पुरुषाद्वं सनातनात् ॥ नित्यं हि नास्ति जगित भूतं स्थावरः जंगमम्। ऋते तमेकं पुरुषं वासुदेवं सनातनम् ॥

ग्रौसेट ने अपने ग्रन्थ 'दि सम आव हिस्ट्री' एवं 'इन दि फूटस्टेप्स आव बुद्ध' में मारतीय विश्व-विद्या तथा अन्य बातों की चर्चा की है। उनका ग्रन्थ 'सिविलिजेशन आव दि ईस्ट' मी इस सिलिसिले में पठनीय है। और देखिए जेराल्ड हुई कृत 'इज गाँड एविडेण्ट', जिसमें संस्कृत वाली विश्व-विद्या को सर्वश्रेष्ठ कहा गया है।

उपनिषदों में दो घारणाएँ साथ-साथ बहती हैं। पहली है वह उच्च आघ्यात्मिक घारणा जिसके अनुसार वास्तव में ब्रह्म के बाहर कोई विश्व नहीं है, अर्थात् केवल ब्रह्म ही ब्रह्म है, जो निर्गुण है। दूसरी है वह लोकप्रसिद्ध एवं प्रयोगिसद्ध घारणा जिसके अनुसार एक दैहिक ईश्वर है जो सृष्टि करता है, और सगुण ब्रह्म कहलाता है और एक वास्तविक विश्व मी है। प्रश्न उप० (४१२) में आया है कि 'ओम' पर (सर्वोच्च) ब्रह्म एवं अपर (दूसरा, अघस्थ) ब्रह्म दोनों है। शंकराचार्य (वे० सू० १११११२, आनन्दमयोऽभ्यासात्) का कथन है कि उपनिषदों में ब्रह्म का उल्लेख दो प्रकार का है, प्रथम वह है जिसके अनुसार ब्रह्म की कई उपाधियाँ हैं, यथा—उसका नाम है, रूप है, उसने पदार्थों की सृष्टि की हैं और वह पूजित होता है, तथा दूसरा वह है जिसके अनुसार ब्रह्म गुणरहित अथवा निर्गुण है (जिसका परिज्ञान रहस्यवादी ढंग से होता है)। दूसरे प्रकार (निष्पाधिक या निर्गुण ब्रह्म) के लिए शंकराचार्य ने कितपय वचनों के उदाहरण दिये हैं, यथा—वृ० उप० (४१४११४, ३१६१२६ =४१४१२२, ३१८१८); छा० उप० (७१४११); श्वेताश्वतरोपनिषद् (६११६)। अन्य वचन हैं वृ० उप० (४१४११६ नेह नानास्ति किचन), कठ उप० (४११०-११, मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पश्यित)। उपनिषद् अर्थात् वेदान्त का चौथा स्वरूप है शरीर की मृत्यु के उपरान्त आत्मा की नियति तथा अन्य वातें, जो उसके साथ चलती हैं (अर्थात् आचार-शास्त्र एवं पर-लोक-सम्बन्धी बातें)।

उपर्युक्त वचन यह बताते हैं कि ब्रह्म का वर्णन करना असम्भव है, अर्थात् ब्रह्म वर्णनातीत है, हम केवल वहीं कह सकते हैं जो वह नहीं है। शंकराचार्य (वे॰ सू॰ ३।२।१७) ने वाष्किल एवं वाघ्व के संवाद का उदाहरण दिया है, जहां वाघ्व ने मौन रहकर ब्रह्म की विशिष्टता प्रकट की है। बाष्किल ने कहा,—'महोदय, मुझे ब्रह्म के विषय में बताये;' तब बाध्व मौन रह गये; जब बाष्किल ने दूसरी एवं तीसरी बार भी पूछा तो बाघ्व ने उत्तर दिया,—'हम बास्तव में कह रहे थे; किन्तु तुम समझ नहीं रहे हो; यह आत्मा उपशान्त है (बिना किसी किया वाला)।' शंकराचार्य ने पर-ब्रह्म एवं अपर-ब्रह्म (दैहिक ईश्वर) में अन्तर वताया है रेड — 'जहां नामों एवं हपों से, जो अविद्या से उत्पन्न होते हैं, ब्रह्म के सम्बन्ध को छोड़ दिया जाता है (अर्थात् उस सम्बन्ध को ठीक नहीं माना जाता अथवा उसका त्याग किया जाता है) और ब्रह्म को अमावात्मक ढंग से, यथा अस्थूल आदि शब्दों से व्यक्त किया जाता है तो वहां 'पर ब्रह्म' है (अर्थात् उसका अर्थ है पर ब्रह्म), किन्तु जहां ऐसे वचन हैं, यथा—'वह मनोमय है, प्राणरूप है, शरीर-रूप है, प्रकाश रूप है, जिसके विचार सत्य हैं, जिसका स्वमाव आकाश के समान (सब स्थानों में उपस्थित) है, जो सब कुछ की सृष्टि करता है... आदि, वहां ब्रह्म का उल्लेख उपासना के लिए है और वह अपर ब्रह्म है

२३. कि पुनः परं ब्रह्म किमपरमिति । उच्यते । यत्राविद्याकृतनामरूपादिविशेषप्रतिषेघावस्यूलाविशव्देषंह्योपिद्यते तत्परम् । तदेव यत्र नामरूपादिविशेषेण केनचिद्विशिष्टमुपासनायोपिद्यते 'मनोमयः प्राणशरीरो भारूपः'
(छा० उप० ३।१४।२) इत्यादिशव्देस्तदपरम् । भाष्य (वे० सू० ४।३।१४) । एवमेकमिप ब्रह्मापेक्षितोपाधिसम्बन्धं
निरस्तोपाधिसम्बन्धं चोपास्यत्वेन ज्ञेयत्वेन च वेदान्तेषूपिदश्यत इति । शंकराचार्यं (वे० सू० १।१।१२) । यह ब्रष्टिष्य
है कि याज्ञवल्क्य की ब्रह्म-सम्बन्धी व्यास्या में 'नेति नेति' शब्द चार बार आये हैं (बृ० उप० ४।२।४, ४।४।२२,४।४।१४,३।६।२६) । पर ब्रह्म को देश, काल एवं कारण-नियम से अतीत माना गया है।

विश्व की सृष्टि एवं प्रलय का वर्णन तभी सयुक्तिक कहा जायगा जब वह व्यावहारिक क्षेत्र पर आधृत हो। अद्वैत वेदान्त में सत्ता के तीन प्रकार हैं, यथा—पारमाधिकी (सर्वोच्च, परम, केवल वही), व्यावहारिकी (व्याव-हारिक जीवन वाली) एवं प्रातिभासिको (अवास्तव) । इनमें प्रथम (अर्थात् पारमाधिको सत्ता) परा विद्या विषयक है जिससे यह प्रकट किया जाता है कि आत्मा का ही केवल अस्तित्व है, विश्व उसी आत्मा में निवास करता है और इससे ऊपर किसी अन्य वस्तु की यथार्थता या सत्यता नहीं है । इस उच्च आध्यात्मिक दृष्टिकोण से, वास्तव में न तो कोई सृष्टि है और न प्रलय, जीवात्मा वास्तव में बन्धन में नहीं है, अतः कोई मुक्त नहीं होता (मुक्त होने की बात ही नहीं उठती)। दूसरे प्रकार की सत्ता (अर्थात् ब्यावहारिकी सत्ता) केवल व्यावहारिक है, प्रयोग-सिद्ध है; विश्व की सृष्टि एवं प्रलय के तथा जीवात्मा एवं उसके बन्धन, आवागमन एवं अन्तिम मुक्ति के सिद्धान्त केवल अपरा विद्या के लिए युक्तिसंगत (अथवा सयुक्तिक) हैं। अधिकांश घर्म तीन प्रकार की सत्ताओं की परिकल्पना करते है, यथा-ईश्वर, जीवात्मा एवं बाह्य संसार। ये तीनों सत्य हैं किन्तु एक निश्चित सीमा तक ही (केवल तमी तक, जब तक व्यक्ति अहंकारवश अपनी सत्ता स्वीकार करता है), किन्तु ये तीनों अन्तिम, सत्ता के द्योतक नहीं हैं। किन्तु इस निम्न स्तर वाली सत्ता में भी वह व्यक्ति जो गम्भीर निद्रा में रहता है (कुछ देर के लिए) सत्य सत्ता में लीन हो जाता है, जैसा छा० उप० (६।८।१, यत्रैतत् पुरुषः स्विपिति-नाम सता सोम्य तदा सम्पन्नो मवित) में कहा गया है। तीसरी सत्ता (प्रातिभासिकी सत्ता) स्वप्न की अवस्था की द्योतक है। स्वप्न में सुख, दुःख एवं दुर्दशा की अनुमृति होती है और इन मानसिक स्थितियों का सम्बन्ध स्वप्न में दिखाई पड़ने वाले दृश्यों से होता है, जो स्वप्न के चलते समय तक वास्तविक लगते हैं. किन्त जब व्यक्ति जग जाता है तो ये सभी दृश्य अदृश्य हो जाते हैं। विश्व की सिंड्ट के वर्णनों में केवल यही वात पायी जाती है कि कारण एवं कार्य में कोई मेद नहीं है और वे सभी ब्रह्म के विषय में सच्चा ज्ञान कराते हैं। शंकराचार्य ने यही तर्क अन्य आत्माओं के विषय में भी दिया है (वे० सू० २।३।३०) जिसे हम आगे के अध्याय में उद्धृत करेंगे।

उपनिपदों में जो सृष्ट अथवा रचित है उसके विषय में तथा सृष्ट वस्तुआं के कम के विषय में स्पष्ट विरोध पाया जाता है। 28 वृ उप० (४।४१) में आया है—'आरम्म में केवल जल थे; जलों ने सत्य की रचना की, जो ब्रह्म है, ब्रह्म ने प्रजापित को बनाया, जिसने देवों की मृष्टि की।' छा० उप० (६।२।३) में प्रथम सृष्टि (रचना) के रूप में जो स्पष्ट रूप से उल्लिखित है, वह है तेज और आकाश का तो कोई उल्लेख ही नहीं है। किन्तु तै०

२४. यह द्रष्टव्य है कि उपनिषदों में विश्व-उत्पत्ति-सम्बन्धी घारणा बहुत प्राचीन है, उसके लिए कोई निश्चित तिथि नहीं दी जा सकती, जैसा कि बाइबिल-सम्बन्धी शास्त्रीय तिथि-कम निर्धारित किया गया है (४००४ ई॰ पू॰) । देखिए प्रिगिल-पैटिसन कृत 'आइडिया आव गाँड' (१६१७ का संस्करण, पृ॰ २६६)। एच॰ डी॰ एँथॉनी कृत 'साइंस एण्ड इट्स बैकग्राउण्ड (मैकमिलन, १६४८, पू० २) में आया है 'कि आर्माघ के प्रधान पादरी जेम्स उदशर ने १७वीं शती में 'ऍिंग्लिकन चर्च' में ई० पू० ४००४ नामक वर्ष निश्चित किया, अर्थात् सृष्टि ई० पू० ४००४ वर्ष पहले हुई। मध्यकालीन ईसाई सिद्धान्त यह है कि सृष्टि केवल ईश्वर के अस्तित्व में एक घटना मात्र है और मानव ईश्वर की प्रतिमूर्ति के अनुरूप हो बना है और ईश्वर की साँस से ही मानव जीवित प्राणी बना (जिनेसिस १।२७ एवं २।७) । मनुष्य के विषय में ईसाई एवं वेदान्त-सिद्धान्तों में एक अन्य महत्त्वपूर्ण अन्तर यह है कि जहाँ ईसाई सिद्धान्त के अनुसार मनुष्य का गर्भाधान एवं जन्म पाप की दशा में होता है, वहीं वेदान्त के अनु सार मानव आत्मा दिव्य है।

उप॰ (२।१) में आकाश को प्रथम रिवत माना गया है और उसके उपरान्त वायु (आकाश से उत्पन्न) एवं अग्नि (वायु से उत्पन्न) को माना गया है। इसी प्रकार छा॰ उप॰ (४।२) में, जहाँ तेज, जल एवं अन्न (अर्थात् पृथिवी) की रचना का स्पष्ट उल्लेख है, वायु (जो तै॰ उप॰ २।१ में विणत है) की रचना के विषय में कुछ भी नहीं कहा गया है। तत्त्वों की सृष्टि एवं उनके कम के विषय में वे॰ सू॰ (२।३।१-११) में व्याख्या की गयी है। शंकराचार्य (वे॰ सू॰ २।३।६ पर माध्य) का उत्तर यह है कि छा॰ उप॰ में पाये जाने वाले श्रुतिवचन का सम्बन्ध केवल तेज ऐसे तत्त्वों की सिष्ट से है, इसका कोई अन्य उद्देश नहीं है। यह ऐसा नहीं प्रदिशत करना चाहता कि तै॰ उप॰ में आकाश की सृष्टि त्रुटिपूर्ण है और इसलिए त्याज्य है।

सृष्टि के विषय में चर्चा करते हुए एक प्रश्न उठ खड़ा होता है कि क्या जीवात्मा भी पृथिवी, वृक्षों एवं खता-गुल्मों की मौति एक सृष्टि है। उपनिषदों ने इस विषय में विस्तार से कहा है। यहाँ, भी हमें दो प्रकार के बचनों पर ध्यान देना होगा। प्रथम प्रकार के ऐसे वचन हैं जो यह कहते हैं कि विभिन्न आत्मा पर-ब्रह्म से उद्भूत होते हैं। कुछ बचन पाद-टिप्पणी में उद्घृत किये जा रहे हैं। उप बृ० उप० में आया है—'जिस प्रकार अग्नि से छोटी-छोटी चिनगारियाँ छूटती हैं उसी प्रकार इस आत्मा से सभी प्राण, सभी लोक, सभी देव एवं जीव उद्भूत होते हैं। मुण्डकोपनिषद् ने भी यही विचार इस प्रकार बढ़ाकर कहा है—'जिस प्रकार मली माँति जलायी गयी अग्नि से उसके स्वनाव वाले सहस्रों स्फुल्ग (चिनगारियाँ) फूटते हैं, उसी प्रकार इस अक्षर (अनाशवान्) से विभिन्न जीवित प्राणी निकलते हैं, बौर वहीं लौट आते हैं।' याज्ञवल्क्य-स्मृति में भी अग्नि एवं स्फुल्गि वाला उदाहरण उल्लिखत है। कठोपनिषद् में एक अपेक्षाकृत अधिक उचित उदाहरण पाया जाता है—'जिस प्रकार एक शुद्ध जल दूसरे शुद्ध जल में डाले जाने पर एक समान हो जाता (पृथक्-पृथक् नहीं किया जा सकता) है उसी प्रकार विज्ञ का आत्मा भी (पर ब्रह्म से अपरिच्छेच या अलक्ष्य) हो जाता है। दितीय प्रकार के ऐसे उपनिषद्-वचन हैं जो स्पष्ट रूप से कहते हैं कि जीवात्मा अजन्मा है, अमरणशील है, वह कोई सृष्टि नहीं है, पर ब्रह्म जीवात्मा रूप में ही प्रवेश करता है, पर ब्रह्म एवं जीवात्मा में कोई भेद नहीं है। इनमें से कुछ वचन देखिए नीचे पाद-टिप्पणी में। उप शिक्ष रावार्य (वे० सू० २।३।१७) ने इन वचनों को उद्घृत किया है और इनके आधार पर दो प्रमेय उपस्थित

२५. यथाग्नेः भुद्रा विस्फृिलगा व्युच्चरत्त्येवमेवास्मादात्मनः सर्वे प्राणाः सर्वे लोकाः सर्वे देवाः सर्वाणि भूतानि व्युच्चरित्त । बृहदारण्यकोपितवद् (२।१।२०); यथा सुदीप्तात्पावकाद्विस्फृिलगाः सहस्रशः प्रभवन्ते सरूपाः । तथा- क्षरद्विवधाः सोम्य भावाः प्रजायन्ते तत्र चैवापियन्ति ॥ मुण्डकोपितवद् (२।१।१) । मिलाइए कौषीतक्युपितवद् 'यथाग्रेज्वंलतः सर्वा दिशो विस्फृिलगा विप्रतिष्ठेरन्नेवमेवतस्मादात्मानः प्राणा यथा यत्नं विप्रतिष्ठन्ते । प्रागेम्यो देवा देवेम्यो लोकाः' (४।१८) एवं मैत्री० (६।२६ एवं ३१) जिसमें ऐसा ही इलोक आया है । याज्ञ० (३।६७) में ऐसा आया है—'निःसरन्ति यथा लोह पिण्डात्तप्तित्स्फृिलगकाः । सकाशादात्मनस्तद्वदात्मानः प्रभवन्ति हिः ॥; यथोदकं शुद्ध शुद्धमासिक्तं तादृगेव भवति । एवं मुनेविजानत आत्मा भवति गौतम ॥ कठोपितवद् ।(४।१५) ।

२६. जीवापतं वाव किलेदं मियते न जीवो मियत इति । छा० उप० (६।११।३); स वा एव महानज आत्मा-ऽजरोऽमरोऽमृतोऽभयो ब्रह्म । बृ० उप (४।४।२४); न जायते मियते वा विपिश्चित्... अजो नित्यः शाश्वतोऽयं पुराणो न हन्यते हन्यमाने शरीरे । कठोपनिषद् (२।१८); तत्सृष्ट्वा तदेवानुप्राविशत् । तै० उप० (२।६); अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्य नामरूपे व्याकरवाणि । छा० उप० (६।३।२); स एव इह प्रविष्ट आ नखाग्रेम्यः । बृह० (१।४।७); तत्त्वमिस (छा० उप० ६।८।७); अहं ब्रह्मास्मि (बृ० उप० १।४।१०); अयमात्मा ब्रह्म सर्वानुभूः । बृ० उप० (२।४-१६) ।

किये हैं, यथा (१) जीवात्मा अजन्मां है तथा (२) यह श्रुतिवचनों के आघार पर नित्य है (नात्माश्रुतेनित्यत्वाच्य ताभ्यः) । यह पर ब्रह्म किस प्रकार बहुसंख्यक विश्व में फैलता है और विमृ रूप में समाहित रहता है, यह एक बड़ा रहस्य है, जिसे हम उदाहरणों से समझा सकते हैं। कुछ ऐसे वचनों को, जिनमें जीवात्माओं की सृष्टि एवं प्रस्थ का उल्लेख-सा प्रतीत होता है, हम उन उपावियों की ओर इंगित करते हुए समझ सकते हैं जिनसे आत्मा प्रमानित हो जाता है। मैत्रेयी को समझाते हुए याज्ञवल्क्य ने अन्तिम निष्कर्ष निकाला है और इस प्रकार का उत्तर दिया है—'यह आत्मा अविनाशी एवं अक्षय है, किन्तु (जव कोई मृत्यु की वात करता है तो उसका तात्पयं यह है कि) आत्मा का मौतिक पदार्थों से कोई सम्बन्ध नहीं होता। '२७ यही बात शान्तिपर्व (१८०।२६-२८=१८७।२७-२६, चित्रशाला संस्करण) एवं गीता (२।२०, २१, २४, २४) में भी कही गयी है ।२=

केवल थोड़े ही लोग सर्वोच्च आध्यात्मिक दृष्टिकोण को समझ सकते हैं। कोटि-कोटि लोगों के लिए प्रयोग-सिद्ध दृष्टिकोण ही बच रहता है, और उन्हीं के लिए उपनिषद्-वचन दैहिक-ईश्वर, क्रिया-संस्कार एवं यज्ञों की व्यवस्था देते हैं; ऐसे लोग प्रकाश की सीढ़ी के प्रथम चरण पर ही अवस्थित हैं और ईश्वर के विषय में अल्पांश ही जानते हैं ; उपरि-वर्णित लोगों की अपेक्षा थोड़े से अन्य लोग हैं, जो ईश्वर की पूजा करते हैं, उसे खोजते हैं और अन्त में इसकी अनुभूति करते हैं कि ईश्वर अन्त:स्य एवं सर्वोत्तम है; वहुत थोड़े लोगों की एक तीसरी कोटि भी है, जिसमें बड़े-बड़े ऋपि-मुनि, आध्यात्मिक विशिष्ट लोग हैं, यथा शंकराचार्य जैसे विशिष्ट लोग, जो शुद्ध अद्वैतवाद के शिखर पर पहुँच पाते हैं, जो अहंकार का त्याग कर देते हैं, जो पर ब्रह्म से संयुक्त हो जाने की पूर्ण अवस्था में हैं और वे ऐसा नहीं कह सकते और न उन्हें ऐसा कहना ही चाहिए कि जीवात्मा एवं भौतिक संसार अवास्तविक (माया) हैं। बादरायण (वे॰ सु॰ २।२।२६, 'वैबर्म्याच्च न स्वप्नादिवत्') एवं शंकराचार्य दोनों इस बात में एकमत हैं कि सामान्य भौतिक संसार स्वप्नों से पूर्णतया भिन्न है और जाग्रत् अवस्था के प्रभाव में स्थित पदार्थों से पथक नहीं है। इस प्रश्न के रहते हुए भी कि क्या माया शब्द (वे॰ सू॰ ३।२।३ में प्रयुक्त—'मायामात्रं तु. . . ) बादरायण द्वारा उसी अर्थ में प्रयुक्त है जिसे शंकराचार्य ने समझा है, ऐसा नहीं कहा जा सकता कि कठो-पनिषद् (२।४।२), प्रश्नोपनिषद् (१।१६), छान्दोग्योपनिषद् (८।३।१-२) के वचन तथा बृहदारध्यकोप-निषद् (१।३।२८) की प्रार्थना ('असतो मा सद्गमय. . . ') से बड़ी सरलतापूर्वक माया के सिद्धान्त का निदेश मिल जाता है और वह एक वृद्धियुक्त विकास का द्योतक है। अतः अधिकांश में सभी मनुष्यों के लिए ही उचित है कि वे विश्व को माया न कहें। यदि जीवात्मा एवं संसार अवास्तविक हैं तब तो उस व्यक्ति द्वारा जो मायावाद को स्वीकार नहीं करता, ऐसा तर्क किया जा सकता है कि मायावादी ऐसी शिक्षा दे रहा है कि अवास्तविक आत्मा को अवास्तविक संसार से छुटकारा प्राप्त करना है और प्राप्त करना

२७. अविनाशी वा अरे आत्मानुच्छित्तिधर्मा मात्रासंसर्गस्त्वस्य भवति । बृह० उप० (४।४।१४) । यह

शंकराचार्यं द्वारा (वे० सू० २।३।१७) उद्घृत है। २८. न जीवनाशोऽस्ति हि देहमेदे मिथ्यंतदाहुमृंत इत्यबुद्धाः। जीवस्तु देहान्तरितः प्रयाति दशार्थतैवास्य

शरीरभेदः ॥ एवं सर्वेषु भूतेषु गूढश्चरित संवृतः । दृश्यते त्वग्रथया बुद्ध्या सूक्ष्मया तत्त्वर्दाश्चितः ।। तं पूर्वापररात्रेषु युञ्जानः सततं बुधः। लघ्वाहारो विशुद्धात्मा पश्यत्यात्मानमात्मिन्।। शान्ति० (१८०।२६-२,८ १८७ । २७-२६, चित्रशाला)। 'दशाघं' का अर्थ है पाँच एवं दशाघंता का अभिप्राय है 'पञ्चत्व'। 'न जीवनाशोस्ति' को मिलाइए छा॰ जप० (६।११।३)—जीवापेतं ... इति (देखिए ऊपर पाद-दिप्पणी २६) तथा कठोपनिषद् (३।१२)।

है उसे जिसे वह मोक्ष कहता है और वह मी ऐसे साधनों द्वारा जो स्वयं अवास्तविक हैं (यथा उपनिषद् का अध्ययन), अतः मोक्ष स्वयं अवास्तविक है। किस प्रकार एक ही सत्ता बहुत हो जाती है और अपने को सतत परिवर्तनशील भौतिक लोक के रूप में अभिव्यक्त करती है, वास्तव में यह एक अव्याख्येय एवं दुर्बोध रहस्य है। किन्तु इससे हम लोग यह कहने का अधिकार नहीं पा जाते कि यह जगत् अवास्तविक या स्वप्न है। बहुत थोड़े से अत्यन्त उच्च दार्शनिक लोग ही ऐसा कह सकते हैं कि जो वास्तविक है वह है एक, परम, केवल एक, अन्य सब कुछ उस केवल का आभास या छाया मात्र है। सामान्य लोग ऐसा कह सकते हैं कि इन दार्शनिकों ने जो व्याख्याएँ उपस्थित की हैं वे चन्हें सन्तोष नहीं दे पातीं और उनकी समझ के बाहर की हैं।

जब इस पर बल देना होता है कि संसार के पीछे क्या सत्ता है, तो उस पर ब्रह्म का उल्लेख किया जाता है। किन्तु जब उस एक सत्ता का अन्य आत्माओं एवं भौतिक संसार के सम्बन्ध में उल्लेख किया जाता है तो दैहिक ईश्वर की चर्चा हो उठती है। जब वेदान्तसूत्र (२।१।१४) यह कहता है कि यह लोक ब्रह्म से अन्वित (पृथक् नहीं) है, तो इसका तात्पर्य यह नहीं है कि दोनों अभिन्न हैं; प्रत्युत उसका अर्थ यह है कि आत्माओं एवं लोक ब्रह्म से पूर्णतया भिन्न नहीं हैं। जब ऐसा कहा जाता है कि ब्रह्म की अनमति से मोक्ष की प्राप्ति होती है तो लोक के नाश का प्रश्न नहीं उठता, प्रत्युत बात यह है कि उस विषय में जो मिथ्या मावना या झुकाव है, वह दूर हो गया है या किसी सत्य भावना द्वारा हटा दिया गया है। यह परिमित (सीमित या नियत) संसार किस प्रकार अपरिमित या असीम से उत्पन्न होता है, यह एक रहस्य है, जिसके लिए शंकराचार्य 'माया' शब्द का प्रयोग करते हैं। किन्तु वे इस विषय में असंदिग्ध हैं कि जब तक व्यक्ति एक आत्मा की अनुमूति करता है, सभी धार्मिक एवं सांसारिक जीवन-गतियाँ (वास्तविक या अवास्तविक) विना किसी बाघा के चलती रहती हैं। शंकराचार्य द्वारा प्रतिपादित माया का सिद्धान्त वेदान्त के उन तत्त्वों में एक है जिन्हें लोगों ने अत्यन्त मिथ्यापूर्ण ढंग से समझा है। यह नहीं मूलना चाहिए कि बहुत से दार्शनिक रुचि वाले हिन्दू इस सिद्धान्त का प्रतिपादन नहीं करते कि यह जगत् मिथ्या है; अद्वैत-बादी लोग जो कुछ कहते हैं वह यही है कि संसार वैसा वास्तविक नहीं है जैसा ब्रह्म है। शंकराचार्य ने अपनी स्थिति व्यक्त की है (वे० सू० २।१।१४) । उनका कहना है कि अपने विभिन्न अन्तर्मेदों के साथ यह संसार दीखता है, किन्तु इसका कोई अन्य आघार होना चाहिए, जहाँ यह अवस्थित हो सके; वही कोई अन्य आघार पर ब्रह्म है। दोनों का सम्बन्ध अव्याख्येय (जिसकी व्याख्या न की जा सके) है, इसीसे इसे माया कहते हैं । इस रीति से शंकराचार्य निरीश्वरवादी भी कहे जाते हैं , जब कि अन्य धार्मिक दार्शनिक विश्व एवं परमात्मा के सम्बन्ध में सामान्य रूप से मान्य एवं तार्किक सिद्धान्त को रखने में सिद्धान्तों की अयथार्थता या अपनी असहायता को स्वीकार करने को सन्नद्ध नहीं होते।

इसे नहीं विस्मृत करना चाहिए कि हमारे शास्त्रों के अनुसार मानव-जीवन के चार ध्येय (पुरुषार्थ) हैं—धर्म (जो उचित या ठीक हो उसी को करने का नैतिक जीवन), अर्थ (सम्पत्ति एकत्र करने का जीवन या न्याय पर आधृत आधिक जीवन), काम (निर्दोष आनन्दों एवं उचित कामनाओं के उपभोग का जीवन) एवं मोक्ष (मुक्ति)। यह अन्तिम ध्येय (लक्ष्य) सर्वोत्तम है और यह बहुत ही थोड़े लोगों द्वारा प्राप्त किया जाता है। इसे परम पुरुषार्थ कहा जाता है। ऋग्वेद (१।८६।८) में भी ऋषि ने शारीरिक स्वास्थ्य, सुख एवं शत वर्षों के जीवन के लिए प्रार्थना की है—'हे देवगण, हम लोग कत्याण (भद्र) के शब्दों को सुनने के योग्य हों (अर्थात् हम लोग मृत्यु तक बहरेपन से प्रसित न हों), अपनी आँखों से मुन्दर दृश्यों को देखते रहें,

तुम्हारी स्तुति करने में संलग्न एवं शक्तिशाली अंगों एवं शरीरों को घारण करते हुए हम ईश्वर द्वारा स्थिर किये हुए (लम्बे) जीवन को मोर्गे (१००, ११६ या १२० वर्ष)। २९ और मी देखिए ऋ० (७।६६।१६)। मन्स्मृति ने मानव-जीवन के कई घ्येयों की ओर इंगित करने के उपरान्त अन्त में अपना निष्कर्ष उपस्थित किया है (२।२२४); उसके अनुसार सभी मनुष्यों के लिए तीन लक्ष्य (पुरुषार्थ) हैं—धर्म, अर्थ एवं काम; उसने निम्नलिखित शब्दों में समय से पहले ही संन्यास लेने की वृत्ति की मर्त्सना की है (६।३६-३७)— 'शास्त्रों में व्यवस्थित वेदों के अध्ययन के उपरान्त, पुत्रों की उत्पत्ति एवं अपनी योग्यता के अनुसार यज्ञों के सम्पादन के उपरान्त व्यक्ति को मोक्ष में मन लगाना चाहिए; यदि व्यक्ति बिना इन कर्तव्यों को किये ही मोक्ष की कामना करता है तो वह नरक में गिरता है।' मनु ने इस बात पर बल दिया है कि व्यक्ति को संसार त्यागने अर्थात् संन्यास लेने के पूर्व अपने कर्तव्यों (तीनों ऋणों को चुकाना) का पालन अवस्य करना चाहिए (जैसा कि तै० सं० (६।३।१०।५) में उल्लिखित है)। स्त्री-पुरुष-सम्बन्धी जीवन तथा अन्य आनन्द जो सदाचार के विरोध में नहीं पड़ते, मनु एवं अन्य शास्त्रों द्वारा गर्हित नहीं ठहराये गये हैं और मगवद्गीता (७।११) में स्वयं मगवान् कृष्ण ने अपने को काम के समान माना है, जो साधुवृत्त अथवा सदाचार के विरोध में नहीं हो। सामान्य मानव-जीवन के तीन लक्ष्यों में कोई भी ऐसी बात नहीं है जो आश्चर्य की उत्पत्ति करे। गीता ने सक्तिय जीवन का गुणगान किया है, और स्वकर्तव्यपालन को पूजा ठहराया है (३।८, १६,२०,२४; ४।१८, १८।६५-६६)। चौथा लक्ष्य (पुरुषार्थ) अर्थात् मोक्ष प्रथम तीनों के विरोध में पड़ता है। जब व्यक्ति अपने कर्तव्यों का पालन कर लेता है तो प्रथम घ्येय उसे मोक्ष प्राप्त करने के योग्य बनाते हैं।

चौथा पूरुपार्थ (ध्येय) अर्थात् मोक्ष केवल थोड़े ही व्यक्तियों द्वारा प्राप्त किया जा सकता है। उप-निषदों में जो सिद्धान्त प्रतिपादित है वह यह है कि आत्मा (जो प्रत्येक वस्तु में सत्ता रूप में विराजमान है) के विषय में सत्य ज्ञान की तैयारी के रूप में वेदाध्ययन, यज्ञ, दान, तप एवं उपवास आवश्यक हैं (व० उप० ४।४।२२) । उपनिषदों में बहुघा ये शब्द "ब्रह्म वेद ब्रह्मैंव मवति" (यथा मुख्डकोपनिषद् ३।२।६) आये हैं, जिनसे यह भ्रान्ति नहीं होनी चाहिए कि केवल ब्रह्म का ज्ञान (ग्रन्थों या गुरु से प्राप्त) ही पर्याप्त है। 'विद्' (जानना) शब्द का प्रयोग हुआ है, किन्तु उपनिषदों ने यह दृढतापूर्वक प्रतिपादित किया है कि अनुमूति होने के पूर्व अलिप्तता का जीवन, शान्ति, आत्म-निग्रह आदि का होना आवश्यक है। उदाहरणार्थ, बृ० उप० (४।४।२३) में याज्ञवल्क्य ने जनक से कहा है—"अतः जो इसे जानता है, दुष्कर्म (पाप) उस पर विजय नहीं पाता, वह सभी पापों को जीत लेता है और इस प्रकार पापरहित हो जाता है, रज (काम-नाओं) से दूर हो जाता है, संदेहरिहत हो जाता है, वह सच्चे अर्थ में (सत्य) ब्राह्मण हो जाता है। यही ब्रह्म-लोक है। हे राजा, तुम उस लोक में पहुँचने योग्य बना दिये गये हो। ऐसा याज्ञवल्क्य ने कहा।" इस उक्ति में तीन अवस्थाओं पर बल दिया गया है, यथा—(१) ब्रह्म के विषय में (एवंविद्) शाब्दिक या मौिखक ज्ञान, (२) व्यक्ति शान्त एवं दान्त आदि हो जाता है, एवं (३) वह परम ब्रह्म से अपनी एवं संसार की अभिन्नता की अनुभूति कर लेता है।

२६. भद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा भद्रं पश्येमाक्षभियंजत्राः । स्थिरं रङ्गंस्तुष्टुवांसस्तनूभिव्यंशेम देवहितं यदायुः ॥ ऋ० शिद्धाद = वाज० सं० (२४।२१)।

इसी प्रकार मुण्डकोपनिषद् (१।२।१२-१३)३० में भी व्यवस्था है—'कर्मों द्वारा संगृहीत (उपलब्ध या प्राप्त किये हुए) लोकों की परीक्षा करके ब्राह्मण को इस प्रकार के निर्वेद में आना चाहिए कि त्रियाओं (जो अस्थिर हैं) द्वारा अविनाशी नहीं प्राप्त हो सकता; विशिष्ट रूप से उसको समझने के लिए उसे सिमघा लेकर उस गुरु के पास पहुँचना चाहिए जो विद्वान् हो और पूर्णतया ब्रह्म में निवास करता हो; विज्ञ (गुरु) उसी के समक्ष ब्रह्मविद्या का उद्घोष करता है जो इस प्रकार उचित ढंग से (गुरु के पास) आता है, और जिसका मन शान्त है (अर्थात् अहंकार आदि से विचलित नहीं होता)। जिसका मन अव इन्द्रिय-विषयों के पीछे नहीं भागता, उसके द्वारा शिष्य उस अक्षर पुरुष को जानेगा।' यहाँ पर 'परीक्ष्य' शब्द यह प्रदर्शित करता है कि ब्रह्मविद्या की उपलब्धि केवल उसी को हो सकती है जो इन्द्रिय-सुखों से थक चुका हो, अर्थात् जिसमें अब संसार से विराग उत्पन्न हो गया हो। ऐसा आगे कहा गया है (कठोपनिषद् ६।१४ एवं वृह० उप० ४।४।७) कि जब व्यक्ति उन सभी वासनाओं से मुक्त हो जाता है जो मनुष्य के हृदय में चिपकी रहती हैं, तो वह अमर हो जाता है और इसी जीवन में ब्रह्म की उपलब्धि कर लेता है। 3 शैर देखिए बृह० उप० (४।४।६) जहाँ उसके बारे में आया है जो कामना नहीं करता, जो कामना न करते हुए सभी कामनाओं से मुक्त है, जो इसकी अनुमृति करता है कि उसे केवल आत्मा की कामना है और इस प्रकार (इस कामना से) सारी कामनाओं की उपलब्धि कर लेता है, जीवनोच्छ्वास अन्य उच्च लोकों (स्वर्ग आदि) की ओर नहीं जाता, क्योंकि वह (वास्तव में) ब्रह्म हो जाने के कारण ब्रह्म में ही लीन हो जाता है कठोपनिषद् (२।२४) में आया है-'जिसने कदाचरण नहीं छोड़ा है, जिसका मन शान्त नहीं है, जो ध्यान नहीं लगाता, वह केवल ज्ञान की सहायता से आत्मा की अनुमृति नहीं कर सकता।'

उपनिषदों के सिद्धान्त के अनुसार ऐसा प्रतीत होता है, व्यक्ति जब सत्कर्म करता है तो उससे जो अच्छे फल प्राप्त होते हैं उन्हें मोगने के लिए वह नये जन्म प्राप्त करता जाता है और इस प्रकार मोक्ष विलम्बित हो जाता है। जतः संन्यासियों का कर्मों एवं फलों से पूर्ण विराग ले लेना आवश्यक माना गया है। जब तक देह जीवित है तब तक उसे सम्पत्ति, सन्तित एवं उच्चतर लोकों की कामनाएँ छोड़नी पड़ती हैं और भिक्षा पर ही निर्मर रहना पड़ता है। संन्यासियों के लिए कोई अन्य आचार-संहिता यहाँ व्यवस्थित नहीं है, अतः यह मानना पड़ेगा कि उपनिपदों ने केवल यही शिक्षा संन्यासियों के लिए उपयुक्त ठहरायी है। अन्य वचनों से भी यही दृष्टिकोण झलकता है। ऐसा आया है कि मुक्त लोग सुकृत (सत्कर्म एवं उनके फल) एवं दृष्कृत (असत्कर्म एवं उनके फल) के ऊपर होते हैं। छान्दोग्योपनिषद् (८।४।१) अन्य है जाया है—'यह आत्मा सेतु है जिससे ये लोक

३०. परीक्ष्य लोकान्कर्मेचितान् ब्राह्मणो निर्वेदमायान्नास्त्यकृतः कृतेन । तिहज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत् समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठम् । तस्मै स विद्वानुपसन्नाय सम्यक् प्रशान्तिचित्ताय शमान्विताय । येनाक्षरं पुरुषं वेद सत्यं प्रोवाच तां तत्त्वतो ब्रह्म विद्याम् ॥ मुण्डकोप० (१।२।१२-१३); नाविरतो दुश्चिरतान्नाः नासमाहितः । नाशान्तमा नसो वापि प्रज्ञानेनेनमाप्नुयात् ॥ कठोप० (२।२४) ।

३१. यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि श्रिताः। अय मित्योऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समञ्जूते ॥ कठोप० (४।-१४) एवं बृह० उप० (४।४।७)।

३२. अथ य आत्मा स सेर्तुविधृतिरेषां लोकानामसम्भेदाय। नैनं सेतुमहोरात्रे तरतो न जरा न मृत्युनं शोको न सृकृतं न दुष्कृतम्। सर्वे पाप्मानो उतो निवर्तन्ते। अपहतपाप्मा ह्येष ब्रह्मलोकः। छा० उप० (८१४।१); स एष विसुकृतो विदुष्कृतो ब्रह्म विद्वान्ब्रह्मैवाभिप्रति। कौषी० उप० (११४)।

दूर-दूर पड़ जाते हैं, और एक-दूसरे से व्यामोहित नहीं हो पाते, दिन एवं रात्रि इसके ऊपर नहीं हो पाते (नहीं तैर पाते), और न जरा न मृत्यु, न शोक और न सुकृत एवं दुष्कृत ही (इसके ऊपर हो पाते); समी दुष्कृत अथवा पापमय कर्म इससे दूर माग जाते हैं, क्योंकि ब्रह्मलोक सभी पापमय कृत्यों से मुक्त है।' इसी प्रकार कोषीतिक उप० (१।४) में मी आया है—'अच्छे कर्मी एवं बुरे कर्मी से युक्त होने पर यह ब्रह्मज्ञानी ब्रह्म की ओर बढ़ता है' (ब्रह्म से एक हो जाता है या ब्रह्म में समाहित हो जाता है अथवा ब्रह्मलीन हो

उपर्युक्त वचनों से प्रकट है कि उपनिषदों के अनुसार संन्यासी को केवल जीने के लिए, जब तक शरीर चलता रहता है, छोड़कर सभी प्रकार के कमों का पूर्णतया त्याग करना होता है। जाबालोपनिषद् (४: 'यदहरेव विरजेत्तदहरेव प्रव्रजेत्') में आया है--'जिस दिन विराग हो जाय उसी दिन संन्यासी (परिव्राजक, घूमने वाला संन्यासी) हो जाना चाहिए। दससे प्रकट है कि केवल ज्ञान ही नहीं, प्रत्युत सांसारिक जीवन से विराग हो जाना भी संन्यास ग्रहण के लिए आवश्यक है। और देखिए कठोपनिषद् (२।२४)। प्रश्नोपनिषद् (१।१६) में दृढतापूर्वक कहा गया है कि 'केवल उन्हीं के पास ब्रह्म का पवित्र लोक आता है, जिनमें वक्ता नहीं होती, झूँठ नहीं होती और माया या द्वैघीमाव नहीं होता। 33 उपनिषदें कमी-कमी कहती हैं कि 'जो ब्रह्म को जानता है वह स्वयं ब्रह्म हो जाता है' (मुण्डकोप० २।३।६), किन्तु वे ही पुन: कहती हैं (मुण्डकोप० १।२।१२-१३) कि ब्रह्मज्ञान के अतिरिक्त महान् नैतिक एवं आत्मिक उपलब्धियाँ आवश्यक हैं।

संस्कृत-साहित्य में मोक्ष के लिए कांतपय शब्दों का प्रयोग हुआ है। अमरकोश ने मुक्ति, कैवल्य, निर्वाण, श्रेयस्, निःश्रेयस्, अमृत, मोक्ष एवं अपवर्ग को एक दूसरे का पर्याय माना है। उपनिषद् एवं गीता ने बहुधा मुक्ति, मोक्ष एवं अमृत (या अमृतत्व) का प्रयोग किया है । कई दृष्टिकोणों से उन्होंने मोक्ष की अवस्था का उल्लेख किया है। मानव में वासनाओं के प्रति गम्भीर पिपासा एवं तृष्णा होती है और वह जन्मों एवं मरणों के चक्र में पिसता रहता है, अतः जब आत्मा इन सबसे छुटकारा पा लेता है और ब्रह्म की अनुमूति कर लेता है तो ऐसा कहा जाता है कि यह अमर हो गया है या इसने अमरता प्राप्त कर ली है। देखिए बृ॰ उप॰ (६।४।७ एवं १४, ४।१४-१७, 'विद्ययामृतमञ्जुते') छा॰ उप॰ (२।२३।२, जो ब्रह्मज्ञान को मली मौति जानता है वह अमरता प्राप्त करता है), कठोप० (६।२ एवं ६), व्वे० उप० (४।१७ एवं २०, ३।१, १०,१३), गीता (१२।१३, १४।२०) । 'मुक्ति' एवं 'मोक्ष' दोनों 'मुच्' (स्वतन्त्र हो जाना) वातु से निकले हैं और मुच् के क्रियारूप बहुधा 'अमरता' के साथ प्रयुक्त होते हैं, यथा—कठोप० (६।८, यं ज्ञात्वा मुच्यते जन्तुरमृतत्वं च गच्छति एवं १४), वृ० उप० (४।४।७), व्वे० उप० (१।८ एवं ४।१६, ज्ञात्वा देवं मुच्यते सर्वपारीः) । 'मोक्ष' शब्द का प्रयोग स्वे० उप० (४।१६) एवं गीता (४।२८, ७।२६, १८।३०) में हुआ है। निःश्रेयस (मोक्ष, इससे बढ़कर अन्य कुछ नहीं) का प्रयोग कौषीतिक उप० (३।२), गीता (४।२) में हुआ है । श्रेयस् शब्द का अर्थ है 'उससे अपेक्षाकृत अच्छा' और इसका प्रयोग उपनिषदों (तै॰ उप० १।११ एवं छा० उप० ४।६।४) एवं गीता (२।७,३१, ३।३४, १८।४७ आदि) में हुआ है, किन्तु कठोप-निषद् (२।१ एवं २ 'श्रेयस्' जिसका प्रतिलोम है 'प्रेयस्' अर्थात् आनन्द) में इसका अर्थ है 'निःश्रेयस (मुक्ति)।

३३. नाविरतो दुव्चरितामाशान्तो नासमाहितः। नाशान्तमानसो वापि प्रकानेनेनमाप्नुयात् ॥ कठोप० (२।-१४); तेवामसौ विरजो बहालोको भ येषु जिहामन्तृतं न माया चेति। प्रश्नोपं (१।१६)।

पाणिनि (११४।७७, ने 'निःश्रेयस' शब्द को उन पचीस शब्दों में गिना है जो अनियमित कहे जाते हैं और महामाष्य ने इसकी व्याख्या की है 'निश्चित श्रेयः'। कैवल्य शब्द का प्रयोग उपनिषदों में नहीं हुआ है, किन्तु 'केवलः' (अर्थात् गुणों से रहित, शुद्ध चेतना के रूप में पृथक्) का प्रयोग श्वे० उप० (४।१८ एवं ६।११ —साक्षी चेता केवलो निर्गुणस्च) में हुआ है। निर्वाण शब्द गीता (६।१५, वह योगी, जिसने मन पर अधिकार कर लिया है, और सदा योगाम्यास करता 'रहता है, मुझमें अवस्थित शान्ति पाता है, वही सर्वोच्च निर्वाण है) में आया है; गीता (२।७२ एवं ४।२४-२५) में 'ब्रह्मनिर्वाणम्' आया है जिसका अर्थ है 'ब्रह्म में परमसुख।' अपवर्ग का प्रयोग केवल मैत्री उप० (६।३०) में हुआ है और न्यायदर्शन के प्रथम सूत्र द्वारा यह लक्ष्य के रूप में निर्वारित है।

यह द्रष्टव्य है कि विश्वविद्या, उपनिषदों में या पश्चात्कालीन ग्रन्थों में, मूकेन्द्रीय सिद्धान्त पर आधृत है और इसका अधिकांश में सम्बन्ध है—सामान्य रूप में (विना किसी विस्तृत उल्लेख के) पृथिवी, तत्त्वों,

सुर्य, चन्द्र, ग्रहों एवं नक्षत्रों से।

मनुस्मृति में सृष्टि-सम्बन्धी कई सिद्धान्त हैं। १।५-१६ में प्रथम सिद्धान्त पाया जाता है—यह विश्व अन्धकार के रूप में अवस्थित था, अज्ञात था, और या स्पष्ट संकेतों से रहित, तर्कहीन, न जानने योग्य, मानो गम्मीर निद्रा में निमग्न हो। इसके उपरान्त देव स्वयम्मू दुनिवार शक्तियों के साथ अन्धकार को हटाते हुए तथा महान् तत्त्वों के साथ इन समी को स्पष्ट करते हुए प्रकट हुए; वे अपनी इच्छा से ही चमक उठे; उन्होंने विभिन्न प्रकार की वस्तुओं को अपने शरीर से उत्पन्न करने की इच्छा से तथा सोचने (सृष्टि करने की मावना करने) के उपरान्त सर्वप्रथम जल की उत्पत्ति की और उसमें अपना बीज लगाया। वह बीज सोने का एक अण्डा (हिरण्यगर्म) बन गया, जो दीष्ति में सूर्य के समान था, और उस अण्डे में वे ब्रह्मा के रूप में उत्पन्न हुए, जो सम्पूर्ण संसार के पूर्वज रूप में थे। वे नारायण कहे जाते हैं। उस क्योंकि जल (बहुवचन में प्रयुक्त) जो नारा (नर की सन्तानें) कहे जाते हैं, उनके निवास का प्रथम स्थल बने। उस प्रथम कारण से, जो अभी व्यक्त नहीं था, जो न तो सत् कहा जा सकता और न असत्, एक पुरुष उत्पन्न हुआ, जिसे लोग ब्रह्मा कहते हैं। उस अण्डे में वह दैवी शक्ति एक वर्ष तक निवास करती रही; उन्होंने उस विषय में सोचने-विचारने के उपरान्त उस अण्डे को दो मागों में विमाजित कर दिया; इन दोनों में से उन्होंने स्वर्ग एवं पृथिवी का निर्माण किया, इन दोनों के बीच में अन्तिरक्ष, आठ दिशाएँ एवं जलों का निवास (अर्थात् समुद्र) बनाया। उन्होंने अपने में से सन को निकाला (बनाया) जो न तो सत् है और न असत्; मन से अहंकार (आत्म-चेतना) एवं

३४. आपो नारा इति प्रोवता आपो वै नरसूनवः । ता यदस्यायनं पूर्वं तेन नारायणः स्मृतः ॥ मनु (१।१०), शान्तिपर्वं (३४२।४० चित्रशाला संस्करण) में इसकी प्रथम अर्घाली है और दूसरी अर्घाली यों है—'अयनं मम तत्पूर्वमतो नारायणो ह्ययम् ।' विष्णु पु० (१,४।४-६), ब्रह्माण्ड पु० (१।४।४-६), कूर्म पु० (१।६।४-५); इमं चोवाहरन्त्यत्र श्लोकं नारायणं प्रति । . . . आपो नारा. . . सूनवः । अयनं तस्य ताः पूर्वं . स्मृतः ॥ यह स्पष्ट है कि दोनों पुराणों ने किसी एक ग्रन्थ से उघार लिया है, जो सम्भवतः मनुस्मृति ही है । मार्कण्डेय पु० (४४।४-५) में विष्णु पु० के ही श्लोक हैं, यथा—इमं चोवा० एवं आपो. . . सूनवः । तासु शेते स यसमाच्च तेन नारायणः स्मृतः ॥ वराह पु० (२।२४-२६) में विष्णु पु० (१।४।४-६) के समान ही पाया जाता है । ब्रह्म पु० (१।३६-३६) में आया है : 'आयो नारा. . . सूनवः । अयनं तस्य ता. . स्मृतः ॥

'महत्-आत्मान्', सभी उत्पन्न वस्तुएँ तीन गुणों के सम्मिलन से बनीं, पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ वनीं जो इन्द्रिय-विषयों का प्रत्यक्षीकरण करती हैं। उन्होंने ६ (अहंकार एवं पाँच तन्मात्राओं) के सूक्ष्म मागों को मिलाकर और अपने अंशों के सिम्मश्रण से सभी जीवों को बनाया, पाँच तत्त्व सभी जीवों के ढाँचे के निर्माता में प्रवेश कर गर्ये । इस सिद्धान्त में ऋ (१०।१२६ के विशेषतः १-३ मन्त्र), शत० ब्रा० (११।१।६।१) एवं छान्दोग्योप० (३।१६।१-२, हिरण्यगर्मे के विषय वाली) एवं सांख्य सिद्धान्त की (तत्त्व एवं गुण, यद्यपि महत्, अहंकार एवं पंच तत्त्वों के कम में समानता नहीं है) बातों का समावेश है। मनुस्मृति के शिरिश में ऐसा आया है कि हिरप्यगर्म ने सृष्टि के आरम्भ में वेद के शब्दों द्वारा समी रचित जीवो को नाम दिये तथा उनकी विशिष्ट कियाएँ एवं अवस्थाएँ (परिस्थितियाँ) निर्घारित कीं। इस विषय में मनुस्मृति ने एक श्रुति वचन का अनुसरण किया है, यथा ऋ ० द्दा६२।१, जिसे शंकराचार्यं ने (वे० सू० १।३।२८) उद्धृत किया है।

सुष्टि-सम्बन्धी दूसरा सिद्धान्त मनुस्मृति (१।३२-४१) में यों आया है—ब्रह्मा ने अपने शरीर को दो मागों में विमाजित किया, एक अर्घांश पुरुष के रूप में और दूसरा नारी के रूप में। नारी के रूप से उन्होंने विराट् की सृष्टि की, जिसने तप किया और एक पुरुष उत्पन्न किया जो स्वयं मनु (जिसने मनुस्मृति का उद्घोष किया है) था। मनु ने सृष्टि की कामना से जीवों की सृष्टि की, सर्वप्रथम उन्होंने, दस ऋषियों को प्रजापितयों के रूप में बनाया जिन्होंने सात ऋषियों, देवों, देवों की कोटियों, महान् ऋषियों, यक्षों, राक्षसों, गन्धर्वी, अप्सराओं, सपी, पक्षियों, पितरों की श्रेणियों (वर्गों), विजली, मेघों, वड़े-छोटे नक्षत्रों, वन्दरों, मछलियों, हरिणों, गायों, मन्ध्यों, सिंहों, कीट्रों, मक्षिकाओं, अचल पदार्थों आदि की रचना की। यह वर्णन ऋ० के प्रथमक्त (ऋ० १०।-६०) से, विशेषतः ५ एवं ८-१० ऋचाओं से प्रमावित है।

सिंट-सम्बन्धी तीसरा सिद्धान्त मनुस्मृति (१।७४-७८) में संक्षिप्त रूप से आया है। निद्रा से जागने पर ब्रह्मा ने अपने मन को रचा (अर्थात् नियुक्त किया), जिसने ब्रह्मा से प्रेरित होकर आकाश बनाया, जिसका विलक्षण गुण है स्वर। उस आकाश ने अपने को परिमार्जित करके वायु की रचना की जिसका गुण है स्पर्श। वाय से देदीप्यमान (मास्वत्) प्रकाश का उदय हुआ, जिससे जल की उत्पत्ति हुई। जल से पृथिवी की उत्पत्ति हुई जिसका विशिष्ट गुण है गन्ध। यह सिद्धान्त सांख्य सिद्धान्त का परिमार्जन है, जिसके अनुसार (सांख्यकारिका २४) पाँच तत्त्व अहंकार से उद्भूत होते हैं। यहाँ ब्रह्मा (जिनका सांख्य सिद्धान्त में कोई स्थान नहीं है) को बैठा दिया गया है। एक ही विषय पर मनुस्मृति ने कई विरोधी मत प्रतिपादित किये हैं। उदाहरणार्थ मिलाइए मांस-प्रयोग पर मनु (४।२७-४६) एवं मनु (४।४८-५६); मनु (३।१३) एवं मनु (३।१४-१६) जहाँ ब्राह्मण द्वारा शूद्र नारी से विवाह की बात की ओर इंगित है, मनु ( ६।४६-६२ ) एवं मनु ( ६।६४-६८ ) जहाँ पर नियोग-प्रथा की वर्चा है।

महाभारत में (विशेषतः शान्तिपर्व में) सृष्टि-सम्बन्धी बातों का बहुवा उल्लेख हुआ है। यहाँ पर सभी बातें नहीं दी जा सकतीं। कुछ का उल्लेख हो रहा है। शान्तिपर्व (१७५।११-२१ = १८२।११-२१, चित्रशाला संस्करण) में आया है कि अव्यक्त से सभी जीवों का जन्म हुआ। उन्होंने सर्वप्रथम 'महान्' (जिसे आकाश मी कहा जाता है) की रचना की, आकाश से जल उत्पन्न हुआ, जल से अग्नि एवं वायु की उत्पत्ति हुई, इन दोनों के मिश्रण से, पृथियी बनी। तब स्वयम्भू ने एक कमल बनाया, जिससे ब्रह्मा उदित हुए, जिन्हें अहंकार कहा जाता है और उन्होंने सम्पूर्ण विश्व को रचा। अध्याय १७६ (चित्रशाला का १८३) में आया है कि ब्रह्मा ने सर्वप्रथम जार अन्हान तन्त्रन निरंद है। जल एवं वायु के मिश्रण से अग्नि की उत्पत्ति हुई और अग्नि, वायु एवं आकाश जल बनाया, जल से वायु उठी, जल एवं वायु के मिश्रण से अग्नि की उत्पत्ति हुई और अग्नि, वायु एवं आकाश के सम्मिलन से पृथिवी बनी। अध्याय १७७ (१८४, चित्रशाला संस्करण) में व्याख्या है कि महामूत (महान् तत्त्व)

पाँच हैं, यथा—बायु, आकाश, अग्नि, जल एवं पृथिवी; इन्हीं से सभी जीव बने हैं, पाँच इन्द्रियाँ है, जानेन्द्रियों के पाँच पदार्थ या विषय हैं और पाँच गुण हैं—शब्द, स्पर्श, रूप (रंग), रस (स्वाद) एवं गन्ध; इसके उपरान्त इनके कतिपय उप-मागों का उल्लेख है। अघ्याय १७८ (=१८६, चित्रशाला) में पाँच श्राणों एवं उनके कार्य-क्षेत्रों का वर्णन है। अध्याय १७६-१८० (=१८६-१८७, चित्रशाला) में 'जीव' की चर्चा है और अन्त में कहा गया है कि शरीर (देह) नाशवान् है, आत्मा एक देह से दूसरी देह में जाता है और योग द्वारा व्यक्ति परमात्मा में आत्मा को देख सकता है। अध्याय २०० (=२०७ चित्रशाला) में आया है कि पुरुषोत्तम ने पाँच. तत्त्व निर्मित किये, वे जलों पर लेट गये, उनकी नामि से सूर्य के समान देदीप्यमान एक कमल निकला, जिससे ब्रह्मा प्रकट हए जिन्होंने अपने मन से सात पुत्र उत्पन्न किये, यथा—दक्ष, मरीचि, अत्रि, अंगिरा, पुलस्त्य, पुलह एवं क्रुत् । दक्ष की कई पुत्रियाँ थीं (सबसे बड़ी थी दिति), इन पुत्रियों से दैत्यों, आदित्यों, अन्य देवों, काल एवं इसके भागों, पृथिवी, चार वर्णों, सभी प्रकार के मनुष्यों, आन्छ्रों, पुलिन्दों, शबरों एवं अन्यों की उत्पत्ति दक्षिणापथ में तथा उत्तरापथ में योनों (यवनों), काम्बोजों, गान्वारों, किरातों, बर्बरों आदि की उत्पत्ति हुई। अध्याय २२४ (२३१ चित्र०) में कहा गया है कि आरम्म में ब्रह्म था, जो अनादि एवं अनन्त है तथा बोधगम्य नहीं है और वह निमेष से लेकर युगों तक एवं उनकी विशेषताओं तक काल का विभाजन करने वाला है । यहीं पर वे श्लोक आते हैं जो मन्-स्मृति (१।६४-६७, ६६-७०, ७४-७७, ८१-८३, ८४-८६) के समान हैं। यह बताना कठिन है कि किसने किसका अनुकरण किया है, क्योंकि मनुस्मृति (१०।४४) ने भी पौण्ड्रकों, आंद्रों, द्रविड़ों, काम्बोजों, यवनों, शकों, पारदों, पहलबों, चीनों, किरातों, दरदों एवं खशों का उल्लेख किया है जो मौलिक रूप में क्षत्रियों के उप विभाजन या उप-जातियाँ (क्षत्रिय जातयः) थे, किन्तु अब ब्राह्मणों से सभी प्रकार के सम्पर्क टूट जाने तथा घार्मिक संस्कारों (यथा, उपनयन आदि) के बन्द हो जाने के कारण शुद्रों की श्रेणी में परिगणित हो गये हैं । शान्ति० के अध्याय ३११ में सुष्टि का उल्लेख सांस्य के पारिमाषिक शब्दों में हुआ है, केवल ब्रह्मा को रख दिया गया है। ब्रह्मा (जो महान कहे गये हैं) हिरण्यगर्भ में उत्पन्न हुए, वे अण्ड के भीतर एक वर्ष तक रहे, इंसके उपरान्त उन्होंने अण्ड के दो मागों (स्वगं एवं पृथिवी) में अन्तरिक्ष की रचना की, अहंकार से पञ्च तत्त्वों की उत्पत्ति हुई, इसके उपरान्त उनके पाँच गुण उल्लिखित हैं। आश्वमेधिक पर्व (अध्याय ४०-४२) शान्ति० (अध्याय ३११) के समान है और उसमें सृष्टि-कम यों है-अव्यक्त-महत्-अहंकार-पञ्चतत्त्व । अन्तर केवल यही है कि इलोक २ में महान् को विष्णु, शम्म, बुद्धि के नाम से कहा गया है और बहुत से उनके पर्यायवाची शब्द आ गये हैं।

याज्ञवल्यस्मृति (३१६७-७०) में ऐसा उल्लिखित है कि एक आत्मा से बहुत-से आत्मा उसी प्रकार निकलते हैं जिस प्रकार एक प्रज्ज्विल लौहपिण्ड से स्फूलिंग फूटते हैं और अजन्मा एवं अविनाशी आत्मा देह के सम्पर्क में आने पर ही जन्म लेता है। मृष्टि के आरम्म में परमात्मा पञ्च तत्त्वों की रचना करता है, यथा—आकाश, वाय, तेज, जल एवं पृथिवी, जिनमें आगे आने वाला प्रत्येक तत्त्व गुणों का अधिक्य ग्रहण करता जाता है, (परमात्मा) जब जीवात्मा के रूप में प्रकट होता है तो वह (अपने शरीर के लिए) ये ही तत्त्व ग्रहण करता है। इसके उपरान्त स्मृति गर्माधान, भ्रूण आदि का उल्लेख करती है, मानव-शरीर में स्थित अस्थियों, स्नायुओं, मांसपेशियों की सर्ख्या बताती है और घोषित करती है कि सम्पूर्ण विश्व परमात्मा से ही प्रकट होता है तथा जीवात्मा तत्त्वों से ही प्रकट होता है (अर्थात् उसका धरीर इन्हीं तत्त्वों से बना हुआ है)। आत्मा अनादि है, अजन्मा है, किन्तु यह धरीर के घनिष्ठ संपर्क में आता है जो असत्य मावनाओं, तृष्णाओं एवं द्वेषों से प्रमावित कर्मों के कारण है (३।१२४)। कतिपय रूप घारण करने वाले मूल तत्त्व परमात्मा के कतिपय। मागों (मुख, बाहुओं, जाभों, पांबों आदि) से कम से चारों वणों, पृथिवी, स्वगं, प्राणों, दिशाओं, वायु, अग्नि, चन्द्र (मन से), सूर्य (उसकी आंखों से), आकाध तथा

सम्पूर्ण चल एवं अचल विश्व की उत्पत्ति होती है (३।१२६-१२८)। यहाँ पर पुरुषसूक्त (ऋ० १०।६०।१ एवं

पुराणों ने विश्व-विद्या एवं विश्व-विवरण-सम्बन्धी सिद्धान्तों के विषय में सहस्रों श्लोकों की रचना की है। यहाँ हम बहुत संक्षेप में कतिपय अति प्राचीन पुराणों, यथा—मत्स्य, वायु, ब्रह्माण्ड, विष्णु एवं मार्कण्डेय से विवरण उपस्थित करेंगे। पुराणों में पाँच विषयों पर चर्चा होती है, यथा—सर्ग (सृष्टि), प्रतिसर्ग (पुन: सृष्टि एवं प्रलय), बंश (राजकुलों का उल्लेख), मन्वन्तर (काल की विशद अविधयां) तथा वंशानुचरित (सूर्य, चन्द्रवंशी तथा अन्य वंशी कुलों का इतिहास)। इस प्रकार बहुत से पुराण विशद रूप में सृष्टि का उल्लेख करते हैं। यहाँ हम थोड़े-से अति प्रसिद्ध एवं विलक्षण सिद्धान्तों एवं वचनों का उल्लेख कर सकेंगे।

मत्स्यपुराण ने सृष्टि के विषय में मनुस्मृति के सदृश ही उल्लेख किया।है और उसके बहुत-से श्लोक सर्वया अनुरूप हैं या वही हैं। मत्स्य० (२।२७) में आया है-आरम्म में सर्वप्रथम नारायण ही प्रकट द्भुए और विविध रूपी विश्व के निर्माण की कामना रखने के कारण उन्होंने अपने शरीर से जलों की उत्पत्ति की, उनमें बीज डाला और एक सोने का अण्डा प्रकट हुआ; उस अण्डे के मीतर सूर्य प्रकट हुआ जो सूर्य एवं ब्रह्मा कहलाया उसने उस अण्डे के दो मागों को स्वर्ग एवं पृथिवी के रूपों में परिणत किया और उन दोनों के बीच सभी दिशाएँ बनायीं तथा आकाश बनाया । इसके उपरान्त मेरु एवं अन्य पर्वतों तथा सात समुद्रों (लवण, ईख के रस आदि वाले समुद्रों) का निर्माण हुआ। नारायण प्रजापित बन गये, जिन्होंने देवों एवं असुरों सिहत यह विश्व बनाया। मत्स्य० के तृतीय अध्याय ने वेदों, पुराणों एवं विद्याओं को उनके अधरों से निकला हुआ कहा है और कहा है कि उन्होंने अपने मन से मरीचि, अत्रि आदि दस ऋषि उत्पन्न किये (३।५-८)। इसके उपरान्त मत्स्य॰ ने सांख्य सिद्धान्त-सम्बन्धी विश्व-रचना का उल्लेख किया है (३।१४-२६) और उसमें आया है: गुण तीन हैं, यथा- सत्त्व, रज एवं तम और उनके सन्तुलन की स्थिति प्रकृति कहलाती है, जिसे कुछ लोग प्रधान कहते हैं, अन्य लोग अध्यक्त कहते हैं यह प्रधान सृष्टि करता है। तीन गुणों से ब्रह्मा, विष्णु एवं महेश्वर प्रकट हुए। प्रधान से महान् का उदय हुआ, महान् से अहंकार की उत्पत्ति हुई और तब पाँच कानेन्द्रियों एवं पाँच कर्मेन्द्रियों की उद्मृति हुई और मन एक ग्यारहवीं इन्द्रिय बना और पाँच तन्मात्राएँ (सूक्ष्म तत्व) बनीं। आकाश की उत्पत्ति शब्द नामक तन्मात्रा से हुई, आकाश से वायु, वायु से तेज तथा तेज से जल की उत्पत्ति हुई, और जल से पृथिवी बनी और पुरुष २५वाँ तत्व है। इसके उपरान्त मत्स्य० (३।३०-४४) एक विलक्षण गाया कहता है कि ब्रह्मा ने अपने में से एक स्त्री (शतरूपा, सावित्री, सरस्वती, गायत्री या ब्रह्माणी नाम से पुकारी जाने वाली) की रचना की, और उससे मोहित हो गये और एक लम्बे समय के उपरान्त उससे एक पुत्र प्राप्त किया जिसका नाम था मनु (स्वायम्मुव नामक), एक अन्य पुत्र मी हुआ, जिसका नाम था विराट् । इसके उपरान्त ब्रह्मा ने अपने पुत्रों से लोगों को उत्पन्न करने के लिए कहा। मत्स्य० ने अध्याय ४ में कहा है कि ब्रह्मा को शतरूपा से सात पुत्र उत्पन्न हुए, यथा मरीचि आदि (क्लोक २५-२६, जो ३।५-८ के विरोध में आ जाते हैं); उसने स्वायम्भुव मनु के दो पुत्रों तथा उनके वंशजों का उल्लेख किया है। पाँचवें अध्याय के उपरान्त कुछ अध्याय दक्ष, कश्यप, दिति के वंशजों की तथा पृथु के राज्यामिषेक, सूर्य एवं चन्द्र के कुलों तथा पितरों के विभिन्न वर्गों की चर्चा करते हैं।

वायुपुराण ने सृष्टि-विषयक बातों पर पाँच अध्याय (४-६) लिखे हैं, जिनमें ६०० से अधिक क्लोक हैं। अध्याय ४ (श्लोक २२-६१) में सांस्य सिद्धान्त के अनुसार प्रधान, महत्, अहंकार, तन्मात्रा का उल्लेख है और उसके साथ हिरण्यगर्भ सिद्धान्त जोड़ दिया गया है (क्लोक ६६ तथा आगे)। अध्याय ६ में लगता है पुरुषस्कत (ऋ॰ १०१६०।१-२) की ओर इंगित है (श्लोक २-३); उसमें ऐसी व्याख्या है कि नारायण का नाम इसलिए पड़ा है कि वे जलों पर लेटते हैं; इसमें कूर्म अवतार की ओर संकेत है, सृष्टि के नौ प्रकारों का उल्लेख है। इसमें एक नया सिद्धान्त यह आया है कि ब्रह्मा ने आरम्भ में मनु से उत्पन्न पुत्रों तथा सनन्दन एवं सनक की रचना की (६।६५)। अध्याय ७ में फिर से हुई सृष्टि की ओर संकेत है। अध्याय ८ में (जिसमें १६८ श्लोक हैं) युगों, उनकी अविधयों, ८ देवयोनियों, पशुओं, मात्राओं (छन्दों) आदि तथा ब्रह्मा के विभिन्न पुत्रों की चर्चा है।

ब्रह्माण्डपुराण (१ के अध्याय ३-५) में हिरण्यगर्म के प्रकट होने तथा विभिन्न प्रकार की सृष्टियों (रच-नाओं) का उल्लेख है। चौथे अध्याय में प्रधाना, एवं गुणों का उल्लेख है और ऐसा आया है कि प्रधान में पाये जाने वाले गुणों के असमान मिश्रण से सृष्टि होती है। उसमें ब्रह्मा के मनस पुत्रों का भी उल्लेख है। इस पुराण के अनुषंगपाद (द्वितीय परिच्छेद) के अध्याय ८ एवं ११ में देवों, पितरों, मनुष्यों एवं महान् ऋषियों, मृगु आदि की सृष्टि की चर्चा है।

ब्रह्मपुराण के प्रथम तीन अध्याय (जिनमें लगभग २४० श्लोक हैं) सृष्टि का उल्लेख करते हैं। प्रथम अध्याय (श्लोक ३४ तथा इसके आगे के श्लोक) में ब्रह्मा को मूतों का लष्टा एवं नारायण का मक्त कहा गया है, इसमें आगे आया है कि महत् से अहंकार का उदय हुआ और अहंकार से पाँच तत्त्वों की उत्पत्ति हुई। मत्त्यपु० के समान ब्रह्मपु० (१।३७-४१) भी मन् (१।५-१३) का अनुसरण करता है। इसमें मरीचि, अत्रि आदि सप्तिषयों की जो सप्त 'ब्राह्मणः' थे, उत्पत्ति का उल्लेख है तथा साध्यों, देवों, ऋग्वेद एवं अन्य वेदों, पक्षियों एवं समी प्रकार के जीवों की सृष्टि की मी चर्चा है। इसमें (१।५३) आया है कि विष्णु ने विराज की सृष्टि की, जिसने पुरुष की रचना की (यह पुरुषसूक्त, ऋ० १०।६०।५ पर आधृत है) और पुरुष ने लोगों को उत्पन्न किया। अध्याय २ में आया है कि पुरुष ने शतरूपा से विवाह 'किया, इस पुरुष को स्वायंमुव मन् कहा जाता है। पुरुष (स्वायम्मुव मन्) एवं शतरूपा को वीर नामक पुत्र उत्पन्न हुआ। वीर के दो पुत्र थे—प्रियव्रत एवं उत्तानपाद। इसके उपरान्त इनके वंशजों का उल्लेख है, जिनमें दक्ष की ५० पुत्रियाँ थीं, जिनमें १० धमं को, १३ कश्यप को एवं २७ (नक्षत्र) राजा सोम को व्याही गयीं। तीसरे अध्याय में देवों एवं असुरों की रचना का उल्लेख है।

विष्णुपुराण के प्रथम अंश के अध्याय २,४,६,एवं ७ में सृष्टि के कई प्रकारों का उल्लेख है। अध्याय २ का आरम्म विष्णु से होता है और ऐसा आया है कि प्रधान एवं पुरुष उसके रूप हैं और क्लोक ३४-५० में सांस्य सिद्धान्त की सिवस्तार चर्चा है और क्लोक ५४ में महत् एवं अन्य तत्त्वों द्वारा हिरण्यगर्म (सोने का अण्डा) की रचना का उल्लेख है। अध्याय ३ में आया है कि किस प्रकार ब्रह्म ने, जो गुणरहित है, बोधग्यय नहीं है, शुद्ध है, निष्कलंक है, सृष्टि की, और इसका उत्तर दिया हुआ है कि सभी पदार्थों में कुछ स्वामाविक शक्तियाँ हैं, जो बोधगम्य नहीं हैं, अतः ब्रह्म में विश्व की सृष्टि करने की शक्ति है। अध्याय ५ में नौ प्रकार की सृष्टियों, यथा—महत्, तन्मात्राओं, मूतों (तत्त्वों), वैकारिक (अर्थात् ऐन्द्रियक), मुख्य (अर्थात् अचल पदार्थ), निम्नश्रेणी के पशुओं, ऊर्ध्वरेतों (दैवी जीवों), मानवों, कुमारों (अर्थात् सनत्कुमार आदि) का उल्लेख है।

मार्कण्डेयपुराण के अध्याय ४२ में प्रधान, महत्, अहंकार, तन्मात्राओं की सृष्टि का उल्लेख है, किन्तु ब्रह्मा द्वारा ही इनकी सृष्टि कही गयी है। अध्याय ४४ में विष्णुपु० की मौति ६ सृष्टियों की चर्चा है। अध्याय

४४,४६ एवं ४७ में देवों, पितरों, मानवों, चार वर्णों, पशुंओं, पक्षियों, वृक्षों, गुल्मों आदि की रचना का वर्णन है। इसमें अन्य पुराणों के वचन उद्धृत हैं, जिन्हें स्थानामाव से नहीं दिया जा रहा है। 3%

उपनिषदों में मौगोलिक बातें बहुत कम हैं और वे हिमालय एवं विन्ध्य के मध्य के मूमिक्षेत्र से ही सम्बन्धित हैं (कौषीतक्युपनिषद् २।१३ ने दो पर्वतों का, जो उत्तर एवं दक्षिण में हैं, उल्लेख किया है, बृह० उप० १।१।१-२ ने पूर्वी एवं पश्चिमी समुद्रों की ओर इंगित किया है, ऐसा प्रतीत होता है)। सुन्दर एवं मव्य अश्व सिन्धु देश से लाये जाते थे (वृ० उप० ६।१।१३), गान्धार देश (छा० उप० ६।१४।२) का सम्मवतः पता था और वह उपनिषद् के प्रणयन-स्थल से कुछ दूरी पर था। मद्र देश का उल्लेख बृ॰ उप॰ (३।३।१७ एवं ३।७।१) में हुआ है। विदेह के राजा जनक थे, जिनकी राजसमा में कुरु, पञ्चाल्ल से ब्राह्मण आते थे और याज्ञवल्क्य से शास्त्रार्थ करते थे (बृह० उप० ३।१।१) । काशी (वाराणसी) के राजा अजातशत्रु ने बालािक गार्ग्य का गर्व चूर कर दिया (बृह० उप० २।१।१ एवं कौषीतिक उप० ४।१।१) । कौषीतिक उप० (४।१।१) ने तो वश, उशीनर, कुरु, पञ्चाल एवं विदेह का उल्लेख किया है। कुरु का उल्लेख छा० उप० (१।१०।१, ४।१७।१०) में हुआ है। पञ्चाल की चर्चा मी छा० उप० (४।३।१) एवं वृ० उप० (६।२।१) में हुई हैं। केकय (सुदूर उत्तर-पश्चिम) के राजा अश्वपित ने ब्राह्मणों को वैश्वानर-विद्या का ज्ञान दिया ।

पुराणों ने जगत् का विवरण विशद रूप से दिया है 3 र, अर्थात् उनमें द्वीपों (पृथिवी के मागों), वर्षों, पर्वतों, समुद्रों, निदयों, उनके पास के देशों एवं उनके विस्तार, सूर्य, चन्द्र एवं नक्षत्रों की गतियों, युगों, मन्व-न्तरों एवं कल्पों का उल्लेख पाया जाता है। 30 धर्मशास्त्र-प्रन्यों ने इस विषय में पुराणों का आधार

३४. बहुत-से पुराणों ने एक ही प्रकार के क्लोक दिये हैं। उदाहरणस्वरूप थोड़े-से क्लोक यहाँ दिये जा रहे है--अय्यवतं कारणं यत्तत्प्रधानमृषिसत्तमः। प्रोच्यते प्रकृतिः सूक्ष्मा नित्यं सदसदात्मकम् ॥... त्रिगुणं तज्जगद्यो-निरनादिप्रभवात्ययम् । . . . वेदवदाविदो विद्वन्नियता ब्रह्मवादिनः । पठन्ति चैतमेवार्यं प्रधानप्रतिपादकम् ॥ नाहो न रात्रि नं नभो न भूमिर्नासीत्तमो ज्योतिरभूच्च नान्यत् । श्रोत्रादिबृद्धधानुपलम्यमेकं प्राचानिकं ब्रह्म पुमांस्तवासीत् ॥ विष्णोः स्वरूपात्परतोदिने द्वे रूपे प्रधानं पुरुषश्च विष्र । विष्णु पु० (१।२।१६, २१-२४); ब्रह्माण्ड पु० (१।३।१-६) 'अव्यक्तकारणं. . . दात्मकम् । प्रघानं प्रकृति चैव यमाहुस्तत्त्वचिन्तकाः ॥; वायु पु० (४।१७) में आया है—'अव्यक्तं कारणं यत्तु नित्यं सदसदात्मकम् । प्रघानं ... तत्त्वचिन्तकाः ॥ बह्य पु० (१।३३) में आया है— अव्यक्तं ... त्मकम् । प्रघानं पुरुषस्तस्मान्निर्ममे विश्वमीश्वरः॥ मार्कण्डेय पु०, अध्याय ४२।३६-५२ एवं ४६-६३ सर्वया विष्णु पु० (१।-२।३४-४६, ४१-४४) के समान ही है।

३६. पुराणों में प्राचीन भारत के समय का जो भौगोलिक उल्लेख मिलता है उस पर अत्यन्त पूर्ण एवं कमबद्ध ग्रन्थ है श्री डब्लू किफॅल कृत 'डाई कॉस्मोग्रैफी डर इण्डर' (बॉन, १६२०, पू० ४०१) जिसमें चित्र भी उप-स्थित किये गये हैं। उस ग्रन्थ में वौराणिक बातें पृ० १-१७७ में हैं, बौद्ध पृ० १७८-२०७ में तथा जैन पृ० २०८-२३६

में। इतना ही नहीं, प्रत्युत एक नाम-तालिका भी अनुक्रमणिका (पू० ३४०-४०१) में दी हुई है। ३७. द्वीपों के विषय में ऋषियों ने सूत से जो प्रश्न किये हैं, वे अधिकांश पुराणों में उल्लिखित हैं--

ऋषयः ऊचुः । कति द्वीपाः समुद्रा वा पर्वता वा कति प्रभो । कियन्ति चंव वर्षोणि तेषु नद्यश्च काः स्मृताः ॥

लिया है। जम्बूद्वीप कम-से-कम ई० पू० ३०० में ज्ञात था, जैसा कि अशोक के शिलालेख (रूपनाथ प्रस्तर लेख) से पता चलता है। 'द्वीप' शब्द ऋग्वेद (१।१६६।३ एवं ७।२०।४, 'वि द्वीपानि ।पापतन्,) में भी आया है। पाणिनि (६।३।६७) ने इसे 'द्वि' एवं 'आपः' से निष्पक्ष माना है। हम यहाँ पर केवल संक्षिप्त वर्णन उपस्थित करेंगे। मत्स्यपुराण (११३।४-५) ने कहा है कि सहस्रों द्वीप हैं, किन्तु सबका वर्णन सम्भव नहीं है, अतः केवल सात द्वीपों का वर्णन उपस्थित किया जायगा। उद्द इस पुराण के अध्याय १२१-१२३ में सात द्वीप ये हैं—जम्बूद्वीप, शकद्वीप, कुश, कौञ्च, शाल्मिल, गोमेदक एवं पुष्कर, जिनमें प्रत्येक आगे वाला अपने से पीछे वाले से दुगुना है, प्रत्येक समुद्र से आवृत है, 'प्रत्येक में सात वर्ष, सात प्रमुख पर्वत एवं सात मुख्य नदियाँ हैं। सात द्वीपों को घेरने वाले सात समुद्र कम से सब लवण (नमकीन) जल, दुग्ध, घृत (गला हुआ), दिघ, सुरा, ईखरस एवं शुद्ध जृल से परिपूर्ण हैं। उद्दे विमिन्न पुराणों में नाम-कम विभिन्न हैं, यथा विष्णु पु० (२।१।१२-१४, २।२१४) एवं ब्रह्म पु० (१८।११)ने उन्हें प्लक्ष, शाल्मिल, कुश, कौञ्च, शक एवं पुष्कर नाम से अभिहित किया है। वायु पु० (३३।११-१४), कूर्म पु० (१।४५।३), मार्कण्डेय पु० (५०।१८-२०) ने इन सातों को उसी कम में रखा है।

कल्प, मन्वन्तर, युग से सम्बन्धित पुराण-वृत्तान्त हम इस महाग्रन्थ के खण्ड ३ एवं इस खण्ड (अर्थात् ५) में विस्तारपूर्वक पढ़ चुके हैं। इन विषयों पर पुराणों में सहस्रों श्लोक पाये जाते हैं।

विष्णुपु॰ (२।२।१३-२४) ने निम्नोक्त वर्ष गिनाये हैं—मारत (सब में प्रथम) किम्पुरुष, हरि, रम्यक, हिरण्मय, उत्तर-कुरु, इलावृत एवं केतुमाछ । वामन पु॰ (१३।२-५) ने भी यही उल्लिखित किया है, किन्तु रम्यक के स्थान पर चम्पक रखा है। विष्णु पु॰ (२।१।१६-१७) में आया है कि नामि, किम्पुरुष, हरिवर्ष, इलावृत, रम्य, हिरण्वान, कुरु, मद्राक्ष्व, केतुमाल नौ राजा थे, जो आग्नीध्र के पुत्र, प्रियन्नत के पौत्र, स्वायम्मुव मनु के प्रपौत्र थे। आग्नीध्र के नौ पुत्रों को दिये गये वर्षों के नाम क्रम से यों हैं—हिमाह्व (अर्थात् मारत), हेमकूट, नैषघ, इलावृत, नीलाचल, क्वेत, शृंगवान्, मेरु के पूर्व में एक वर्ष, गन्धमादन। अतः राजाओं

महाभूमिप्रमाणं च लोकालोकस्तथैव च। पर्यास्तिपरिमाणं च गतिरचन्द्राकंयोस्तथा ।। एतद् ब्रवीहि नः सर्वं विस्तरेण यथार्थवित् । त्वदुक्तमेतत्सकलं श्रोतुमिच्छामहे वयम् ।। सूत उवाच । द्वीपभेदसहस्राणि सप्त चान्तगंतानि च। न शक्यन्ते क्रमेणेह वक्तुं व सकलं जगत् । सप्तंव तु प्रवक्थामि चन्द्रादित्यग्रहैः सह ।। मत्स्य० (११३।१-५), वायु० (१३४।१-३, ६-७), ब्रह्माण्ड० (२।१४।२-३, ४-६), मार्कण्डेय० (४१।१-३) ।

३८. द्वीप सामान्यतः सात की संख्या में परिगणित होते रहे हैं, परन्तु कभी-कभी वे १८ भी कहे गये हैं, यथा वायु पु० (१।१५) में—'अष्टावश समृद्धस्य द्वीपानश्मात् पुरूरवाः' तथा कालिवास (रघुवंश ६।३८)ः 'अष्टावशद्वीप-निखातयूपः ।' द्वीप को यहां पर 'महाद्वीपों' (कष्टीनेष्ट्स) के अर्थ में न लेकर केवल 'द्वीप' (आइलेण्ड) के ही अर्थ में लेना सम्भव लगता है। पाणिनि (४।३।१०) के 'द्वीपावनुसमृद्धम् यञ्ग्' से पता चलता है कि 'द्वीप समृद्ध-तट के पास के आइलेण्ड (द्वीप) के लिए प्रयुक्त हुआ है। वेखिए शशिभूषण चौधुरी का लेख 'नाइन द्वीपच आव भारतवर्ष' (इण्डियन ऐष्टीक्वेरी, जिल्द ५६, पू० २०४-२०८ एवं २२४-२२६)।

३६. एते द्वीपाः समुद्रैस्तु सप्त सप्तिभिरावृताः । स्वणेक्षुसुरार्सापर्वधिदुग्धजलैः समम् ।। विष्णु पु० (२।२।६), ब्रह्मपु० (१८।१२), मार्क० (४१।७), स्वणे ... विषक्षीरजलाविभिः । द्विगणीद्विगणवृद्धिया सर्वतः परिवेष्टिताः ॥)

के एवं वर्षों के नामों में सन्दिग्धता पायी जाती है। वायुपु० (२०।२८-४०) में पुत्रों के ये ही नाम आये हैं और ३३।४१-४५ में उन्हीं वर्षों का उल्लेख है, केवल मद्राश्व के स्थान पर माल्यवत् नाम आया है।४°

वायुपुराण (४४।७५-८१) में ऐसा आया है कि मारतवर्ष समुद्र के उत्तर और हिमालय के दक्षिण में है और मनु को भरत कहा गया क्योंकि उन्होंने अपनी प्रजा अर्थात् या लोक का भरण किया और इसी से इस वर्ष को भारत कहा गया। यही बात ब्रह्मण्डपु॰ (२।१६।७) में। भी है । वायुपु॰ ने स्वयं विरोधी वात लिखी है ( ३३।५०-५२ ) कि नामि का पुत्र ऋषम था, जिसका पुत्र था भरत, जिसके नाम पर मारतवर्ष नाम पड़ा । यही बात ब्रह्माण्डपु० (२।१४।६०-६२) में मी है । वायुपु० ( देद।१३४ ) में यह भी आया है कि दुष्यन्त एवं शकुन्तला से मरत उत्पन्न हुए और उनके नाम पर मारत पड़ा। ४० मारत-

४०. उत्तरं यत्समुद्रस्य हिमाद्रेश्चैव दक्षिणम् । वर्षे तद्भारतं नाम भारती यत्र संतितः ॥ नवयोजन-साहस्रो विस्तारञ्च द्विजोत्तमाः । कर्मभूमिरियं स्वर्गमपवर्गं च गज्छताम् ॥ महेन्द्रो 'मलयः सह्यः शुक्तिमानुक्षपर्वतः । विन्ध्यक्च पारियात्रक्च सप्तात्र कुलपर्वताः ॥ विष्णुपु० (२।३।१-३), इह्मपु० (१६।१-३); देखिए अग्नि० (११८। १-३, जहाँ ऋक्षपर्वत के स्थान पर हेमपर्वत आया है), मार्कण्डेयपु० (५४।१०-११), ब्रह्माण्ड० (२।१६-५ एवं १५-१६)। यह द्रष्टव्य है कि पाणिनि ने स्पष्ट रूप से इन पर्वतों में केवल 'हिमवत्' (४।४।११२) का नाम लिया है जब कि उन्हें किंशुलुकिगिरि ऐसे अन्य पर्वतों के नाम विदित थे (६।३।११७)। अत्रापि भारतं श्रोष्ठं जम्बूद्वीपं महामुने । यतो हि कर्मभूरेषा यतोन्या भोगभूगयः ॥ सहा० (१६।२३), विष्णुपु० (२।३।२२), इस क्लोक के उपरान्त दोनों में कई क्लोक एक समान हैं। भीध्मपर्व (2188) में 'महेन्द्रो...' नामक क्लोक है, किन्तु वहाँ 'ऋक्षवान' नाम आया है, किन्तु अध्याय ६ (क्लोक ४-५) में केवल ६ पर्वतों के ही नाम आये हैं।

४१. विष्णपु० (२।१।३२) की दावृपु० (३३।४०-५२) से सहमति है। शाकुन्तल (अंक ७) में कालिदास ने एक पात्र से कहलवाया है कि शकुन्तला का पुत्र, जो कण्य के आश्रम में सर्वदमन कहा जाता था, भरत के नाम से प्रसिद्ध होगा (इहायं सत्त्वानां प्रसभदमनात्सवंदमनः पुनर्यास्यत्यास्यां भरत इति लोकस्य मरणात्) । यह सम्भव है कि कालिदास के काल तक शकुन्तला का पुत्र भारतवर्ष के नाम से सम्बन्धित नहीं था, अन्यथा कवि को एक अन्य भविष्यवाणी करने में कि उसके नाम से एक वर्ष भी सम्बन्धित होगा, कौन रुकावट थी । पाणिनि ने 'प्राच्यों' एवं 'भरतों' (२।४।६६ एवं ४।२।११३) का उल्लेख किया है । भरत लोग प्राचीन थे और उनका ऋग्वेद (३।३३।११-२२) में कई बार उल्लेख हुआ है । भरतों को 'ग्राम' अर्थात् एक दल या संघ के रूप में भी कहा गया है जिसने 'विपाश्' एवं शुतुद्रि (आधुनिक व्यास एवं सतलज) के संगम को पार किया था (३।२३।२), भरतों ने घर्षण से अग्नि उत्पन्न की थी (३।५३।१२, जहाँ पर ऐसा आया है कि विद्वामित्र की स्तुति ने भारत-जन की रक्षा की थी)। बहुत-से मन्त्रों में अग्नि को 'भारत' कहा गया है (ऋ ० २।७।१ एवं ४, ४।२४।४, ६।१६।१६ एवं ४५) ऐतरेयब्राह्मण (३६।६) में ऐसा आया है कि दीर्घतमा मामतेय ने भरत दौरपन्ति (दौरपन्ति) को ऐन्द्र महाभिष्के । द्वारा मुकुट दिया (राजा बनाया) और उसके उपरान्त भरत ने चारों ओर राज्य जीता, कई अश्वमेघ किये । इसके उपरान्त पाँच ऐसे श्लोक जब त हैं जो यह बताते हैं कि भरत ने मस्नार देश में असंख्य हाथियों का दान किया, उन्होंने यमुना एवं गंगा के तट पर यज्ञ किये। अन्तिम श्लोक (पाँचवाँ) में आया है: 'महाकर्म भरतस्य न पूर्वे नापरे जनाः। वर्ष के सात प्रमुख पर्वत हैं महेन्द्र, मलय, सहय, श्वितमत्, ऋक्षपर्वत, विन्ध्य एवं पारियात्र । पुराणों का कथन है कि जम्बूद्दीप में मारत सर्वश्रेष्ठ वर्ष है (ब्रह्म० १६।२३-२४, विष्णुपु० ३।३।२२, ब्रह्माण्डपु० २।१६।१७)। कुछ पुराणों में मारत के विषय में सुन्दर प्रशस्तियाँ हैं (ब्रह्म० २७।२।६ एवं ६६-७६, विष्णुपु० २।३।२३-२६)।

कुछ पुराणों में मारतवर्ष के क्ष्मागों के नाम आये हैं, यथा—इन्द्रद्वीप, कशेक, ताम्प्रणं, गमस्तिमत्, नागद्वीप, सह्य, गन्धवं, वारुण, और नवां १,००० योजन उत्तर से दक्षिण तक लम्बा है, जिसके पूर्व में किरात लोग, पिचम में यवन लोग तथा मध्य में चार वर्णों के लोग रहते हैं। यह द्रष्टव्य है कि यद्यपि मारतवर्ष जम्बूद्वीप का एक म.ग मात्र है किन्तु नव मागों में कुछ इन्द्रद्वीप एवं नागद्वीप के नाम से विख्यात हैं। एक अन्य महत्त्वपूर्ण बात यह है कि मत्स्य० (११४।१०), वायु० (४५।८१), वामन० (१३।११) एवं ब्रह्माण्ड० (२। १६।११) ने क्षेत्रं द्वीप को कुमार कहा है या गंगा के स्रोत-स्थल से कुमारिकी तक विस्तृत माना है। अतः ऐसा प्रतीत होता है कि मारतवर्ष का क्ष्मां आज का मारतवर्ष है और अन्य आठ माग, ऐसा लगता है, वे देश तथा द्वीप हैं जो आज के मारत के दक्षिण-पूर्व में पड़ते हैं। यह सम्भव है कि प्रारम्भिक ग्रन्थों ने मारतवर्ष को आज के मारत की सीमा तक ही सीमित समझा, किन्तु जब मारतीय संस्कृति दक्षिण-पूर्व एशिया में फैल गयी तो भारतवर्ष के अन्तर्गत सम्पूर्ण मारत एवं सुदूर मारत भी सिम्मिलत हो गया।

शबर (माष्य, जैमिनी १०।१।३५) ने व्यक्त किया है कि हिमवत् से कुमारी अंतरीप तक मद्र लोगों की माषा एक-सी है (प्रसिद्धश्च स्थाल्यां चरशब्दः आ हिमवतः आ च कुमारीमयः प्रयुज्यमानोदृष्टः)। और देखिए वही माष्य (जै० १०।१।४२) जहाँ वैसे ही शब्द प्रयुक्त हैं। हिमाच्छादित पर्वतों का ज्ञान ऋग्वेद के ऋषियों को मी था (१०।१२१।४, यस्येम हिमवन्तो महित्वा यस्य समुद्रं रसया सहाहु)। 'यस्य' का संकेत हिरप्थगमं की ओर है। अथवंवेद (५।४।२ एवं ८) ने हिमवत् को एकवचन में प्रयुक्त किया है। पर्वत (बहुवचन में) कई बार आये हैं (ऋ० १।३७।७, ५।५६।४)। महामारत, शबर, पुराणों एवं बृहत्संहिता से प्रकट है कि प्राचीन मारत के लोगों ने अपनी संस्कृति को मारतवर्ष से समन्वित माना, अर्थात् उन्होंने देश एवं संस्कृति को न कि जाति एवं संस्कृति को एक माना। ब्रह्मपुराण एवं मार्कण्डेयपुराण ने मारत को आज के मारत के रूप में ही चित्रित किया है, क्योंकि इसकी सीमा के विषय में ऐसा आया है कि उत्तर में हिमालय है और तीन ओर समुद्र है। और देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड २, पृ० ११-१६ एवं १७-१८।

दिवं मत्यं इव हस्ताम्यां नोदापुः पञ्चमानवाः॥' देखिए शतपथबाह्यण (१३।४।४।११-१३), जहाँ ऐसा आया है कि भरत दौष्पन्ति शकुन्तला से उत्पन्न हुए थे, वहीं उनके विषय में चार गाथाएँ आयी हैं। जिनमें तीन तो ज्यों-की-त्यों ऐतरेयबाह्यण वाली हैं, और ऐसा आया है कि उन्होंने वही महत्ता एवं कीर्ति कमायी जो भरतों को उसके कालों में प्राप्त हुई थी। अथवंदेद ने बहुधा 'हिमवत्' की चर्चा की है (यथा ४।२।६, १६। ३६।१ में) और ऐसा कहा गया है कि कृष्ठ ओषि (पौधा) उत्तर में पाया जाता है और वह हिमवत् से पूर्व की ओर ले जाया जाता है, और ऐसा आया है (अथवं० ६।२४।१ एवं ३) कि सभी निवयां हिमवत् से निकलती हैं और सिन्धु में मिलती हैं। महाभाष्य (पाणिनि २।४।६६) ने टिप्पणी दी है कि भरत लोग पूर्व को छोड़ कर किन्हीं अन्य देशों में नहीं पाये जाते।

४२. दक्षिणापरतो यस्य पूर्वे चैव महोदिघः। हिमवानुत्तरेणास्य कार्मुकस्य यथा गुणः। तदेतव्भारतं वर्षे सर्वबीजं द्विजोत्तमाः। ब्रह्मपु० २७।६५-६६, मार्कण्डेयपुराण (५४।५६)।

वायुपु० ने लगभग १००० श्लोक (अध्याय ३६-४६) मुवनविन्यास (विश्व-संगठन) के विषय में, ब्रह्मपु॰ ने (अध्याय १८-२१) उसी विषय में (अर्थात् मुवनकोष के विषय में), मत्स्यपु॰ (अध्याय ११४) ने मुवनकोष के विषय में लिखे हैं तथा कर्मपु॰ (१।४०) ने मुवनविन्यास पर लिखा है तथा द्वीपों एवं

प्राचीन एवं मध्यकालीन देशों का उल्लेख विष्णुपु० (२।३।१४-१८) वायुपु० (४४।१०६-१३६), ब्राह्माण्डपु० (२।१६।४०-६८), मत्स्यपु० (११४।३४-५६), मार्कण्डेयपु० (५४), पद्मपु**०** (आदि ६।३४-५<u>६</u>), वामनपु० (१३।३६ तथा आगे के श्लोक) में हुआ है । ४३ मीप्मपर्व (अघ्याय ६) में मी देशों एवं लोगों का उल्लेख है । बृहत्संहिता के नक्षत्रकूर्माध्याय (१४।१-३३) में मारतवर्ष के मध्य में स्थित कई देशों के नाम आये हैं और इसकी आठों दिशाओं में स्थित देशों के नाम भी आये हैं। ऋग्वेद में बहुत-सी नदियों के नाम आये हैं। (ऋ० १०।७५।५-६) में गंगा से कुमा (काबुल नदी) गोमती, कुमु (आधुनिक कुर्रम) तक की १८ या १६ नदियों के नाम आये हैं। इक्कीस नदियों (तीन दलों में विमाजित तथा प्रत्येक दल में सात) की ओर संकेत मिलते हैं (ऋ० १०।६४।८, १०।७४।१ एवं ६६। ऋ० (१।३२।१२ एवं १०।१०४।८) में सात सिन्धुओं का उल्लेख है। और देखिए (ऋ० २।१२।१२,४।२८।१, १०।४३।३)। निदयों को मुख्य-मुख्य पर्वतों से निकली कहा गया है, देखिए इस विषय में मत्स्यपु॰ (११४।२०-३३), कूर्मपु॰ (१।४७।२८-३६), ब्रह्माण्ड पु० (२।१६।२४-३६), वामनपु० (१३।२०-३४ एवं ३४।६-८), ब्रह्मपु० (१६।१०-१४ एवं २७। २४-४०) पद्मपु० (आदि खण्ड, ६।१०-३२)। अनुशासनपर्व (१६४।१६-२६) में भी बहुत-सी नदियों का उल्लेख है।

४३. पाणिनि में जनपदों एवं अन्य भौगोलिक आंकड़ों के लिए देखिए जर्नल (उत्तर प्रदेश की हिस्टॉरिकल सोसाइटी, जिल्ब १६, पृ० १०-५१, डॉ॰ वासुदेवशरण अग्रवाल) एवं इण्डियन हिस्टॉरिकल व्वार्टरली; जिल्द २१, पू० २६७-३१४ जहां पुराणों में उल्लिखित देशों का ब्योरा उपस्थित किया गया है, और देखिए डा॰ डी॰ सी॰ सरकार कृत 'टेक्स्ट आव वि पुराणिक लिस्ट आव पिपुल्स' (इण्डि॰ हिस्टॉ॰ क्वा०, जिल्ब १६, पू० २६७-३१४) । पाणिनि से ऐसा लगता है कि वे सम्पूर्ण भारत से अवगत थे, सुदूर उत्तर-पश्चिम से कॉलग तक तथा अश्मक (अजन्ता एवं पैठान के आसपास का क्षेत्र) एवं आधुनिक कच्छ तक, क्योंकि उन्होंने स्पष्ट रूप से ये नाम लिये हैं, यथा—गान्धार (४।१।१६६), मुवास्तु (४।२।७७, आधु-निक स्वात), कम्बोज (४।१।१७४) एवं तक्षशिला (४।३।६३), सिन्धु (४।३।६३), शलातुर (४।३।६४, जहाँ पर पाणिनि का जन्म हुआ था, जिसके कारण भामह ऐसे पश्चात्कालीन लेखकों ने उन्हें शलातुरीय कहा है), सौबीर (४।१।१४८), कच्छ (४।२।१३३), मगध, कलिंग, सूरमास (सूर्मा घाटी) (४।१।१७०), अञ्मक । (४।१।१७३) । देलिए कान्निक्रथम कृत 'एँस्थेड्ट जियाँपैकी' आव इच्डिया' (१८७२), नन्दलाल डे कृत 'दि जियोग्रेफिकल डिक्शनरी आव ऐंश्येष्ट एष्ड मेडिवल इण्डिया (१६२७), मुरेन्द्रनाय मजुमदार कृत 'दि-क्लियोग्रैफी आव ऐंत्रयेष्ट जियोंग्रेफी ऑव इष्डियां (इण्डियन एंटीक्वेरी, जिल्ह ४८, १६१६, पू० १४-२३) एवं तीयों की तालिका', जो इसी महाप्रन्थ से संलग्न है (हिन्दी संक्षिप्त संस्करण के सच्छ २ में प्रकाशित

पुराणों में पातालों की संख्या बहुघा सात मानी गयी है, किन्तु उनके नामों में कुछ अन्तर पाया जाता है। इस विषय में देखिए वायुपु॰ (४०।११-१२), ब्रह्मपु॰ (२१।२-३ एवं ५४।२० तथा आगे के क्लोक), ब्रह्माण्डपु॰ (२।२०।१० तथा आगे के क्लोक), कूर्मपु॰ (१।४४।१५-२५) एवं विष्णुपु॰ (२।५।२-३)।

योगसूत्र (३।२५, कहीं-कहीं २६ की संख्या आयी है; 'मुवनज्ञानं सूर्ये संयमात्') के व्यासमाध्य में सात लोकों (मूर्, मुवः, स्वः, महः, जन, तपः एवं सत्य) ४४, सात नरकों (अवीचि आदि), सात पातालों सात दीपों के सात पृथिन्नी, पृथिवी के मध्य में मेरु के साथ सात पर्वतों, वर्षों, सात द्वीपों, यथा—जम्बु, शक, कुश, क्रौंच, शाल्मिल, गोमेघ (गोमेघक नहीं, जैसा कि मुद्रित पुराणों में पाया जाता है) एवं पुष्कर, सात समद्रों, देवों की वाटिकाओं, उनके समा-मवन (जिसका नाम सुधर्मा था, नगर का नाम था सुदर्शन, प्रासाद का नाम था वैजयन्त), महेन्द्रलोक, प्रजापत्य लोक, जनलोक, तपःलोक एवं सत्य लोकों में देवों के दलों का संक्षिप्त किन्तु बहुत ही महत्त्वपूर्ण उल्लेख है। इनमें से बहुत-सी बातें पुराणों में विणत बातों से मिलती-जुलती हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि चौथी शती के बहुत पहले से ही पुराणों में पाये जानेवाले जगत्-सम्बन्धी विवरण लोगों में विख्यात हो गये थे।

४४. तीन या सात व्याहृतियों के लिए प्रयुक्त शब्द लोकों के द्योतक माने जाते हैं। देखिए तै० ब्रा० (२।२।४।३)—'एता वे व्याहृतय इमे लोकाः' एवं तै० उप० (१।५)—'भूरिति वा अयं लोकः। भुव इत्यन्त-रिक्षम्। मुवरित्यसौ लोकः। मह इत्यादित्यः। आदित्येन वाव सर्वे लोका महीयन्ते।; कूर्मपुराण (१।४४।१-४) ने महः से सत्य तक के लोकों का उल्लेख किया है।

## कर्म एवं पुनर्जन्म का सिद्धान्त

कर्म एवं पुनर्जन्म का सिद्धान्त मारतीय धर्म एवं दर्शन के अत्यन्त मौलिक सिद्धान्तों में परिगणित है। यह उस प्रश्न के समाधान का प्रयास है जो सभी विचारशील व्यक्तियों के मन में उठा करता है, यथा धरीर की मृत्यु के उपरान्त मनुष्य का क्या होता है? इस सिद्धान्त ने सहस्रों वर्षों तक अथवा कम-से-कम उपनिषदों के काल से सम्पूर्ण मारतीय चिन्तन एवं सभी हिन्दुओं, जैनों एवं बौद्धों को प्रमावित कर रखा है। यह एक विशाल विषय है और गत कुछ दशकों से पश्चिम के लेखकों के मनों को इसने आकृष्ट कर रखा है। पुन:शरीर धारण पर पश्चिम में अब एक बृहत् साहित्य की रचना हो चुकी है।

प्राचीन ऐतिहासिक कालों में बहुत-से देश पुनर्जन्म में विश्वास करते थे। हेरोडोटस का कथन है कि कुछ यूनानियों ने (जिनके नाम उसे ज्ञात थे, किन्तु उसने उन्हें गुप्त रखा) उस सिद्धान्त का प्रयोग अपना समझ कर किया, किन्तु सर्वप्रथम मिस्र देश के निवासियों ने ऐसा कहा और विश्वास किया कि मानव आत्मा अमर है और शरीर की मृत्यु हो जाने पर यह किसी अन्य जीवित वस्तु में, जो जन्म लेने वाली होती थी, प्रवेश कर जाता है। लगता है, पैथागोरस ने इस पर विश्वास किया है किन्तु उसने इस विश्वास को मारत से ग्रहण किया, इस विषय में विभिन्न मत प्रकाशित हुए हैं। प्रो० ए० बी० कीथ (जे० आर० ए० एस०, १६०६, पृ० ५६६-६०६) ने एक लम्बे विवेचन के उपरान्त ऐसा मत प्रकाशित किया है कि पैथागोरस ने यह सिद्धान्त मारत से उधार नहीं लिया। विषयान्तर हो जाने के मय से प्रस्तुत लेखक इस विषय में अपना मत नहीं रखना चाहता। हार्फिस एवं मैक्डोनेल ने पैथागोरस के ऊपर पड़ने वाले मारतीय प्रमाव को स्वीकार किया है किन्तु ओल्डोनवर्ग एवं कीथ ने नहीं।

के आघार पर बने हैं) कल्पनाएँ एवं अनुमान निराधार एवं निर्मूल्य हैं। विद्वानों, विशेषतः पाश्चात्य विद्वानों को पूर्व के विषय में लिखते समय मिल्लिनाथ के 'नामूलं लिख्यते किञ्चित्' नामक शब्दों को स्मरण रखना चाहिए। प्रस्तुत लेखक अनुमानों के विरुद्ध नहीं है, किन्तु उनके पीछे कोई तथ्य एवं प्रमाण अवश्य होना चाहिए। प्रस्तुत लेखक अनुमानों के विरुद्ध नहीं है, किन्तु उनके पीछे कोई तथ्य एवं प्रमाण अवश्य होना चाहिए। मय तो इसका रहता है कि पहले के विद्वानों के अनुमान आगे के लेखकों के लिए युक्तिसंग निष्कर्ष-से लगने लगते हैं। वास्तव में हमें मारी-भरकम नामों के रौबदाब से अपनी रक्षा करनी चाहिए, बिना किसी जाँच लगते हैं। वास्तव में हमें मारी-भरकम नामों के रौबदाब से अपनी रक्षा करनी चाहिए, बिना किसी जाँच के विश्वास नहीं कर लेना चाहिए, जैसा कि विद्वान् लेखक एवं विचारक एक्टन ने लिखा है। इस महाग्रन्थ के विश्वास नहीं कर लेना चाहिए, जैसा कि विद्वान् लेखक एवं विचारक एक्टन ने लिखा है। इस महाग्रन्थ के खण्ड ४ के मूल पृष्ठ ३८-४० में कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त पर संक्षेप में कुछ लिखा जा चुका है (पापों एवं उनके प्रायश्वितों आदि के विषय में चर्चा करते समय)। किन्तु विस्तार आगे के लिए छोड़ दिया गया था।

इस अध्याय में हम इस सिद्धान्त के उद्गम एवं विकास के लिए वैदिक साहित्य की जाँच करेंगे और देखेंगे कि आगे चल कर इसमें क्या संशोधन, परिवर्तन एवं विरोध उपस्थित किये गये और आधुनिक काल में इसके विरोध में क्या तर्क उपस्थित किये जाते हैं। यह महत्त्वपूर्ण बात है कि यद्यपि कितपय दर्शनों (यथा—सांस्य, योग, न्याय, वैशेषिक, पूर्वमीमांसा एवं वेदान्त) ने एक-दूसरे के सिद्धान्तों की कड़ी आलोचनाएँ की हैं, किन्तु उन्होंने कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त को एक स्वर से स्वीकार किया है, केवल मौतिकवादियों (यथा चार्वाक) ने इसे अमान्य ठहराया है। बौद्धों एवं जैनों ने इसे अपने ढंग से अपना लिया है (जब कि वे वैदिक एवं स्मृति साहित्य के बहुत-से विषयों से असहमत हैं)। कर्म.एवं पुनर्जन्म-सम्बन्धी सभी विश्वासों के साथ कुछ सम्मावनाएँ एवं उहापोह चलते हैं, यथा—(१) मनुष्य का एक आत्मा होता है, जो नित्य और मौतिक शरीर से पृथक है, (२) अन्य जीवों यथा—पशुओं, ओषधियों (पौघों) एवं सम्भव निर्जीव पदार्थों में भी आत्मतत्त्व होता है, (३) मनुष्य एवं निम्नस्तर के पशुओं का आत्मा एक मौतिक शरीर से दूसरे में प्रविष्ट हो जा सकता है, (४) आत्मा कर्म करने वाला एवं दु:ख सहने वाला होता है।

हमने इस महाग्रन्थ के खण्ड ४ के मूल पृ० १५४-१७१ में विस्तार के साथ देख लिया है कि किस प्रकार स्वर्ग एवं नरक की मावनाएँ वैदिक काल से आगे तक चलीं और किस प्रकार कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त से वे परिमार्जित हुई ।

'कर्म' शब्द ऋग्वेद में ४० बार से अधिक प्रयुक्त हुआ है। कहीं-कहीं इसका अर्थ है 'पराक्रम' या 'वीर कार्य', यथा ऋ० (१।२२।१६, विष्णु के कर्म (पराक्रम) का निरीक्षण करो), प्रशंसा के योग्य उसके (इन्द्र के) प्राचीन कर्मों की घोषणा अपने शब्दों (या क्लोकों) से करो (ऋ० १।६१।१३) श्रे और देखिए ऋ० (१।६२।६, १।१०१।४, १०।१४।४, १०।१३१।४)। ऋग्वेद के कुछ स्थलों पर 'कर्म' का अर्थ है 'धार्मिक कृत्य' (यज्ञ, दान आदि), यथा 'देव लोग इस किन के सभी कर्मों को स्वीकार करते (या चाहते) हैं, जो तुम्हें स्तुति देता है (तुम्हारी वन्दना करता है) यह ऋ० (१।१४८।२) है। ये और देखिए ऋ० (८।३६।७,

२. जुबन्त विश्वान्यस्य कर्मोपस्तुति भरमाणस्य कारोः । ऋ० (१।१४८।२)ः श्यावाश्वस्य सुन्व-

१. अस्येद्व प्र बृहि पूर्व्याणि तुरस्य कर्माणि नव्य उक्षैः। ऋ० (१।६१।१३); तदु प्रयक्षतमस्य कर्म बस्मस्य चारुतममस्ति दंसः । उपह्बरे यदुपरा अपिन्वन मध्वणंसी नद्यश्चतन्नः।। ऋ० (१।६२।६); युवं सुरामश्चिना नमुचावासुरे सचा। विपिषाना शुभस्पती इन्द्रं कर्मस्वावतम्।। ऋ० (१।१३१।१)

£। £६। ११) । प्राचीन काल में स्वर्ग ऐसा स्थल माना जाता था, जहाँ अधिक से अधिक कर्मों के फल का आनन्द लिया जाता है। इस लोक के फल (यथा—सम्पत्ति, वीर पुत्रों) के लिए स्तुति निःसन्देह की जाती थी, किन्तु अमृतत्व .एवं स्वर्गं के आनन्द को सर्वाधिक मूल्य दिया जाता था। ऋ० (१०।१६।४) में अग्नि से प्रार्थना की गयी है कि वह मृत को उन लोगों के लोक में ले जाये जिन्होंने अच्छे कर्म किये हैं (तामिवंहैन सुकृतां उलोकम्) । 'सुकृतां लोकम्' शब्द अथवंवेद (३।२८।६, १८।२।७१) एवं वाज० सं० (१८।५२) में भी आये हैं। ऋ० (६।११३।७-१०) में वह यजमान जो इन्द्र को सोम अर्पण करता है, प्रार्थना करता है कि वह स्वर्ग में अमर रूप में रख दिया जाय, जहाँ अनन्त प्रकाश रहता है, विवस्तान के पुत्र यम राजा हैं, जहाँ आनन्द एवं आह्लाद है और जहाँ कामनाएँ और उनकी पूर्ति है। अमरत्व के लिए समी देवों की स्तुतियाँ की गयी हैं, यथा अग्नि की (ऋ० १।१३।७, ४।४८।१, ५।४।१०, ६।७।४), मस्तों की (ऋ० ५।५५।४), मित्र एवं वरुण की (ऋ ० प्राइशिर), विक्वेदेवों की (ऋ ० १०।५२।५ एवं १०।६२।१), सोम की (१।६१।१, दाइ४।४, दा१०८।३) । किन्तु दुष्कृत्य करने वालों के माग्य के लिए ऋग्वेद में कुछ नहीं कहा गया है।

ब्राह्मण-प्रन्थों में सत्कर्मों के फलों एवं दुष्कर्मों के प्रतिकार के विषय में पर्याप्त वर्णन मिलता है। शत० ब्रा० (१२।६।१।१) में प्रतिकार की मावना व्यक्त की गयी है। यही बात मांस-मक्षण के विषय में मनु एवं विष्णुघर्मसूत्र में कही गयी है, जिससे ऐसा अभिव्यक्त है—"वह जीव जिसका मांस मैं यहाँ खाता हूँ, दूसरे लोक में मुझे खायेगा, विज्ञ लोग 'मांस' शब्द के म्ल या उद्भव के विषय में ऐसा घोषित करते हैं।" शतपथब्राह्मण (११।६।१।३-६) में एक विलक्षण कथा आयी है। मृगु से, जो अपनी विद्या के कारण गर्वीले हो गये थे और अपने को पिता से भी अधिक विद्वान् समझते थे, उसके पिता वरुण ने चारों दिशाओं में पूर्व से उत्तर तक जाने को कहा और लौट आने पर देखी हुई सभी घटनाओं का विवरण माँगा। सभी दिशाओं में मुगु को मयंकर दृश्य देखने की मिले, पूर्व में उन्होंने लोगों को एक-दूसरे को छिन्न-मिन्न करते देखा, एक-एक कर हाथ उखाड़ते यह कहते सुना, 'यह तुम्हारे लिए, यह मेरे लिए।' उन्होंने कहा, 'यह मयंकर हैं।' उन लोगों ने कहा, 'इन लोगों ने हमारे साथ सामने के लोक में किया, अतः हम लोग प्रतिकार में ऐसा कर रहे हैं। तब उन्होंने उत्तर में देखा कि चिल्लाते एवं रोते हुए लोगों द्वारा चिल्लाते एवं रोते हुए लोग पीटे जा रहे हैं। जब उन्होंने कहा, 'यह तो मीष्म (मयंकर या मीषण) है' तो उन लोगों ने उत्तर दिया, 'इन लोगों ने हमारे साय ऐसा ही... यह प्रतिकार है।' यह एक लम्बी गाथा है, जिसका वर्णन यहाँ अनावश्यक है। यह कथा सम्मवतः 'जैसे को तैसा' वाली कहावत चरितार्थं करती है। इतना तो स्पष्ट है कि शतपयबाह्मण के काल तक यह घारणा बँघ चुकी थी कि जो व्यक्ति एक जीवन में दुष्कृत्य करता है वह दूसरे जीवन में उसी व्यक्ति द्वारा, जिसका अनमल वह किये रहता है, दुष्कृत्य का उत्तर अथवा प्रतिकार पाता है। शत० ब्रा० एवं तै० ब्रा० ने कई बार 'पुनर्मृत्यू' (बार-बार मरना, अर्थात् बार-बार जन्म लेना एवं मरना) को जीत लेने अथवा उसको दूर कर

तस्तथा शृणु यथा शृणोरत्रेः कर्माणि कृष्वतः। ऋ० (८।३६।७); यही पुनः ८।३७।७ में आया है (सुन्वतः के स्थान पर रेभतः आया है); त्वया हि नः पितरः सोम पूर्वे कर्माण चकुः पवमान घीराः ऋ० (६।६६।११)। ३. एतस्माद्वै यज्ञात्पुरुषो जायते। स यद्धवा अस्मिल्लोके पुरुषोऽस्नमत्ति तदेनममुन्मिल्लोके प्रत्यत्ति शतपथ (१२।६।१।१); मांस भक्षयितामुत्र यस्य मांस मिहाब्भयम् । एतन्मांसस्य मांसत्वं प्रवदन्ति मनीविषः॥ मनु (४।४४), विष्णुधर्मसूत्र (४१।७६); 'मां' का अर्थ है मुझको एवं 'सः' का अर्थ 'वह बीव' और मांस शब्द (जिसमें दोनों मिले हैं) का अर्थ वह है जो ऊपर कहा गया है।

देने की बात कही है। शत० ब्रा० (१०।४।४) में आया है कि देव लोग अमर हो गये, क्योंकि उन्होंने प्रजापित की सम्मित से अग्नि चयन का उचित सम्पादन किया, यथा—३६० घरने वाली ईंटों, ३६० यजुष्मती ईंटों, तथा उन पर ३६ और ईंटों तथा १०,८०० लोकम्पृणा ईंटों से उसे सम्पादित किया। (१०।४।४।६) में आया है—'जो व्यक्ति विद्या द्वारा तथापित्र कर्मों द्वारा अमर होना चाहता है, वह इस शरीर से पृथक् होने पर अमर हो जायेगा'और पुनः (१०।४।४।१०) में आया है—'जो व्यक्ति इसे जानते हैं या जो यह पित्र कर्मे करते हैं, वे पुनः मरने के उपरान्त इस जीवन में आते हैं और जीवन में आने के उपरान्त अमर जीवन प्राप्त करते हैं; किन्तु वे लोग जो इसे नहीं जानते या इस पित्र कर्म का सम्पादन नहीं करते, मरने पर पुनर्जीवन प्राप्त करते हैं और वे मृत्यु का मोजन बार-वार वनते हैं।' तै० ब्रा० (३।२।८) में निचकेता की गाथा कही गयी है जो कठोपनिषद् से मिलती है (कुछ मन्त्र दोनों में समान हैं।) तै० ब्रा० में आया है कि मृत्यु ने निचकेता को तीन वरदान दिये, जिनमें तीसरा कठोपनिषद् से मिन्न है। वह तीसरा वरदान यह है—'मैं 'पुनर्मृत्यु' किस प्रकार दूर करूँ, इसकी मुझसे घोषणा करो।'' मृत्यु ने उससे नाचिकेत अग्नि घोषित का उपदेश किया, जिससे निचकेता पुनर्मृत्यु को दूर कर सका। और देखिए कौषी-तिक ब्रा० (२५।१) एवं वृ० उप० (१।२।७, १।५।२, ३।२।१० एवं ३।३।२)।

दुष्कृत्यों के प्रतिकार की प्राचीन भावना से ही सम्भवतः अच्छे कर्मों की यह भावना उठ खड़ी हुई कि इनको (अर्थात् सत्कर्मों को) दुष्कर्मों के विरोध में रखा जाय और दोनों को मानो तराजू में तोला जाय। शतपथब्राह्मण (१११२।७।३३) में आया है—'अव यह तराजू है, अर्थात् वेदी का दाहिना पार्श्व। वह वेदी का दाहिना पार्श्व छूकर बैठ जाय, वयोंकि, वास्तव में, वे उसे सामने के लोक में तराजू पर बैठाते हैं, और दोनों में जो ऊपर उठ जायेगा वह उसी का अनुसरण करेगा, चाहे वह अच्छा हो या बुरा। जो कोई इसे जानता है वह इस तराजू पर इस लोक में बैठता है और सामने के लोक में अर्थात् आगे के या परलोक में बैठने से छुकटकारा पा जाता है, क्योंकि यह सत्कर्म ही है जो ऊपर उठता है बुरा कर्म नहीं।

शतपथ इस निष्कर्ष पर पहुँच गया था कि मनुष्य की इच्छा (और उसी के अनुरूप उसका कार्य) पर ही यह निर्मर है कि उसे मृत्यू के उपरान्त कौन-सा लोक प्राप्त होगा। उसमें कथित है—'उसे ब्रह्म समझ कर सत्य का ही घ्यान करना चाहिए। अब यह पुरुष (मनुष्य) ही अधिकतर इच्छा है और अपनी इच्छा के अनुसार ही जब वह इस लोक से चलेगा तो सामने के (अर्थात् आगे के) लोक में भी वैसी इच्छा रखेगा।'

शतपथब्राह्मण (१०।१।४।४) में एक विचित्र वचन आया है जिसका सम्बन्ध यज्ञों से उत्पन्न उन शक्तियों से है जो कि सामने के (आगे अर्थात् परलोक) लोक में प्रकट होती है। इसमें आया है कि जो व्यक्ति नियमित रूप

४. ते य एवमेतिद्विदुर्ये वै तत्कर्म कुवंते मृत्वा पुनः सम्भवन्ति ते सम्भवन्त एवामृतत्वमि सम्भव-न्यथ य एवं न विदुर्ये वै तत्कर्म न कुवंते मृत्वा पुनः सम्भवन्ति त एतस्यैवान्नं पुनः पुनर्भवन्ति । शतपथन्ना० (१० ४।३।१०)।

४. अय हैषैव तुला यदिक्षणो वेद्यन्तः स यत्साधु करोति तदन्तवेद्यय यदसाधु तद्वहिवेदि। तस्माद्-दिक्षणं वेद्यन्तमिष्टस्पृश्येवासीत। तुलायां ह वा उमुिष्मिंल्लोक आद्याति यत्तरद्यंस्यति तदन्वेष्यति यदि साधु वाऽसाधु वेति। अय य एवं वेदास्मिन्हैव लोके तुलामारोहत्य मुिष्मिंल्लोके तुलाधानं मुच्यते। साधु-कृत्या हैवास्य यच्छिति न पापकृत्या। शतपथन्नाह्मण (११।२।७।३३)। यहां पर वेदि के दाहिने पाश्वं के किनारे को तुला का दण्ड कहा गया है। से अग्निहोत्र करता है वह परलोक में प्रातः एवं सायं भोजन करता है, दशं एवं पूर्णमास को करने वाला प्रत्येक पक्ष में भोजन करता है; चातुर्मास्यों (ऋतुओं वाले यज्ञ) को करने वाला सामने के लोकों में प्रति चार मासों के उपरान्त भोजन करता है; पशु-यज्ञ करने वाला प्रत्येक ६ मासों पर खाता है; सोम यज्ञ करने वाला एक वर्ष के उपरान्त भोजन करता है; अग्निचयन वेदिका का निर्माण करने वाला प्रत्येक सौ वर्षों पर इच्छा के अनुसार खाता है या एक बार खा लेने पर खाने की आवश्यकता नहीं समझता है।

शतपथब्राह्मण इस निष्कर्ष पर पहुँचा था कि प्रत्येक व्यक्ति अपने मन के अनुसार निर्मित लोक में जन्म लेता है। उसने यह दृढतापूर्वंक व्यक्त किया है कि जो देवों के लिए यज्ञ करता है वह उस लोक को नहीं प्राप्त करता है जिसे आत्मा के लिए यज्ञ करने वाला पाता है और आत्मा के लिए यज्ञ करने वाला व्यक्ति अपने शरीर से, पाप से, उसी प्रकार मुक्ति पाता है जिस प्रकार सर्प अपने केंचुल से पाता है (११।२।६।१३-१४)।

यह मान लेना होगा कि कमं एवं पुनर्जन्म सिद्धान्त सम्बन्धी स्पष्ट वक्तव्य का ऋग्वेद में अभाव है। ऋग्वेद का ७१३३ एक महत्त्वपूर्ण सूक्त है। प्रथम क्ष्म मन्त्रों में विस्ष्ठ ने अपने पुत्रों के विषय में कहा है। १०-१४ स्वयं विस्ष्ठ के लिए प्रयुक्त हैं जो या तो उनके पुत्रों द्वारा कथित हैं या एक अन्य मत से इन्द्र के साथ हुई बातचीत का एक अंश हैं। ये मन्त्र देवताख्यान युक्त हैं, रहस्यवादी हैं और व्याख्या के लिए अित किटन। १० वें मन्त्र में विस्ष्ठ के जन्म की ओर इंगित है जब कि मित्र एवं वरुण ने उन्हें विद्युत् के अतितेत्र के पास पहुँचते हुए देखा, और ऐसा कहा गया है कि अगस्त्य उन्हें (विस्ष्ठ को) लोगों के पास ले आये। यहाँ पर 'एकं जन्म' से ज्ञात होता है कि इस सूक्त में विस्ष्ठ के अन्य जन्म की ओर भी संकेत है। ११वें मन्त्र में विस्ष्ठ को उवंशी से उत्पन्न मित्र एवं वरुण का पुत्र कहा गया है और ऐसा आया है कि सभी देवों ने उन्हें एक पुष्कर (अन्तरिक्ष या कमल) में रखा। १२वां मन्त्र लाक्षणिक एवं रहस्यवादी होने के कारण महत्त्वपूर्ण है, क्योंकि यम द्वारा फैलाये गये वस्त्र को बुनने की इच्छा करते हुए विसष्ठ उवंशी से उत्पन्न हो गये। १३वें रलोज में आया है कि दोनों (मित्र एवं वरुण) ने वीज को एक घड़े में डाल दिया, जिसके मध्य से अगस्त्य निकले और विसष्ठ भी उत्पन्न हुए। १४वां मन्त्र प्रतृदों को सम्बोधित है और उनसे कहा गया है कि वे विसष्ठ के सम्मान में लग जायें जो उनके पास यज्ञ (कराने) के लिए आयेंगे। यह, ऐसा प्रतीत होता है, विसष्ठ का दूसरा जन्म है।

प्रो० आर० डी० रानाड ने अपने ग्रन्थ 'कांस्ट्रिक्टव सर्वे आव दि उपनिषदिक फिलॉसॉफी' (पृ० १४५-१४६) में ऋग्वेद के कुछ मन्त्रों पर निर्मर हो कर यह कहने का प्रयास किया है कि वैदिक ऋषियों ने पुनर्जन्म की ओर संकेत किया है (पृ० १४७)। किन्तु प्रो० रानाडे ने (उसी पृष्ठ पर) स्वयं यह माना है कि ऋग्वेद के अधिकांश माग में पुनर्जन्म की मावना का सर्वथा अम व है। स्थानामाव से हम उनके तकों की जांच यहाँ नहीं कर पायेंगे। पूर्ण जानकारी के लिए देखिए मूल ग्रन्थ, पृ० १५३७-१५४८।

श्री जे एस करन्दीकर ने (पूना-निवासी, जो लोकमान्य तिलक के कट्टर शिष्य हैं) अपने ग्रन्थ 'गीता-तत्त्व मञ्जरी, (मराठी में, १६४७) में यह दर्शाया है कि पुनर्जन्म का सिद्धन्त वैदिक संहिताओं में पाया जाता है और इस विषय में उन्होंने ऋ वेदीय चार ऋचाओं (१०१४।८, १०१६।३ एवं ५ तथा १०।१३५।६, का आश्रय लिया है। किन्तु उनकी घारणा निर्मूल है। उन्होंने ऋचाओं का जो अर्थ लगाया है, वह ठीक नहीं है। विशेष तर्क एवं विवेचन के लिए देखिए इस ग्रन्थ का मूल पृ० १५४२ से पृ० १५४४ (खण्ड ५)।

तैं सं (राहा१०।र) में एक मनोरम वचन आया है— जो व्यक्ति किसी ब्राह्मण को घमकी देता है वह इसके लिए एक सौ वर्षों तक प्रायश्चित्त करेगा), जो उसे पीटता है वह एक सहस्र वर्षों तक (प्रायश्चित्त करेगा), जो ब्राह्मण का रक्त गिरायेगा वह उतने वर्षों तक अपने पितरों के लोक को चहीं जानेगा जितने मिद्दीं के कण

रक्त से सनकर एक पिण्ड के रूप में बन जायेंगे। अतः व्यक्ति न तो ब्राह्मण को वमकी दे, न पीटे और न उसके शरीर से रक्त गिरने दे, क्योंकि वैसा करने से उतना ही पाप होता है। इस वचन से ऐसा नहीं प्रतित होता है कि इस वचन के प्रणयन के काल तक केवल पितृलोक की मावना ही बन सकी थी, जैसा कि इयूशन ने अपने ग्रन्थ 'फिलॉसॉफी आव उपनिषद' (पृ० ३२४) में लिखा है। वास्तव में, ऋग्वेद में देवयान एवं पितृयाण की कल्पना प्रवल हो चुकी थी। ऋग्वेद के अनुसार अधिक लोग यम के राज्य पितृलोक में जायेंगे, केवल थोड़े से देवयान द्वारा देवों के लोक में जायेंगे। यह वचन इस विषय में अधिक महत्त्वपूर्ण है कि एक अति घातक पाप के फलस्वरूप पापी को एक सहस्र वर्षों तक या कई सहस्रों वर्षों तक दुःख भोगना पड़ता था, अतः उसे कई जीवनों तक जन्म लेना पड़ता था, क्योंकि मानव की आयु सौ वर्ष होती है (ऋ० १०।१६१।४=अयर्व० ३।११।४; ऋ० १।८६।६=वाज० सं० २५।२२)। उपर्युक्त वचन के आधार पर गौतमधर्मसूत्र ने व्यवस्था दी है कि कोघ में आकर ब्राह्मण को वमकी देने से सौ वर्षों तक स्वर्ग का द्वार अवरुद्ध हो जायेगा (या नरक में जाना होगा), उसे पीटने से एक सहस्र वर्षों तक तथा उसके शरीर से रक्त निकालने पर उतने वर्षों तक स्वर्ग-द्वार अवरुद्ध रहेगा जितने मिट्टी के कणों से एक रक्तरंजित पिण्ड वन जायेगा। मनु (११।२०६-७) ने इसे यों समझा है कि ब्राह्मण के विरुद्ध किये गये दुष्कमीं से अभियोगी को कम से १००, १००० या सहस्रों वर्षों तक नरक में रहना पड़ेगा।

मनुष्य अपने कमों एवं आचरण से अपना भविष्य वनाता है, इस सिद्धान्त की शिक्षा वृह० उप० (४।४।४-७) में मिलती है — "जो जैसा आचरण करता है, वह वैसा ही होगा, अच्छे कमों वाला अच्छा (जन्म) पायेगा, दुष्कमों वाला बुरा (जन्म) पायेगा; पुण्य कमों से पुण्य (पिवत्र) होता है। दुष्कमों से बुरा। यहाँ वे कहते हैं— 'मनुष्य काममय है, उसकी जैसी कामना होगी वैसी ही उसकी इच्छा-शिक्त होगी, उसकी जैसी इच्छा होगी वैसा ही उसका कमें होगा, और जो कुछ कमें वह करता है वैसा ही वह होगा वैसा ही फळ वह प्राप्त करेगा।" इस पर एक क्लोक आया है—'जिस किसी से मनुष्य का मन एवं सूदम देह संलग्न रहता है उसी के पास अपने कमों के फलों के साथ वह जाता है, और जो कुछ कमें वह इस लोक में करता है उसका फळ प्राप्त करने के उपरान्त वह पुनः उस लोक से (जहाँ वह फळ-प्राप्त के कारण कुछ काल के लिए गया था), कमें लोक में आ जाता है; इतनी बात उस व्यक्ति के लिए है जो कामयमान (अर्थात् जो कामनाओं या इच्छाओं में डूबा हुआ है) है; अव अकामयमान के विषय में—; जो व्यक्ति कामरहित है, निष्काम है, जिसके काम झान्त हो गये हैं, जो स्वयं आत्मकाम (स्वयं अपनी इच्छा) है उसके प्राण कहीं और नहीं जाते, वह स्वयं ब्रह्म होने के कारण ब्रह्मलीन हो जाता है। इस बात पर एक क्लोक है—'जब मनुष्य के हृदय में स्थित सभी काम दूर हो जाते हैं, तो वह जो मत्यं है, अमृत हो जाता है, यहीं इसी शरीर में वह ब्रह्म की प्राप्ति कर लेता है।" उपर्युक्त बचन में कम यों है—काम, इच्छा जाता है। इसी शरीर में वह ब्रह्म की प्राप्ति कर लेता है।" उपर्युक्त बचन में कम यों है—काम, इच्छा

६. स वा अयमात्मा ब्रह्म विज्ञानमयो मनोमय ... इति । यथाकारी यथाचारी तथा भवति साधुकारी साधुभंवति पापकारी पापो भवति पुष्यः पुष्येन कर्मणा भवति पापः पापेन । अथो खल्वाहुः । काममय एवायं
पुरुष इति । स यथाकामो भवति तत्कनुर्भवति यत्कनुर्भवति तत्कमं कुकते यत्कमं कुकते तविभसम्पद्यते । तदेव
दलोको भवति । तदेव सक्तः सह कर्मणैति लिङ्ग मनो यत्र निषक्तमस्य । प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यिक्वंचेह
करोत्ययम । तस्माल्लोकात्पुनरैत्यस्म लोकाय कर्मणे । इति न कामयमानः । अथा कामयमानो "योऽकामो निष्काम
आप्तकाम आत्मकामो न तस्य प्राणा उत्कामन्ति ब्रह्मैव सन्ब्रह्माप्येति । तदेष क्लोको भवति । यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते
कामा येऽस्य हृदि स्थिताः । अथ मत्योंऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समदनुते ॥ " यु० उप० (४।४।५-७) ।

एवं कमें। इस विषय में देखिए ड्यूशन (फिलॉसॉफी आव दि उपनिपद्स, पृ० ३४८) एवं जेराल्ड हर्डं ('इज गॉड एविडेण्ट', पृ० ३४) की भावभीनी टिप्पणियां।

उपर्युक्त वचन के पहले एवं उपरान्त कई उदाहरण आये हैं, जिनमें दो यहाँ दिये जा रहे हैं, जिससे यह बात व्यक्त हो जायगी कि आत्मा किस प्रकार एक शरीर से दूसरे शरीर में जाता है। 'जिस प्रकार एक जिनगा घास के एक अंकुर के पोर पर पहुँचने के उपरान्त दूसरे अंकुर के पास पहुँचने की गित करता है, उसकी ओर अपने को खींच लेता है और उस पर अपने को अवस्थित कर लेता है, उसी प्रकार यह (जीव का) आत्मा मृत्यु पर अपने शरीर को त्याग कर, अविद्या को हटाता हुआ, दूसरे शरीर की ओर पहुँचता हुआ उसकी ओर अपने को खींच लेता है और उसी में अपने को अवस्थित कर लेता है' (बृ॰ उप॰ ४।४।३)। दूसरा उदाहरण यह है—'जिस प्रकार सर्प का केंचुल पिपीलिका के टूह पर मरा हुआ एवं फेंका हुआ गहता है, उसी प्रकार यह शरीर पड़ा रह जाता है और तब आत्मा, शरीर रहित, अमरात्मा हो जाता है और केवल ब्रह्म होता है।

यह सम्पूर्ण वचन (बृ० उप० ४।४।४-७) सबसे मुख्य, प्राचीन एवं स्पष्ट वचन है और उपनिषदों में पाये जाने वाले पुनर्जन्म के सिद्धान्त पर प्रमूत प्रकाश डालता है। इसी प्रकार के अन्य वचन भी हैं। याज्ञवल्क्य एवं आर्त-भाग की कथा के अन्त में (जहाँ याज्ञवल्क्य ने आर्तभाग से एकान्त में मृत्यु के उपरान्त होने वाली अवस्था के विषय में बातें की हैं) उपनिषद में आया है—'उन्होंने जो कहा वह केवल कर्म था, उन्होंने जिसकी प्रशंसा की, वह कर्म ही है। व्यक्ति अच्छे कर्मों से अच्छा होता है और दुष्कर्मों से बुरा होता है' (बृ० उप० ३।३।१३)।

ये दोनों ऐसे मौलिक वचन हैं जो पुनर्जन्म के सिद्धान्त के आवार में पड़े तर्क एवं उद्देश्य की व्याख्या उपस्थित करते हैं।

उपर्युक्त दोनों उक्तियों का सारांश यह है कि इस जीवन में किये गये कर्म एवं आचारण मनुष्य के मावी जीवन का निर्माण करने वाले होते हैं और वर्तमान जीवन मनुष्य द्वारा अतीत जीवन या जीवनों में किये गये कर्मों या व्यवहार का फल है। किन्तु कर्म एवं आचरण (व्यवहार) मनुष्य की इच्छा (संकल्प) पर निर्मर रहते हैं और यह संकल्प (या इच्छा) कामनाओं के कारण ही जागता है। मनुष्य की कई कामनाएँ हो सकती हैं, वह उनमें कुछ को दबा सकता है, किन्तु कुछ कामनाओं की निष्पत्ति अथवा सिद्धि के लिए वह संकल्प ले सकता है। अतः कामनाएँ (अथवा केवल 'काम') संकल्प (या इच्छा), कर्मों एवं आचरण का आघार (मूल या जड़) है और अन्ततोगत्वा वही जन्मों एवं मरणों के चक्र (जिसे संसार कहा जाता है) के मूल में भी है। इसी से शंकराचार्य ने 'यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा' (बृ० उप० ४।४।७) का अनुसरण करते हुए कहा है— 'कामो मूल संसारस्य' अर्थात् काम संसार का मूल है।

बृहदारण्यकोपिनपद् (६।२) में एक अन्य महत्त्वपूर्ण वचन है। वहाँ आरुणि के पुत्र स्वेतकेनु के बारे में एक क्या आयो है। स्वेतकेनु अपनी विद्या के घमण्ड में चूर पञ्चालों के समा-भवन में आये और वहाँ पर नौकरों द्वारा सेवा पाते हुए प्रवाहण जैविल (एक क्षत्रिय या राजकमार) को देखा। स्वेतकेनु को देख लेने पर राजकुमार ने उनसे पूछा—'क्या आपने अपने पिता से शिक्षा पायी है?' जब स्वेतकेनु ने 'हाँ' कहा तो राजकुमार ने उनसे पाँच प्रश्न किये; यथा—(१) क्या आप यह जानते हैं कि जब मनुष्य यहाँ में जाते हैं तो वे किस प्रकार विभिन्न दिशाओं को जाते हैं?; (२) क्या आप यह जानते हैं कि वे किस प्रकार यहाँ लीट आते हैं?; (३) क्या आप यह जानते हैं कि सामने वाला लोक किस प्रकार बहुत लोगों द्वारा वार-बार जाने पर भी मर नहीं पाता?; (४) क्या आप यह जानते हैं कि सामने वाला लोक किस प्रकार बहुत लोगों द्वारा वार-बार जाने पर भी मर नहीं पाता?; (४) क्या आप यह जानते हैं कि किस कृत्य की आहुति पर जल मानव वाणी से युक्त हो जाते हैं, उठ पड़ते हैं और बोल उठते हैं?; (४) क्या आप देवयान एवं पितृयाण नामक मार्गों की पहुँच को जानते हैं? (अर्थात् क्या आप उन कर्मों को

जानते हैं जिनके द्वारा मनुष्य देवयान एवं पितृयाण नामक मागों में जा सकते हैं ?), क्योंकि हमने एक ऋषि को यह कहते सुना है--'मैंने मनुष्यों के लिए दो मार्गों की बात सुनी है, जिनमें एक पितरों की ओर जाता है और दूसरा देवों की ओर; इन्हीं दोनों मार्गों पर सारा संसार जो कुछ भी पिता (आकाश) एवं माता (पृथिवी) के बीच रहता है, चलता है। "इन सभी प्रश्नों के विषय में श्वेतकेतु ने कहा कि वे कुछ नहीं जानते । राजकुमार ने आतिथ्य दिया, किन्तु स्वेतकेतु दौड़ कर अपने पिता के पास गये और यह जानना चाहा कि कैसे उन्होंने कह दिया था कि उन्होंने सब कुछ पढ़ा दिया है, जब कि एक राजन्य द्वारा पूछे गये पाँच प्रश्नों में एक का भी उत्तर नहीं दिया जा सका। उनके पिता ने कहा कि उन्होंने सब कुछ, जो उन्हें ज्ञात था, पढ़ा दिया था, वे स्वयं इन प्रश्नों का उत्तर नहीं जानते। वे राजक्मार के पास गये, जिसने उन्हें दान से सम्मानित किया। आरुणि को धन नहीं चाहिए था, उन्होंने प्रश्नों का उत्तर चाहा। राजकुमार ने कहा--'शिष्य के रूप में आइए'। आरुणि (गौतम) ने कहा कि वे शिष्य के रूप में ही आये हैं। राजकुमार ने कहा कि जो विद्या मैं पढ़ाऊँगा वह किसी ब्राह्मण के पास इसके पूर्व नहीं थी। इसके उपरान्त उन्होंने (राजन्य या क्षत्रिय अथवा राजकुमार ने) श्वेतकेतु को पाँचों प्रश्नों का उत्तर संक्षेप में दिया जो इस प्रकार है--पाँच अग्नियाँ (लाक्षणिक रूप में) हैं, स्वर्ग, वर्षा के देव, पृथिवी, पुरुष एवं नारी और पाँच आहुतियाँ हैं-श्रद्धा, सोम (चन्द्र), वर्षा, अन्न एवं बीज। यह चौथे प्रश्न का उत्तर हुआ। पहले एवं पाँचवें प्रश्नों का उत्तर इस वक्तव्य में है- कुछ लोग देवों के मार्ग से, कुछ लोग पितरों के मार्ग से जाते हैं किन्तु अन्य (यया-कीड़े-मकोड़े, मक्षियाँ आदि) लोगों के लिए कोई मार्ग नहीं है (वे केवल जीते हैं और मर जाते हैं)। देखिए बु॰ उप॰ (६।२।१५-१६)। दूसरे एवं तीसरे प्रश्नों का उत्तर उसी प्रकार है, यथा-जो लोग पित्याण से जाते हैं वे इस पृथिवी पर लौट आते हैं और जो ब्रह्म के पास जाते हैं वे लौट कर नहीं आते, इसी से वह लोक भर नहीं पाता।

छा० उप० (१।३।२) में ये प्रश्न कुछ सिन्न रूप से पूछे गये हैं—(१) क्या आप जानते हैं कि यहाँ से लोग किस स्थान को जाते हैं; (२) वे कैसे लौटते हैं?; (३) क्या आप जानते हैं कि देवों का मार्ग एवं पितरों का मार्ग कहाँ अलग-अलग होता है?; (४) लोक भर क्यों नहीं जाता?; (१) पाँचवीं आहुति में जल को मनुष्य क्यों कहा जाता है? इनके उत्तर बृह० उप० एवं छा० उप० में एक-से नहीं हैं, यद्यपि वे पर्याप्त रूप में एक-दूसरे से मिलते-जुलते हैं। अग्नि के पाँच अंग हैं, इंधन, धूम, ज्वाला, जलते कीयले (अंगारे) एवं स्फूलिंग। छा० उप० (१।१०।४-६) एवं बृह० उप० (६।२।६-१३) में अग्नियाँ एक ही हैं, किन्तु उनके अंगों में थोड़ा

७. देवयान एवं पितृयाण के विषय में जो प्रश्न बृह० उप० (६।२।२) में पूछा गया है उसका रूप यों है : बेत्थो देवयानस्य वा पथः प्रतिपदं पितृयाणस्य वा । यत्कृत्वा देवयानं वा पन्थानं प्रतिपद्यन्ते पितृयाणं वा। अपि हि न ऋषेवंचः श्रुतम-दे सृती अञ्गणवं पितृणामहं देवानामृत मर्त्यानाम् । ताम्यामिदं विश्व- क्षेत्रसम्मेति यदन्तरा पितरं मातरं च। इति । द्वे सृती...' नामक पद ऋ० (१०।६६।१५) एवं तै० बा० (१।४।२-३) में पाया जाता है। द्योः (स्वगं) एवं पृथिवी को क्रम से पिता एवं माता कहा गया है (ऋ० १।१६४।३१ एवं १।१६१।६) ।

म. इस विद्या को 'पञ्चारिनविद्या' कहा जाता है। इस उपनिषद में 'राजन्य' शब्द राजकुमार के लिए प्रयुक्त हुआ है, जिसका अर्थ है, केवल क्षत्रिय , जैसा कि पुरुषसूक्त, (१०।६०।१२) में आया है, न कि 'राजा'।

अन्तर है; मिलाइए, उदाहरणार्थ, बृह० उप० (६१२१११) एवं छा० उप० (४१३१६)। छा० उप० में प्रयस्त्र प्रश्न के उत्तर में दोनों मार्गों का उल्लेख है। दूसरे प्रश्न का उत्तर छा० उप० (४११०८) में है। चन्द्र तक पहुँचने पर मार्ग पृथक्-पृथक् हो जाते हैं। (तीसरे प्रश्न का उत्तर), जैसा कि छा० उप० (४११०१२ एवं ४-४) में आया है। चौथे प्रश्न का उत्तर छा० उप० (४११०८) में है। पाँचवें प्रश्न का उत्तर 'पंचािन-विद्या' की उक्ति द्वारा दिया गया है।

आगे कुछ और कहने के पूर्व इस विषय में कुछ लिख देना आवश्यक प्रतीत होता है कि शरीर के मरने के उपरान्त क्या होता है अथवा क्या सम्भव हो सकता है। इस विषय में तीन सम्भावनाएँ हैं, यथा-(१) सम्पूर्ण विलोप, (२) स्वर्ग या नरक में अनन्त प्रतिकार (बदला, अर्थात् फल मोगना), एवं (३) पुनर्जन्म । जो लोग आत्मा की अमरता में विश्वास नहीं करते वे प्रथम मत का प्रतिपादन करते हैं। प्राचीन भारत में भी, जैसा कि कठोपनिषद् (१।२०) ने प्रमाण दिया है, कुछ लोग मृत्यूपरान्त आत्मा के अतिजीवन (जीते रह जाने) में शंकाएँ रखते थे। जो लोग अतिजीवन (सरवाइवल) में विश्वास नहीं कस्ते वे अन्य प्रश्नों से व्यामीहित अथवा चिन्तित नहीं होते । अतः मृत्यु के उपरान्त वाला अति जीवन-सम्बन्धी प्रश्न सबसे महत्वपूर्ण है अर्थात् क्या भौतिक शरीर की मृत्यु के उपरान्त व्यक्ति (या उसका आत्मा या उसका कोई अपनापन) का कोई चिह्न बचा रहता है ? क्वेताक्वतरोपनिषद् का प्रथम मन्त्र चार समस्याएँ उपस्थित करता है—(१) क्या ब्रह्म ही कारण है॰?; (२) हम कहाँ से आते हैं ?; (३) हमें कीन पालता है ? तथा (४) हम कहाँ जा रहे हैं ? जो लोग ईश्वर ,स्वर्ग एवं नरक में विश्वास करते हैं उनमें बहुत-से लोग आत्मा के पूर्वास्तित्व में विश्वास नहीं करते, वे केवल उत्तरास्तित्व (पःचात् वाले अस्तित्व) में विश्वास करते हैं। वे ऐसा विश्वास करते हैं कि यदि व्यक्ति इस जीवन में सदाचारी है तो उसे स्वर्ग में आनन्द का अनन्त जीवन प्राप्त होगा, और जो पापमय जीवन विताता है वह मृत्यु के उपरान्त नरक में सदा के लिए निवास करेगा । बाइबिल एवं कुरान में विश्वास करने वाले ऐसा विश्वास करते हैं, और उनकी दृष्टि में सुकृत (साधुता, धर्माचरण या सदाचार) केवल ईश्वर की इच्छा के प्रति श्रद्धा रखने में है (जैसा कि वाइबिल या कुरान में 'इलहाम' या अन्तःप्रेरणा के रूप में व्यक्त है)। बहुत कम लोग प्रथम सम्मावना, अर्थात् सम्पूर्ण नाश (विलोप) वाले सिद्धान्त को स्वीकार करते हैं, क्योंकि इससे मनुष्य की कामनाओं से विरोध उठ खड़ा होता है, क्योंकि व्यक्ति सोचता है कि उसने इस जीवन में जो कुछ मानसिक एवं आध्यात्मिक रूप में कमाया है वह बिना कुछ चिह्न छोड़े सर्वथा विलुप्त नहीं हो सकता। दूसरी सम्मावना अनन्त पुण्यफल या पापफल मोगने की ओर इंगित करती है, और इसमें बहुत लोग विश्वास नहीं करते, विशेषतः जब वे सोचते हैं कि जीवन तो अल्प होता है और

दे. छा० उप० (५११०१४) : 'आकाशाच्चन्द्रमसमेष सोमो राजा तहेवानामम्नं तं देवा भक्तित्तं एवं बृ० उप० (६१२१६): ति चन्द्रं प्राप्याम्नं भवन्ति तांस्तत्र देवाः .. भक्षयन्ति । वे० सू० (३१११७) में इनका विवेचन है (भावतं वानात्मवित्वात्त्रयाहि दर्शयति), उसमें आया है कि शब्दों (देव उन्हें लाते हैं, इनका विवेचन है (भावतं वानात्मवित्वात्त्रयाहि दर्शयति), उसमें आया है कि शब्दों (देव उन्हें लाते हैं, 'भक्षयन्ति') को शाब्दिक अर्थ में नहीं लेना चाहिए प्रत्युत लाक्षणिक अर्थ में । वास्तव में, कहने 'भक्षयन्ति') को शाब्दिक अर्थ में नहीं लेना चाहिए प्रत्युत लाक्षणिक अर्थ में । वास्तव में, कहने 'भक्षयन्ति') को शाब्दिक अर्थ में नहीं लेना चाहिए प्रत्युत लाक्षणिक अर्थ में । वास्तव में, कहने 'भक्षयन्ति') को शाब्दिक अर्थ में है कि देवों को उनका साथ अच्छा लगता है जो लोग यज्ञ करते हैं, क्योंकि छा० उप० का तात्पर्य यह है कि देवों को उनका साथ अच्छा लगता है और न पीते हैं, किन्तु वे अभृत को देल कर अवश्य सन्तुस्ट होते हैं।"

उसी में किये गये सत्कर्मों या दुष्कर्मों के लिए स्वर्ग या नरक में अनन्त वास करना पड़ता है। अतः अपेक्षाकृत अधिक लोग तीसरी सम्भावना में विश्वास करते हैं, क्योंकि इसमें मौतिक मृत्यु के उपरान्त किसी-न-किसी हम में एवं किन्हीं वातावरणों में आत्मा के सतत अस्तित्व का संकेत मिळता है।

उपर्यक्त उपनिषद्-वचन यह प्रदर्शित करने के लिए पर्याप्त है कि पुनर्जन्म का सिद्धान्त किस प्रकार उपनिषद्-काल में अपना रूप घारण कर रहा था। ऋ वेद में देवयान एवं पितृयान नामक दो मार्ग विदित थे और यह भी ज्ञात था कि स्वर्ग में आनन्द एवं आह्लाद प्राप्त होते हैं , किन्तु ऋग्वेद से यह नहीं ज्ञात हो पाता कि स्वगं के आनन्दों की क्या अविघ थी और न वहाँ पुनर्जन्म सम्बन्धी सिद्धान्त के विषय में कोई स्पष्ट एवं निश्चित उर्वित ही मिलती है। ब्राह्मण ग्रन्थों में दोनों मार्गों की और बहुवा संकेत किया गया है और इस घारणा की ओर भी निर्देश मिलता है कि मनुष्य को कई बार मरना होगा (पुनर्जन्म); किन्त तथापि सत्कर्मों एवं दुष्कर्मों पर आघारित पुनर्जन्म के विषय में कोई स्पष्ट एवं निश्चित सिद्धान्त नहीं मिलता। अत्यन्त स्पष्ट (और सम्भवतः अत्यन्त आरम्भिक) वक्तव्य वृह० उप० के दो वचनों (३।३।१३ एवं ४।४।५-७) में है जो पुनर्जन्म के सिद्धान्त के उद्गम पर प्रकाश डालते हैं। ये दोनों वचन याज्ञवल्क्य से सम्बन्धित हैं और उन्होंने ही दढ़तापूर्वक कहा है कि अपने कमों के फलस्वरूप ही मनुष्य नये जन्म प्रहण करता है। इन दोनों वचनों में देवयान एवं पित्याण का कोई उल्लेख नहीं है। किन्तु बहु० उप० (६।२।१६) एवं छा० उप० (४।१०) ने पुनर्जन्म के दो मार्गों की चर्चा की है और उनके लिए जो कीटों एवं मिक्सियों के रूप में जन्म लेते हैं. तीसरे स्थान की बात कही है। यह दो मार्गों दाले सिद्धान्त के आगे का मार्ग है, क्योंकि इसमें एक और मार्ग जोड़ दिया गया है। एक अन्य अन्तर भी पाया जाता है। छान्दोग्योपनिषद् (४।१०।४) में आया है कि वैसे लोग, जो यज्ञ करते हैं, जन-कल्याण का कार्य करते हैं तथा दान देते हैं, चन्द्रलोक जाते हैं और जब उनके सत्कमों के फल समाप्त हो जाते हैं तो वे उसी मार्ग से लौट आते हैं जिससे वे चन्द्रलोक गये थे (अर्थात् चन्द्र से आकाश, तब वायु, धूम्र, कुहरा, वादल एवं वर्षा के मार्ग से लौटते हैं) और पुनः किसी माता के पेट से जन्म लेते हैं। इससे विदित होता है कि जो लोग यज्ञ आदि करते हैं उन्हें दो प्रतिकार (बदले) मिलते हैं, यथा-बहुत काल तक चन्द्रलोक में निवास तथा इस पृथिवी पर पुनर्जन्म।

छा० उप० की मौति प्रश्न उ० में भी वही सिद्धान्त आया है, किन्तु यहाँ सूर्यलोक के निवास की भी बात आयी है, यथा—"संवत्सर वास्तव में प्रजापित का है, इसके दो मार्ग हैं—दक्षिणी एवं उत्तरी । जो लोग यज एव जन-काण के कार्य को आवश्यक समझ कर सम्पादित करते हैं वे चन्द्र को ही अपने भावी लोक के रूप में प्र. प्र करते हैं, और वे ही इस लोक को फिर लीट आते हैं। अतः जो ऋषि सन्तान की कामना रखते हैं दक्षिणी मार्ग को अपनाते हैं। जो ऋषि तप, ब्रह्मचर्य, श्रद्धा एवं ज्ञान के द्वारा आत्मा का ज्ञान प्राप्त कर लेते हैं वे उत्तरी मार्ग से सूर्य की ओर जाते हैं, जो प्राणों का आयतन है, अमृत है, मय से मुक्त है, यह सर्वोच्च एवं अन्तिम लक्ष्य है। यहाँ से वे लौटते नहीं, यहाँ अन्य पदार्थों के लिए निरोध है। इस पर एक क्लोक है (ऋ० १।१६४।१२)—"कुछ लोग उसे पाँच पाँवों वाले (पाँच ऋपुओं), बारह रूपों वाला (१२ महीनों) पिता कहते हैं, सर्वोच्च स्वर्ग में वर्षा का दाता कहते हैं, अन्य लोग कहते हैं कि ऋषि नीचे के अर्घ माग में सात पहियों वाले (घोड़ों या सूर्य की किरणों) एवं छह तीलियों (अरों) वाले रच में रखा जाता है।" ऋग्वेद का यह मन्त्र सम्भवतः उन दो मार्गों के लिए उद्धृत किया गया है जो प्रतीक के रूप में वर्ष के दो मार्गों को बताते हैं। ऋग्वेद के इस मन्त्र का प्रथम अर्घ भाग सूर्य की ओर संकेत करता है जो कि स्वर्ग के सर्वोच्च अर्घमाग में अवस्थित है और सम्भवतः दूसरा अर्बमाग स्वर्ग के उस माग्न को बताता

है जो नीचे है और उसमें छ: तीलियाँ हैं अर्थात् दिक्षणायन के ६ मास हैं) इयू बान (फिलांसॉफी आव दि उपनिषद्स, पू० ३३८) ने स्पष्ट रूप से कहा है कि ऋ० (१।१६४।१२) का दो मागों से कोई सम्बन्ध नहीं है। यह द्रष्टस्य है कि ऋग्वेद के इस मन्त्र के पूर्व (१।१६४।११) ऋत (वर्ष या सूर्य) के पहिये को द्वादबार (१२ अरों या तीलियों वाला या १२ महीनों वाला) कहा गया है, अतः जब पडरे (छह अरों या तीलियों वाला) का उल्लेख ऋ० (१।१६४।१२) में हुआ है तो यह ६ महीनों का द्योतक हो सकता है।

कौषीतिक उप० (१।२-३) ने देवयान एवं पितृयाण का उल्लेख तो किया है किन्तु कीड़ों-मकोड़ों, पिक्षयों आदि के तीसरे स्थल का नहीं, प्रत्युत ऐसा कहा है कि कीड़े-मकोड़े आदि उसी मार्ग से लौटते हैं जिस मार्ग से मनुष्य । वृह० उप० एवं छा० उ० ने चन्द्रलोक को ऐसा स्थल माना है जहाँ से दो मार्ग पृथक-पृथक हो जाते हैं, किन्तु कीषीतिक उप० ने अपने उल्लेख में देवयान के मार्ग के विश्वाम-स्थलों (स्टेशनों) को पितृयाण-मार्ग के प्रतिलोमों के रूप में रख दिया है। कौषीतिक उप० ने चन्द्र तक के सभी आरिम्मक विश्वाम-स्थलों को छोड़ दिया है और सभी पुनर्जन्म लेते हुए जीवों का चन्द्र तक जाना कहा है। अन्य अन्तर भी हैं, जिन्हें हम यहाँ नहीं दे रहे हैं।

इयूशन महोदय (फिलॉसॉफी आव दि उपनिषद्स, पृ० ३१८) ने लिखा है कि ऋग्वेद (१०।८८।१५) में उल्लिखित दो मार्ग दिन एवं रात्रि के द्योतक हैं, किन्तु बात वास्तव में ऐसी नहीं है। पितृयाण मार्ग का उल्लेख ऋ० (१०।२।७) में हुआ है (अग्न पितृयाण मार्ग को मली-भीति जानती है), और भी हि मृत्यु, अन्य मार्ग से जाओ, जो तुम्हारा है और देवयान से मिन्न हैं (ऋ० १०।१८।१)। ये दोनों मंत्र स्पष्ट रूप से सिद्ध करते हैं कि ऋग्वेदीय ऋषियों को देवयान एवं पितृयाण के मार्गों का ज्ञान अवस्य था। अतः ऋ० (१०।८८।१६) में विणत दोनों मार्ग देवयान एवं पितृयाण हैं न कि दिन एवं रात्रि जैसा कि इयूशन महोदय ने लिखा है। देखिए शतपथन्नाह्मण (१२।८।१।२१ एवं १।६।३।१-२)। देवयान कभी-कभी ऋग्वेद में बहुवचन में प्रयुक्त हुआ है, यथा—३।४८।६, ७।३८।८, ७।७६।२, १०।६१।६, १०।६८।११। ऋ० (१०।१६।८) में ऐसा आया है कि यम ने ऋषि के पूर्वपुरुषों के साथ आहुतियों का आनन्द लिया और ऋ० (१।१५४।४) में यम से प्रार्थना की गयी है कि वे सदाचारी एवं तपस्वी पितरों में सम्मिलित हो जाये। शत० न्ना० (१३।८।६।६) में आया है कि पितरों का द्वार दक्षिण में है और दोवों एवं मनुष्यों का उत्तर में (शत० न्ना० १।२।६।१७ एवं १२।४।२।१५)। अथवंवेद (१५।१२।४) ने देवयान एवं पितृयाण मार्गों का उल्लेख किया है।

कीपीतिक उप० (१) ने आरुण के पुत्र श्वेतकेतु को चित्र गार्म्यांगण द्वारा पढ़ायी गयी पञ्चािमविद्या के माग के रूप में दो मागों के सिद्धान्त को निगृह हंग से व्यक्त किया है। हम इसे स्थानामान से यहीं
छोड़ते हैं, केवल एक उक्ति को महत्वपूर्ण समझ कर उद्धृत किया जा रहा है—'उसने (चित्र ने) कहा कि
छोड़ते हैं, केवल एक उक्ति को महत्वपूर्ण समझ कर उद्धृत किया जा रहा है—'उसने (चित्र ने) कहा कि
छोड़ते हैं, केवल एक उक्ति को महत्वपूर्ण समझ कर उद्धृत किया जा रहा है—'उसने (चित्र ने) कहा कि
छोड़ते हैं, केवल एक उक्ति को महत्वपूर्ण समझ कर उद्धृत किया जा रहा है। सच है, चन्द्र ही
हो जाता (वढ़ जाता) है, कृष्ण पक्ष में चन्द्र उन्हें पुनः जन्म लेने के िलए भेज देता है। सच है, चन्द्र ही
स्विंगिक लोक का द्वार है। यदि कोई चन्द्र को नहीं अपनाता है (अर्थात् यहाँ के जीवन से असन्तुट है),
स्विंगिक लोक का द्वार है। यदि कोई चन्द्र को नहीं अपनाता है (अर्थात् यहाँ के जीवन से असन्तुट है),
चन्द्र उसे मुक्त कर देता है। किन्तु यदि कोई असन्तुट नहीं है तो चन्द्र उसे वर्षा के रूप में यहाँ भेज
चन्द्र उसे मुक्त कर देता है। किन्तु यदि कोई असन्तुट नहीं है तो चन्द्र उसे वर्षा के रूप में यहाँ भेज
चन्द्र उसे मुक्त कर देता है। किन्तु यदि कोई असन्तुट नहीं है तो चन्द्र उसे वर्षा के रूप में देवयान
सर्प या मनुष्य या किसी अन्य के रूप में विभिन्न स्थानों में जनम लेता हैं (११२)। पुनः (११३) में देवयान
सर्प या मनुष्य या किसी अन्य के रूप में विभिन्न स्थानों में जनम लेता हैं (११२)। पुनः (११३) में देवयान
का उत्लेख है, और (११४) में ऐसा आया है—'सत्कर्मों एवं दुक्तमों से मुक्त हो कर वह जो ब्रह्मविद् है,
केवल ब्रह्म की ओर बढ़ता है।'

कठोपनिषद् (१।६-७) में निषकेता को यम ने ब्रह्मविद्या का रहस्य बताया है और यह भी बताया है कि मृत्यु के उपरान्त आत्मा का क्या हो जाता है—कुछ लोग दैहिक अस्तित्व के लिए माता के गर्भाशय में चले जाते हैं और अन्य लोग अपने कमों एवं विद्या के अनुसार वृक्षों की यून्हियों (स्थाणुओं) में परिवर्तित हो जाते हैं।

बृ॰ उप॰ (६।२।१४-१६) एवं छा॰ उप॰ (५।३।१० आदि) में देवयान एवं पितृयाण मार्गों से जाने वाले लोगों का उल्लेख है। सर्वप्रथम हम वृ० उप० को उद्धृत करते हैं—'ऐसे लोग जो (गृहस्य भी) इसे (पञ्चानिति द्या) जानते हैं और वे लोग जो (आश्रमवासी एवं संन्यासी) वन में श्रद्धा के साथ सत्य (ब्रह्म या हिरण्यगर्भ) की उपासना करते हैं अचि (प्रकाश) को जाते हैं, अचि से दिन (अहन्) को, दिन से पूर्ण होते हुए पक्ष (शुक्ल पक्ष) को, आपूर्वमाणपक्ष (पूर्ण होते हुए पक्ष) से छह मासों में जाते हैं, जिस अविध में सूर्य उत्तर में गितशील हो जाता है। उन छह मासों से देवलोक में जाते हैं, देवलोक से सूर्य को जाते हैं और सूर्य से विद्युत् को जाते हैं। जब वे विद्युत् के स्थल को पहुँच जाते हैं तो (ब्रह्मा के) मन से उत्पन्न पुरुष उनके पास आता है और उन्हें ब्रह्मा के लोकों को ले जाता है, इन लोकों में उच्च पद प्राप्त करके वे युगों तक रहते हैं और उनके लिए (इस संसार में पुनः) लौटना नहीं होता। किन्तु वे लोग जो यज्ञ, दान एवं तप द्वारा लोकों पर विजय प्राप्त करते हैं, घूम (भाग) को जाते हैं, घूम से रात्रि को, रात्रि से कृष्णपक्ष को, कृष्णपक्ष से छह मासों को जाते हैं जिनमें सूर्य दक्षिणायन होता है, इन मासों से पितरों के लोक में जाते हैं, पितृलोक से चन्द्र लोक को जाते हैं और चन्द्र तक पहुँच जाने पर वे अन्न हो जाते हैं और तब देवगण उन्हें उसी प्रकार खाते हैं जिस प्रकार यज्ञ करने वाले राजा सोम को खाते हैं (यह यज्ञ के अनु-सार बढ़ता या घटता है) । किन्तु जब यह (पृथिवी पर किये गये कर्मों का फल) समाप्त हो जाता है वे आकाश को लौट आते हैं, आकाश से वायु, वायु से वर्षा और वर्षा से पृथिवी पर चले आते हैं; पृथिवी पर पहुचने पर वे अन्न (मोजन) हो जाते हैं। तब वे पुनः अग्नि में, जो मनुष्य कहलाती है, डाले जाते हैं। इससे (अर्थात् मनृष्य से) वे अग्नि में जो नारी कहलाती है, जन्म लेते हैं। ये लोग लोकों की प्राप्ति के लिए (यज्ञ आदि द्वारा) उद्योग करते हुए इस लोक में बार-बार आते हैं। वे लोग, जो इन दोनों मार्गो से अपरिचित हैं, कीटों, पतंगों, पक्षियों एवं मनिखयों के रूप में जन्म लेते. हैं।'

छा० उप० (४।१०।१-२) में बृह० उप० (६।२।१४) के ही शब्द अधिकांश में आये हैं। कहीं-कहीं कुछ अन्तर पाया जाता है। स्थानाभाव से यहाँ अन्तरों पर प्रकाश नहीं डाला जा रहा है। भविष्य जीवन को रूप देने वाले आचरणों से सम्बन्धित अत्यन्त महत्त्वपूर्ण वचनों में एक है छा० उप० का ४।१०।७-८ जो यों है—'जिनके आचरण रमणीय रहे हैं वे शीध्र ही रमणीय योनि प्राप्त करेंगे, यथा ब्राह्मण योनि या क्षत्रिय योनि या वैश्ययोनि । किन्तु जिनके आचरण कपूय (बुरे) रहे हैं वे शीध्र ही कपूय योनि प्राप्त करेंगे, यथा स्वयोनि, सूकरयोनि या चाण्डालयोनि । जो इन क्षेत्रों में से किसी मार्ग का अनुसरण नहीं करते वे ऐसे क्षुद्र जीव वनते हैं, जो सतत लौटते आ रहे हैं और उनके भाग्य (नियति) को हम यों कह सकते हैं—'जीना एवं मरना'। उनका तीसरा स्थल है। (उन दोनों मार्गों से भिन्न)। अतः सामने का लोक पूर्ण नहीं होता अतः इस संसार से जुगुप्सा उत्पन्न होती है।

यह इष्टब्य है कि मगवद्गीता (८।२३-२७) ने भी दो मार्गों का उल्लेख किया है, जिनमें एक वह है जिसके द्वारा जाने से योगी इस लोक में लौट कर नहीं आता और दूसरा वह है जिसके द्वारा जाने पर उसे पुन: यहाँ लौट आना पड़ता है। इन्हें शुक्ल एवं कृष्ण गित (८।२६) तथा सृति (८।२७) कहा गया है। प्रथम है अग्नि, प्रकाश (ज्योति), दिन, मास का शुक्ल पक्ष एवं सूर्य का उत्तरायण मार्ग; वे लोग, जिन्होंने ब्रह्म की अनुमूति कर ली है, इस लोक से जाते समय ब्रह्मलोक की यात्रा करते हैं। दूसरा मार्ग है बूम, रात्रि, कृष्णपक्ष, सूर्य के ६ मासों का दक्षिणायन मार्ग; योगी उस मार्ग से चन्द्र-प्रकाश को प्राप्त कर पुन: इस लोक में लौट आता है।

शान्तिपर्व (२६।८-१०, चित्रशाला संस्करण) ने उत्तरायण एवं दक्षिणायन मार्गों का उल्लेख किया है, जिनमें दूसरे की उपलब्धि दानों, वेदाध्ययन एवं यज्ञों से होती है (जैसा वृ० उ०६।२।१६ एवं छा० उ० ४। १०।८ में विणत है)। याज्ञवल्क्यस्मृति (३।१६७) ने भी इन मार्गों की ओर इंमित किया है, और देखिए याज्ञ० (३।१६४-१६६)।

वेदान्त सूत्र ने बहुघा पुनर्जन्म के सिद्धान्त की ओर संकेत किया है, किन्तु स्थानाभाव से हम सभी बातों का उल्लेख नहीं कर सकते। थोड़े ही सूत्रों की व्याख्या यहाँ उपस्थित की जायगी। वे० सू० के तीन सूत्र (२।१।३४-३६) १० पुनर्जन्म के सिद्धान्त के विषय में बड़े महत्त्वपूर्ण हैं। विरोधी कहता है-'यह कहना कि ईश्वर संसार का कारण है, युक्तिसंगत नहीं जँचता, क्योंकि यदि ऐसा है तो ईश्वर पर व्यवहार-वैषम्य एवं अत्याचार का अभियोग लग जायेगा। वे कुछ ऐसे लोगों को उत्पन्न करते हैं जो (देवों आदि की मौति) अत्यन्त आनन्द का उपभोग करते हैं। कुछ ऐसे लोगों को उत्पन्न करते हैं जो (मारवाही पशुओं की माँति) अत्यन्त क्लेशयक्त जीवन विताते हैं तथा कुछ ऐसे लोगों को उत्पन्न करते हैं जो बीच की स्थिति प्राप्त करते हैं अर्थात आनन्द का अल्पांश मात्र पाते हैं। अतः ईश्वर पर ऐसा अभियोग लगाया जा सकता है कि वे द्वेष एवं प्रेम की मावनाओं से (सामान्य लोगों की माँति) परिपूर्ण हैं। ईश्वर भी क्लेश उत्पन्न करता है और अन्त में सब को नष्ट कर देता है। इस प्रकार का वड़ा अत्याचार दुष्ट लोगों की दुष्टि में भी घृणास्पद है। इस पर उत्तर यों है— 'यदि ईश्वर ने संसार में वैषम्य की रचना केवल अपने मन से की होती तथा किसी अन्य वात पर विचार न किया होता तो निस्सन्देह उन पर असमान व्यवहार एवं अत्याचार के दो अभियोग लगाये जाते । किन्तु ईश्वर ने सदाचार नामक वृत्ति को भी दृष्टि में रखा है। ईश्वर की स्थिति को हम वर्षा की स्थिति से तुलना करके देखें। वर्षा समान रूप से खेत पर होती है किन्तु अंकुर समान रूप से नहीं निकलते, कोई छोटा होता है, कोई बड़ा, कोई उत्तम होता है, कोई निकृष्ट, यह संब बीज की विशेषता पर निर्मर होता है । ईश्वर पशुओं, मनुष्यों एवं देवों की रचना का एक मात्र कारण है, जो विषमता दृष्टि-गोचर हो रही है वह है विभिन्न जीवों की अपनी-अपनी विशिष्ट वृत्तियाँ एवं शक्तियाँ।

कर्म एवं पुनर्जन्म के विषय में अति प्राचीन काल से ही लोगों का मन प्रमावित या। आपस्तम्बधमं-सूत्र (२।१।२।२-३, ५-६) में आया है—'विभिन्न वर्णों के लोग अपने व्यवस्थित कर्तव्यों के सम्पादन से सर्वोच्च एवं अपरिमित सुख का भोग करते हैं। (स्वर्ग में सुख भोगने के उपरान्त) कर्मफल शेष होने के कारण वे एवं अपरिमित सुख का भोग करते हैं। (स्वर्ग में सुख भोगने के उपरान्त) कर्मफल शेष होने के कारण वे लौट आते हैं और यथोचित जाति (या कुल), रूप, वर्ण, वल, बृद्धि, प्रज्ञा, सम्पत्ति के साथ जन्म लेते हैं, धर्मानु-लोट आते हैं और यथोचित जाति (या कुल), रूप, वर्ण, वल, बृद्धि, प्रज्ञा, सम्पत्ति के साथ जन्म लेते हैं, धर्मानु-लोन (कर्तव्य पालन) का लाभ उठाते हैं और यह सब आनन्द में परिणत होता है जो चक्र के समान दोनों लोकों में होता है। यही नियम दुष्कृत्य करने पर भी लागू होता है। सोने का चोर एवं ब्रह्महत्यारा अपनी

१०. वैषम्यनैर्घृष्ये न सापेक्षत्वात् तथाहि बर्शयित । न कर्माविभागाबिति चेन्नानाबित्वात् । उपपद्यते वात्युपलभ्यते च । वे० सू० (२।१।३४-३६) ।

जाति के अनुसार ब्राह्मण, क्षत्रिय या वैश्य के अनुसार कुछ अविघ तक नरक की यातनाए सहकर क्रम से चाण्डाल पौल्कस या वैण वनता है (का जन्म पाता है)।' यही बात गौतमघर्मसूत्र (११।२६-३०) में भी आयी है।

कर्म का सिद्धान्त यह बताता है कि प्रत्येक अच्छा या बुरा कर्म विशिष्ट प्रकार का परिणाम उपस्थित करता है जिससे कोई बच नहीं सकता। इस मौतिक संसार में कार्य-कारण का एक सार्वमौम नियम है। कर्म का सिद्धान्त इस नियम को मानसिक एवं नैतिक घरातल पर भी ला देता है। कर्म का सिद्धान्त कोई यान्त्रिक कानून नहीं है, यह एक प्रकार से नैतिक एवं आध्यात्मिक आवश्यकता है। इसमें सन्देह नहीं कि यह सिद्धान्त वैज्ञानिक नहीं है, किन्तु इसे केवल काल्पनिक कह कर ही हम नहीं त्याग सकते। यदि कर्म एवं पुनर्जन्म का सिद्धान्त न होता तो हम इस लोक को अनियन्त्रित मानते और यह समझते कि खण्टा लोगों के कर्मों की चिन्ता नहीं करता है और मनमाने ढंग से लोगों को पुरस्कार आदि देता है। वास्तव में कर्म-सिद्धान्त तीन वातों पर वल देता है—(१) यह वर्तमान अस्तित्व को अतीत अस्तित्व अथवा अस्तित्वों में किये गये कर्मों का फल मानता है; एक प्रकार का प्रायदिचत्त मानता है, (२) बुरे कर्म का नाश सत्कर्म से नहीं हो सकता, दुष्कर्मों का मोग तो मोगना ही है, (३) दुष्कर्म के लिए जो दण्ड होता है वह व्यक्तिगत एवं स्वयं होने वाला होता है। यहाँ पर संयोग एवं माग्य की बात ही नहीं उठती।

कर्म सिद्धान्त से ही हम पुनर्जन्म के सिद्धान्त पर पहुँचते हैं। एक व्यक्ति के कर्मों के फल अचानक या वर्तमान जीवन में नहीं भी घटित हो सकते। आदिपर्व एवं मनु में आया है—'दुष्कर्म अपना फल गौ (जो खा लेने के पश्चात् ही पर्याप्त दूध दे देती है) के समान तुरन्त ही नहीं उपस्थित कर देता, किन्तु धीरे-धीरे वह अपने कर्ता की जड़ को ही कृतर डालता है।' ' ' अतीत अस्तित्वों में किये गये कर्म वर्तमान अस्तित्व के रूप को निर्धारित एवं निश्चित करते हैं और वर्तमान अस्तित्व के कर्म पूर्व जन्मों (अस्तित्वों) के शेष कर्मों के साथ भावी अस्तित्व का रूप निर्धारित करते हैं। यही संक्षेप में, पुनर्जन्म के सिद्धान्त का आधार है। इसमें जो परिवर्तन हुए हैं उनसे सम्बन्धित वचनों, उक्तियों एवं प्रचलित दृष्टिकोणों पर हम आगे विचार करेंगे। मौतिक शरीर की मृत्यु के उपरान्त क्या होता है, इस विषय में जितने अनुमान हैं उनमें ही पुनर्जन्म का भी सिद्धान्त है जो अन्य अनुमानों के समान ही तार्किक है। सम्पूर्ण नाश वाले सिद्धान्त के अनुमान से (जो अनस्तित्ववादियों द्वारा घोषित है) तो यह अधिक सन्तोपजनक है। इतना ही नहीं, स्वगं या नरक में कर्मों के प्रतिकार के रूप में अनन्त काल तक रहने वाले सिद्धान्त से भी यह सिद्धान्त अपेक्षाकृत अधिक सन्तोपजनक है। अधिकांश धर्मों के नेता एवं प्रवर्तक लोग ऐसा विश्वास करते हैं कि ईश्वर उनके साथ है और उन्होंने १ देवीं शती तक अपने धर्मों के वाहर कोई मला (व्यक्ति या घटना) नहीं देखा है। उपनिपदों एवं गीता का हिन्दू धर्म ही एक ऐसा धर्म एवं दर्शन है जिसने सहस्रों वर्ष पहले ऐसा उद्घोप किया कि सत्कर्मों वाला व्यक्ति सगवान के अनुग्रह एवं संग को नहीं पा सकता।

वेदान्तसूत्र (३।१) ने छा० उप० एवं वृ० उप० में पाये जाने वाले पञ्चाग्निविद्या-सम्बन्धी वचनों की जाँच की है। शंकर के माप्य में पाये जाने वाले विश्वद विवेचन को यहाँ उपस्थित करना सम्मव नहीं है, अत: कुछ महत्त्वपूर्ण अन्तिम निष्कर्ष ही यहाँ उपस्थित किये जा रहे हैं—यह आत्मा (व्यक्ति का आत्मा) एक

११. नाधर्मश्चिरितो लोके सद्यः कलित गौरिव । शनैरावर्तमानस्तु कर्तुं मूंलानि कृन्ति । आदिपर्व (८०१२ एवं मन् (४।१७२)।

हारीर से दूसरें शरीर में जाता हुआ सूक्ष्म तत्त्वों (मूतसूक्ष्म) के साथ अथवा उनसे घरा हुआ चलता है; छा० उप० (४।६।१) में उल्लिखित आहुतियों की चर्चा 'आपः' के रूप में हुई है, क्योंकि मानव-शरीर अन्नरस, रक्त आदि के रूप में द्रव पदार्थों से परिपूर्ण है; क्योंकि अग्निहोत्र आदि पितृत्र कृत्य मृत्यु के उपरान्त नये शरीर के कारण बनते हैं और उन कृत्यों में जो मुख्य पदार्थ (यथा—सोम रस, घृत, दुग्ध) प्रयुक्त होते हैं वे सभी मुख्यतः द्रव ही हैं। उस उक्ति या वक्तव्य में कि "जो यज्ञादि करते हैं वे पितृयाण मार्ग से चन्द्रलोक जाते हैं और श्राद्ध एक हव्य के रूप में अपित होता है जिसमें से सोम, जो देवों का मोजन हैं, निकलता है", देवों का मोजन' नामक शब्द लाक्षणिक रूप में प्रयुक्त हुए हैं (न कि साक्षात् मोजन करने के अर्घ में)। यज्ञ, जन-कल्याण कर्म, दान, आदि करने वालों का आत्मा चन्द्र के पास पहुँचने एवं अपने सत्कर्मों के फलों (जो चन्द्र में अर्थात् चन्द्रलोक में हीं। मोगे जा सकते हैं) को मोगने के उपरान्त उसी मार्ग से लौटता है, जिस मार्ग से गया था, किन्तु विश्राम-स्थल यहाँ उलटे पड़ जाते हैं, जिससे कर्मों के फल, जो केवल इस पृथिवी पर ही मोगे जा सकते हैं, मोगे जा सकें। "रे इस दृष्टिकोण के अन्तर्गत दो वातें हैं—(१) इस जीवन से ऊपर एक जीवन (जिसकी ओर ऋग्वेद में बहुधा निर्देश मिलता है) तथा पृन-जंन्म। इतना ही नहीं, इस वृष्टिकोण से अच्छे कर्मों के फलस्वरूप दो परिणाम भी प्रकट होते हैं—स्वर्ग के मोग तथा पुन: मौतिक साधनों एवं सांस्कृतिक वातावरणों से यक्त पुनर्जन्म की स्थिति, जैसा हम गौतमधर्मसूत्र (११।-२६) एवं गीता (६।३७-४५) में पाते हैं। इसी के साथ यह भी जान लेना है कि दुफर्मों के लिए दो दण्ड हैं, नरक की यातनाएँ और उनके उपरान्त घृणित निम्न स्तर का जीवन।

वै० सू० (३।१।१३-१७) ने आगे व्याख्या की है कि सभी मनुष्य चन्द्रलोक नहीं जाते, किन्तु केवल वे ही लोग जाते हैं, जो यज्ञ आदि करते हैं, जो लोग यज्ञों या जन-कल्याण के कार्यों को नहीं सम्पादित करते, वे दुष्कर्मों के दोषी हैं और नरक (जो वे० सू० ३।१।११ के मत से सात हैं) की यातनाओं को मोगने के लिए यमलोक जाते हैं और उसके उपरान्त इस पृथिवी पर लीट आते हैं। जो श्रद्धा एवं तप के मार्ग का अनुसरण करते हैं वे देवयान मार्ग (छा० उप० ५।१०।१ एवं मुण्डक उप० १।२।११) से जाते हैं, और जो यज्ञ, दान एवं जन-कल्याण के कर्मों का सम्पादन करते हैं वे पितृयाण मार्ग (छा० उप० ५।१०।३ एवं मुण्डक उप० १।२।१०) से जाते हैं, और जो इन दोनों में किसी भी मार्ग का अनुसरण नहीं करते वे तीसरे स्थल को जाते हैं और कीटों, पतंगों आदि के रूप में जन्म लेते हैं (छा० उप० ५।१०।८)। कौषीतिक उप० के (१।२) जैसे श्रुतिवचन में जो यह आया है कि जो यहाँ से प्रस्थान करते हैं वे सभी चन्द्रलोक जाते हैं, उसमें 'वे सभी' शब्द उनके लिए प्रयुक्त हैं जिन्हें चन्द्र के यहाँ जाने का अधिकार (योग्यता या समर्थता) है।

एक शब्द है 'संसार', जो वेदान्त एवं धर्म शास्त्र सम्वन्धी पश्चात्कालीन ग्रन्थों में बहुधा किन्तु उपनिपदों में वहुत कम प्रयुक्त हुआ है। इसका अर्थ है 'जन्मों एवं मृत्युओं के चक्र में आना-जाना'। कठोपनिपद् (२।७) में आया है—'जो व्यक्ति अविज्ञानवान् (बिना समझ का) है, अमनस्क (मन को संयमित नहीं रखता है) है, जो सदा अशुचि (अशुद्ध या अपवित्र) है, उसे वह सर्वोच्च-पद नहीं प्राप्त होता और संसार (जन्म एवं मरण) में आता-

१२. कृतात्ययोऽनुशयवान वृष्टस्मृतिभ्यां यथेतमनेवं च। वे० सू० (३।१।८) । शङ्कराचायं ने 'अनुशय' शब्द का अर्थ बताया है: 'आमुष्टिमकफले कर्मजाते उपभुक्तेऽबिशिष्टमेहिकफले कर्मान्तरजातमनुशयस्तद्वन्तो-शब्द का अर्थ बताया है: 'आमुष्टिमकफले कर्मजाते उपभुक्तेऽबिशिष्टमेहिकफले कर्मान्तरजातमनुशयस्तद्वन्तो-अवरोहन्तीति।' 'अनुशय' का यहाँ पर अर्थ है 'अवशेष, बचा हुआ'। मिलाइये मेघदूत (३०): 'स्वत्पीभृते अवरोहन्तीति।' 'अनुशय' का यहाँ पर अर्थ है 'अवशेष, बचा हुआ'। मिलाइये मेघदूत (३०): 'स्वत्पीभृते अवरोहन्तीति।' 'अनुशय' का यहाँ पर अर्थ है 'तिमव दिवः कान्तिमत्त्वण्डमेकम् ॥' यह वेदान्त सूत्र (३।१।८) के सिद्धान्त पर आधृत एक बहुत ही सुन्दर उत्प्रेक्षा है।

जाता (गुजरता) है। '१३ श्वेताश्वतरोपनिषद् (६।१६) ने परमात्मा के विषय में यों लिखा है-- वह विश्व की रचना करने वाला, विश्व को जानने वाला, आत्मयोनि (स्वयं जन्म लेने वाला), ज्ञाता, कालकाल (काल को नष्ट करने वाला), सभी गुणों से युक्त, सर्वविद्य (सर्वज्ञ), प्रघान तथा क्षेत्रज्ञों (व्यक्तिगत आत्माओं) एवं गुणों (सत्त्व, रज, तम) का स्वामी है और संसार से मोक्ष देने, उसकी स्थिति एवं बन्धन का हेतु (कारण) है। मंत्रायणी उप-निषद् (१।४) का कथन है—'जब संसार का ऐसा स्वरूप है तो (आनन्दों के) मोग से क्या लाम ?' मुक्तिका उपनिषद् (२।३७) का कथन है-- मन संसार रूपी वृक्ष की जड़ के रूप में अवस्थित है। ' 'संसार' शब्द वे० स्० (४।२।८) में भी नावा है। मीता ने इसका प्रयोग कई बार किया है (यथा—६।३, १२।७ आदि)। मनुस्मृति ने भी 'संसार' घट्द का प्रयोग कई बार किया है (यथा-१।११७ में तथा कई बार १२ वें अध्याय में) । सत, रज एवं तम नामक तीन गुणों की विशेषताओं का वर्णन करने (मनु० १२।२६-२६) तथा उनके प्रमावों पर प्रकाश डालने (मन० १२।३०।३८) के उपरान्त मनु ने कहा है कि जिनमें सत्त्व, रज एवं तम की प्रधानता होती है वे कम से देव, मानव एवं निम्न श्रेणी के जीव होते हैं। मनु ने पुन: लोगों को नीच, मध्यम एवं उत्तम श्रेणियों में बाँटा है (१२।४०-५०)। मनु ने 'संसार' को बहुवचन में (१२।५२, ५४, ७०) तथा 'गति' या 'योनि' के अर्थ में प्रयुक्त किया है। विश्लेष रूप से देखिए मन् (६१४०-६०) जहाँ संसार का उल्लेख है, संन्यास धर्म की चर्चा है, नरक-यात-नाओं. रोमों, व्याघिमों बादि का वर्णन है। श्री संजन महोदय ने अपने ग्रन्थ 'डॉग्मा आव रीइन्कारनेशन' के प० १० पर कहा है कि मनु के अनुसार प्रत्येक जीव दस सहस्र लक्षों की संख्या में अस्तित्व ग्रहण करता है। किन्तु यह उक्ति पूर्णतया आमक एवं त्रुटिपूर्ण है। मनु का इतना ही कहना है कि मोक्ष के लिए इच्छुक संन्यासी को इस सम्मावना पर सोचना चाहिए कि कुछ आत्मा लाखों जन्मों में परिश्रमण कर सकते हैं। याज्ञ० (३।१६६)ने जन्मों के घेरे में आने-जाने के अर्थ में 'संसरित' किया का प्रयोग किया है और कहा है—'कुछ लोगों द्वारा किये गये कमों का विपाक मृत्यु के उपरान्त ही उत्पन्न होता है (अर्थात् अन्य शरीरों में) या इसी जीवन में होता है (यथा कारीरी यज्ञ के विषय में) तथा कुछ लोगों के विषय में इस लोक में या परलोक में (अर्थात् यह कोई शास्त्रीय नियम नहीं है कि कमों का विपाक या फल उनके सम्पादन के उपरान्त शी घ्र ही प्रतिफलित हो जाता है)। याज्ञ० (३।१३३, १६२) में एक सुन्दर रूपक आया है—'जिस प्रकार एक अभिनेता विभिन्न अभिनय करने के लिए विभिन्न रंगों का प्रयोग करता है उसी प्रकार यह आत्मा विभिन्न कर्मों के अनुसार विभिन्न रूपों (छोटा, कुबड़ा आदि) एवं शरीरों को घारण करता है । <sup>९४</sup> याज्ञ० ( ३।१४० ) में स्वयं 'संसार' शब्द प्रयुक्त हुआ है । शान्तिपवं (२०४।६; चित्र-शाला संस्करण=१६८।११-१२) में आया है—'इसमें कोई सन्देह नहीं है कि इस जीवन में सुख से कहीं अधिक दु:स है। 'पुराण बहुधा कहते हैं कि संसार अनित्य है, दु:स्रों एवं चिताओं से परिपूर्ण है और केला के पातों के समान

१४. विपाकः कर्मणां प्रेत्य केषांचिदिह जायते। इह वामुत्र वैकेषां भावस्तत्र प्रयोजनम्।। यथा हि अरतो वर्णवर्णयत्यात्मनस्तनुम्। मानारूपाणि कुर्वाणस्तयात्मा कर्मजारस्तनूः।। याज्ञ० (३।१३३, १६२)। 'नानारूपाणि कुर्वाणः को हम 'भरतः' के साथ भी ले सकते हैं। 'भरत' का अर्थ है अभिनेता।

१३. यस्त्विज्ञानवान्भवत्यमनस्क सदाऽज्ञुचि । न स तत्पदमाप्नोति संसारं चाधिगच्छति ।। कठोपनिषद (३।७); 'तत्पदं' का संकेत कठो० (२।१५-१६) की ओर है । क्वेताक्वतरोपनिषद् में आया है: 'स विक्वकृद्धिक्वविद्यास्मयोनिर्ज्ञः कालकालोगुणी सर्वविद्यः । प्रधान क्षेत्रज्ञपतिर्गुणेकाः संसारमोक्षस्थिति- बन्ध हेतुः (६।१६)।

क्षणमंग्र (अर्थात् शोघ्र ही झकोरों से फट कर जीर्ण-शीर्ण हो जाने वाला है)। देखिए ब्रह्मपुराण (१७८।१७६: संसारे... अनित्ये दुःखबहुले कदलीदलसंनिमे)। इस अत्यिषक कर्मवादी सिद्धान्त के कारण आगे चलकर मारतीय जीवन में भाग्यवाद का सिद्धान्त प्रतिपादित होने लगा और बहुत-से लोग प्रमारी, आलसी एवं कर्मजरू सिद्ध होने लगे। स्वयं सन्तों ने कर्म के सिद्धान्त को बहुत बढ़ावा दिया। सन्त तुकाराम का कथन है कि सुख तो राई के समान है और दुःख पहाड़ है।

उपनिषदों में आत्मा के पुनर्जन्म-सम्बन्धी उपर्युक्त विवेचन प्रामाणिक हैं और वे संसारावस्था या व्यवहारावस्था से सम्बन्धित हैं, किन्तु अद्वैत (मुण्डक १।१।४-६ की परा विद्या या वृ० उप० २।३।४-६ के अमृतं बहा) के सर्वोच्च आध्यात्मिक दृष्टिकोण से विचार करने पर यह घराशायी हो जाता है, क्योंकि आत्मा परमत्रह्म से अभिन्न है । शंकराचार्य ने वेदान्तसूत्र (२।३।३०) की व्याख्या में इस वात पर वल दिया है। उनका कथन है "-" जब तक यह आत्मा संसारी है और जब तक यह सम्यक् दर्शन से (पूर्णज्ञान से) संसारिकता से दूर नहीं होता तब तक आत्मा एवं बुद्धि से सम्बन्ध (संयोग) नहीं टूट सकता। जब तक बृद्धि के साथ, आत्मा का यह सम्बन्ध चलता रहता है तब तक जीव संसारिकता से लिप्त बना रहता है। किन्तु सत्य तो यह है कि जीव की स्वयं अपनी कोई सत्ता नहीं है, जो है विह केवल बुद्धि की उपाधि से परिकल्पिद्ध सम्बन्ध मात्र है। क्योंकि, जब हम वेदान्त के अर्थ के निरूपण में लगते हैं तो हमें उस सर्वज्ञ ईश्वर के अतिरिक्त, जिसका स्वरूप ही नित्य मुक्ति (स्वतन्त्रता) है, कोई अन्य बुद्धिमान घातु (द्रव्य या पदार्थ) दृष्टिगोचर नहीं होती ।' इसके उपरान्त शंकराचार्य ने कुछ वचन उद्धत किये हैं (यथा-वि उपर १।४७, ३।७।२३, छा० उप० ६।१।६, ६।८।७) और कहा है कि इस प्रकार के सैकड़ों वचन हैं। शंकराचार्य का कथन है कि स्वयं बादरायण ने, जो वेदान्तसूत्र के प्रणेता हैं, सर्वोच्च विदान्तवादी दृष्टिकोण से तथा व्यवहारावस्था (या संसारावस्था) के दृष्टिकोण से कुछ सूत्रों की रचना की है। निम्नोक्त सूत्रों में वेदान्तसूत्रकार बादरायण ने जीव एवं परमात्मा में अन्तर स्पष्ट किया है, यथा-१।१।१६-१७, १।१।२१, १।२।२०, १।३।४, २।१।२१-२३, रा३।२१, रा३।४१, रा३।४३, आदि । किन्तु १।१।३३, रा१।१४ एवं ४।१३ व्यक्त करते हैं कि दोनों (जीवा-त्मा एवं परमात्मा) में अभिन्नता है। १९६

१५. यावदात्मभावित्वाच्च न दोषस्तदृशंनात् । वे० सू० (२।३।३०); यावदयमात्मा संसारी भवति यावदस्य सम्यग्दर्शनेन संसारित्वं न निवर्तते तावदस्य बुद्ध्या संयोगो न शाम्यति । यावदेव वायं बुद्धयुपाधिसम्बन्धस्तावज्जीवस्य जीवत्वं संसारित्वं च परमार्थस्तस्तु न जीवो नाम बुद्धपुपाधिसम्बन्धपरिकल्पितस्वरूपव्यतिरेकेणास्ति । न हि नित्यमुक्तस्वरूपात्सवंशादीश्वरादन्यश्चेतनो धानुद्वितीयो वेदान्तार्थनिरूपणायामुपलम्यते । नान्योतोस्ति द्रष्टा श्रोता मन्ता विज्ञाता (बृ० ३।७।२३), नान्य-वतोऽस्ति द्रष्ट्ट श्रोतृ मन्तृ विज्ञातृ (छा० ६।६।७), तत्त्वमिस (छा०, ६।१।६), अहं, ब्रह्मास्मि (बृ० १।४। ७) इत्यादिश्वतिशतेम्यः । . . .अपि च मिथ्याज्ञानपुरःसरोऽयमात्मनो बुद्धपुपाधिसम्बन्धः । न च मिथ्याज्ञानस्य ७) इत्यादिश्वतिशतेम्यः । . . .अपि च मिथ्याज्ञानपुरःसरोऽयमात्मनो बुद्धपुपाधि सम्बन्धो न शाम्यति । सम्याज्ञानादन्यत्र निवृत्तिरस्तीत्यतो यावद् ब्रह्मात्मतानवबोधस्तावद्यं बुद्धपुपाधि सम्बन्धो न शाम्यति । सम्याज्ञानादन्यत्र निवृत्तिरस्तीत्यतो यावद् ब्रह्मात्मतानवबोधस्तावद्यं बुद्धपुपाधि सम्बन्धो न शाम्यति । साज्ञकरभाष्य । इसी प्रकार वे० सू० (१११।५) पर शाङ्करभाष्य का कथन है : 'सत्यं, नेश्वरादन्यः शाङ्करभाष्य । इसी प्रकार वे० सू० (११११४) ; सूत्रकारोपि परमार्थाभिप्रायणे तदननन्य-१६ तदनन्यत्वभारम्भशब्दादिम्यः । वे० सू० (२।१११४) ; सूत्रकारोपि परमार्थाभिप्रायणे तदननन्य-१६ तदनन्यत्वभारम्भशब्दादिम्यः । वे० सू० (२।१११४) ; सूत्रकारोपि परमार्थाभिप्रायणे तदननन्य-१विमत्याह व्यवहाराभिप्रायणे तु स्थाल्लोकव दिति महासमुद्ध स्थानीयतां ब्रह्मणः कथ्यति । अत्रत्यास्थायैव

पुनर्जन्म का सिद्धान्त यह स्वीकार करता है कि प्रत्येक जीवन पूर्व अस्तित्व या अस्तित्वों (जीवनों) के कमों का परिणाम या प्रतिफल है। इसका अर्थ यह हुआ कि यदि हम अतीत की ओर वहें और बहुत दूर तक निकल जायें तो कोई अस्तित्व या जन्म प्रथम नहीं हो सकता। इसी से वेदान्तसूत्र को यह घोषणा करनी पड़ी कि (२।१।३५, 'न कर्माविमागादिति चेन्नामादित्वास') संसार अनादि (आरम्महीन) है। किन्तु यह उपनिपदों के कई वचनों के विरुद्ध पड़ जाता है, जो सृष्टि के विषय में उल्लेख करते हुए 'पूर्वे' या 'अप्रे' या 'आरम्म में' नामक शब्दों का प्रयोग करती हैं (छा० उप० ६।२।१, वृ० उप० १।४, १।१० एवं १७, १।११, तै० उप० २।७।१)। इस विरोध को दूर करने के लिए कल्पों की घारणा के अनुसार प्रलय के उपरान्त वार-वार विश्व की रचना की घारणा उपस्थित की गयी के, जिसका अर्थ यह है कि ब्रह्म द्वारा रचित विश्व एक कल्प तक चलता है, जिसके उपरान्त वह ब्रह्म में विलीन हो जाता है। देखिए, शान्तिपवं (२३१।२६-३२=२२४।२८-३१ चित्रशाला संस्करण)। गीता (८।१७-१६) में आया है कि ब्रह्मा का एक दिन एक सहस्र युगों के बराबर होता है (चार युगों का एक महायुग होता है) और ब्रह्मा की रात्रि की अविष् मी इतनी ही लम्बी है। ब्रह्मा के दिन के आगमन पर प्रकृति से समी पदार्थ उत्पन्न हो जाते हैं, और रात्रि के आगमन पर वे समी प्रकृति में समा जाते हैं। देखिए मगवद्गीता (६।७): 'कल्प के अन्त में समी तत्त्व (जीव) उस प्रकृति में, जिसका मैं अधिष्ठाता हूँ, चले जाते हैं; किन्तु जब दूसरा कल्प आरम्म होता है मैं उन्हें प्रकट कर देता हूँ।'

तर्क यह है—जिस प्रकार हम यह नहीं निश्चित कर सकते कि पहले कौन हुआ बीज या अंकुरित होने वाली ओषिष (पौषा)। उसी प्रकार यह कहना असम्मव है कि पहले कौन आता है, शरीर या कर्म, क्योंकि बिना कर्म के कोई शरीर नहीं और न बिना शरीर के कोई कर्म। छा० उप० (५।१३।२) में आया है—उस प्राणी (देवता) ने, जिसने अग्न, जल एवं पृथिवी की उत्पत्ति की, सोचा—इस जीवात्मा के साथ मैं इन तीनों जीवों (अग्न, जल एवं पृथिवी) में प्रवेश करूँगा और तब नामों एवं रूपों को विकसित करूँगा। इससे प्रकट होता है कि सृष्टि के समय जीव (आत्मा) का अस्तित्व था, जिससे यह संकेत मिलता है कि संसार आरम्महीन (अनादि) है। ऋग्वेद (१०।१६०।३) ने स्पष्ट कहा है—"घाता यथापूर्वमकल्पयत् अर्थात् विघाता ने पहले की माँति व्यवस्थित किया (या रचा)।" इसी प्रकार गीता (१५।३) में आया है— 'इस (संसार के वृक्ष) का वास्तविक रूप इस प्रकार नहीं जाना जाता, और न इसका अन्त न आदि और न आधार ही जाना जाता है; शिवतशाली अनासिक्त से दृढ़ता से जड़ीमूत इस अश्वत्थ (पिप्पल) वृक्ष को काट कर उस स्थल की खोज की जानी चाहिए जिससे वे लोग, जो वहाँ पहुँच गये हैं, नहीं लीटते।'

भगवद्गीता (६।३७-४५) ने दृढतापूर्वक कहा है कि योग के मार्ग में व्यक्ति द्वारा श्रद्धा से किया गया व्यवसाय व्यर्थ नहीं जाता, मले ही उसे पूर्णता शीघ्र प्राप्त न हो सके। श्री कृष्ण ने (६।४० और आगे के

कार्यप्रपञ्चपरिणामप्रिक्रियां चाश्रयित सगुणेषूपासननेषूपयोक्ष्यत इति । शाङ्करभाष्य ने अन्त में लिखा है। वे० सू० (२।१।१३) में आया है: 'भोक्त्रापत्तेरिवभागश्चेत्स्याल्लोकवत्'।

१७. ब्रह्मा का एक दिन एक सहस्र महायुगों के बराबर होता है और इसे ही 'कल्प' कहा जाता है। कल्प, मन्जन्तर, महायुग एवं युग के लिए देखिए इसी खण्ड का अध्याय १६। प्राचीन उपनिषदों ने कल्पों आदि के सिद्धान्त की व्याख्या नहीं की है।

क्लोक में) कहा है कि ऐसा व्यक्ति जो पूर्णता प्राप्ति में असफल हो जाता है, किसी बुरे अन्त को नहीं प्राप्त होता, प्रत्युत वह सदाचारी लोगों के लोकों को जाता है और वहाँ पर बहुत वर्षों तक निवास करता है, समृद्ध एवं पित्रत्र लोगों के घरों में जन्म लेता है या विज्ञ योगियों के कुल में जन्म लेता है जहाँ पर वह अपने अतीत अस्तित्वों के मानसिक चिह्नों को पुनः प्राप्त करता है। वह पूर्णता की प्राप्ति के लिए पुनः उद्योगशील होता है और अपने पूर्व जीवनों में किये गये अभ्यासों (के फलस्वरूप) अनिवायं रूप से आगे बढ़ता है और सभी पापों से मुक्त हो कर एवं बहुत से जीवनों द्वारा अपने को पूर्ण करता हुआ परम तत्त्व (लक्ष्य, ब्रह्मपद) को प्राप्त करता है। गीता (४।५) में श्रीकृष्ण कहते हैं—'मेरे बहुत-से जीवन हैं जो बीत चुके हैं, और तुम्हारे भी। मैं उन सभी को जानता हूँ, किन्तु तुम नहीं जानते।' कई स्थलों पर गीता ने पुनर्जन्म के सिद्धान्त को स्पर्श किया है (यथा—२।१२-१३ एवं २२-२७, ४।८-६, ७।१६, ८।६, १५-१६, ६।२१)।

वनपर्व के अघ्याय ३०-३२ (चित्रशाला संस्करण) में द्रौपदी एवं युधिष्ठिर में एक वार्तालाप हुआ है। युधिष्ठिर ने कौरवों के साथ द्युत खेल कर सारा राज्य खो दिया था और वन में बड़े कच्ट से जीवन-यापन कर रहे थे। द्रौपदी को इस बात का बड़ा आश्चर्य था कि युधिष्ठिर ऐसे सत्यवादी, उदार, ऋजु एवं मधुर व्यक्ति किस प्रकार द्यूत ऐसे निकृष्ट कार्य में संलग्न हुए (३०।१६) और मगवान समी जीवों के साथ माता-पिता-सा समान व्यवहार नहीं करता । द्रौपदी को यह जान कर बड़ा आश्चर्य हुआ कि सदाचारी सम्मानित व्यक्ति दु:ख उठा रहे हैं और दूराचारी एवं असम्मानित लोग आनन्दपूर्वक जीवन-यापन कर रहे हैं। अतः उसने सोचा कि मगवान सामान्य मनुष्य की माँति शीघ्रकोपी या चण्डस्वमाव वाले हैं (३०।३८-३६)। उसने कहा-- 'मानव प्राणी भगवान् की इच्छा के आघार पर ही अबोघ तथा सुख एवं दु:ख पर नियन्त्रण रख सकने के कारण स्वर्ग या नरक में जाते हैं। इस पर युधिष्ठिर ने द्रौपदी को चेतावनी दी कि तुम नास्तिक लोगों की माँति बातें कर रही हो। उन्होंने कहा कि मैंने कोई कर्म इसलिए नहीं किया कि उसका पुरस्कार मिले, मैंने दान दिया, यज्ञ किये, किन्तु इसलिए कि उन्हें सम्पादित करना अपना कर्तव्य माना। उन्होंने द्रीपदी से अनीश्वरवादी व्यवहार से दूर रहने को कहा और कहा कि वह अपनी मावनाओं से मगवान का अनादर कर रही है। इस पर द्रौपदी की बुद्धि लौटी और उसने क्षमा याचना कर कहा कि दु: खित होने के कारण ही मैंने वैसी अनीश्वरवादी बात कही, वास्तव में, मगवान् का बहुत आदर एवं सम्मान करती हूँ। इसके उपरान्त द्रौपदी ने उस विषय पर विचार-विमर्ष करना आरम्म किया, जिसे लोग दिष्ट (माग्य) या हुठ (संयोग) या स्वभाव कहते हैं और अन्त में यही निष्कर्ष निकाला कि व्यक्ति जो कुछ प्राप्त करता है वह पूर्व जन्मों के कर्मों का फल है। 10

यहाँ पर पुरुषकार (मानवीय उद्योग या व्यवसाय) तथा दैव पर कुछ लिखने की आवश्यकता नहीं है। इस विषय में हम इस महाग्रन्थ के मूल खण्ड ३, पृ० १६८-१७० एवं पाद टिप्पणी २१४-२१६ में पढ़ चुके हैं, जहाँ प्राचीन एवं मध्यकालीन लेखकों के विभिन्न मतों का विवेचन उपस्थित किया गया है।

१८. तथैव हठदुर्बृद्धिः शक्तः कर्मण्यकर्मकृत् । आसीत न चिरं जीवेदनाय इव दुर्बलः । अकस्मा-दिह यः किश्चदर्थं प्राप्नोति पूरुषः । त हठेनेति मन्यन्ते स हि यत्नो न कस्यचित् ॥ एवं हयाच्च दैवाच्च स्वभावात्कर्मणस्तथा । यानि प्राप्नोति पुरुषस्तत्कलं पूर्वकर्मणाम् ॥ वनपवं (३२।१५–१६, २०) नीलकष्ठ ने 'हठवादिकः' का अयं यों किया किया है : प्राग्जन्माभावादकृ तमेवोपस्थास्यतीति वदन् चार्वाकः ।' अनुशासनपर्व के प्रथम अघ्याय में गौतमी, उसके पुत्र की सर्प-दंश से मृत्यु, आखेटक से गौतमी का वार्ता-लाप तथा काल की बातें वर्णित हैं, जो कर्म सिद्धान्त पर प्रकाश डालती हैं। गौतमी को चित्त-संयम प्राप्त था। उसके पुत्र को एक सर्प ने काट लिया और वह मर गया। एक शिकारी (आखेटक) ने उस सर्प को वाँधकर गौतमी के समक्ष रख दिया और कहा कि मैं उस सर्प को मार डाल्गा, क्योंकि उसने एक अबोध बच्चे को काट लिया है। इस पर गौतमी ने उसे मना किया और समझाया कि सर्प को मार डाल्ने से बच्चा लौट कर नहीं आ सकता। तब काल वहाँ आया और उसने व्याख्या उपस्थित की—'जिस प्रकार कुम्हार मिट्टी के खण्ड से जो चाहता है उसे बनाता है उसी प्रकार मनुष्य अपने द्वारा किये गये कर्मों का फल पाता है। बच्चे की मृत्यु के मूल में हैं उसके पूर्व जीवन के कर्मों के प्रतिफल।' इस बात को गौतमी ने माना और कहा कि उसका पुत्र अपने अतीत जीवन के कर्मों के कारण मरा और उसकी मृत्यु से उसे जो शोक प्राप्त हुआ है वह स्वयं उसके (गौतमी के) पूर्व जीवन के कर्मों का प्रतिफल है। को और देखिए इस विषय में विराटपर्व (२०११४), अनुशासनपर्व (७१२=पद्मपुराण २।८११४७—'यथा घेनुसहस्रेष्ठ वत्सो विन्दित मातरम्। एवमात्यकृतं कर्म कर्तारमनुगच्छित।।), आश्वमेधिक पर्व (१८११), शान्तिपर्व (३१६।२५ एवं ३५=चित्रशाला सं० ३२६।२५, ३५)।

कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त से हिन्दू समाज पूर्णतया प्रभावित हो उठा। संस्कृत के महान् किवयों ने भी इस विषय में संकेत किये हैं। रघुवंश (११।२२) में आया है कि जब राम वामन के आश्रम में पहुँचे तो (कालिदास ने टिप्पणी की है) वे मन से अस्थिर हो गये, वामन के रूप में अपने कर्मों का स्मरण नहीं कर सके। शाकुन्तल (अंक ५) में किव ने टिप्पणी की है—'जब कोई व्यक्ति सुन्दर दृश्य देख कर, मघुर वचन सुन कर, आनन्दों से घिरे रहने पर मी अस्थिर (दुःखी) हो जाता है, तो वास्तव में बात यह है कि अचिन्त्य रूप से उसके मन में अतीत जीवनों के प्यार एवं मित्रता के चित्र खिच आते हैं।' सातवें अंक में जब शकुन्तला एवं दुष्यन्त का पुनर्मिलन हो जाता है तो शकुन्तला अपने पित के पूर्वत्याग (या तिरस्कार) की ओर संकेत करती हुई कहती है—'अवश्य हो उस समय मेरे (पूर्व जीवन के) दुष्कृत्यों में सुकृत्यों को वाघित किया और वे स्वयं प्रतिफलित हुए।' और देखिए रघुवंश (१४।६२ एवं ६६) एवं मेघदूत (३०)।

कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त पर स्वमावतः बहुत-से प्रश्न उठ खड़े होते हैं। एक प्रश्न को योगसूत्र (२।१३) के माध्यकार व्यास ने विवेचित किया है। योगसूत्र (२।३) में पाँच क्लेशों (अविद्या आदि) का उल्लेख है और ऐसा आया है (२।१३) कि ये क्लेश जन्म, जीवन (लम्बा या छोटा), अनुभूति-प्रकार के द्वारा कर्मों के विपाक की ओर ले जाते हैं अर्थात् कर्मों का फल उपस्थित करते हैं। योगसूत्र (४।७) के अनुसार कर्म के चार प्रकार हैं, यथा—१. कृष्ण (दुष्ट लोगों में पाये जाने वाले), २. शुक्लकृष्ण (जो बाह्य साधनों से किये जाते हैं और उनसे किसी की हानि या किसी का लाम होता है), ३. शुक्ल (ऐसे लोगों के कर्म जो तप करते हैं, स्वाध्याय में लीन रहते हैं तथा ध्यान करते हैं, और इस प्रकार के बाह्य कारणों या साधनों से नहीं सम्पन्न होते और इनसे किसी की हानि या हिसा नहीं होती), ४. अशुक्लाकृष्ण (न तो शुक्ल और न कृष्ण, जो संन्यासियों में पाये जाते हैं, जिनके क्लेश दूर हो गये रहते हैं, और जिनके शरीर अब अन्तिम रहते हैं अर्थात् इसके उपरान्त वे जन्म नहीं लेते)। इन

१६. यथा मृत्यिण्डतः कर्ता कुरते यद्यदिच्छति । एवमात्मकृतं कर्म मानवः प्रतिपद्यते । नैव कालो न भुजगो न मृत्युरिह कारणम् । स्वकर्मभिरयं बालः कालेन निघनं गतः । मया च तत्कृतं कर्म येनायं में मृतः सुतः । यातु कालस्तथा मृत्युर्मु ञ्चार्जुनक पन्नगम् । अनुशासनपर्व (१।७४, ७८–७६)। बारों में केवल योगी के कमें शुक्ल होते हैं, क्योंकि वह कमों के फलों का त्याग किये रहता है और वह अकृष्ण कमें करता है, अर्थात् वुरे कमें करता ही नहीं। योगसूत्र (२।१३) के माप्य ने चार प्रश्न उठाये हैं, यथा—(१) क्या एक कमें एक जन्म का कारण होता है?, या (२) क्या एक कमें कई जन्मों का कारण होता है?, (३) क्या एक से अधिक कमें से एक जन्म होता है? माष्य-कार ने पृथम तीन प्रश्नों का विरोध किया है और चौथे को स्वीकार किया है, अर्थात् कई कमों से एक जन्म होता है। शान्तिपर्व (२७३।३३-३४=२८०। ३३-३४ चित्रशाला संस्करण) ने आत्मा के छह रंग वताये हैं, यथा—कृष्ण, धूम्न, नील, रवत, पीत, एवं शुक्ल और इन्हें एक-दूसरे के ऊपर रखा है, यथा कृष्ण को सबसे बुरा कहा है और शुक्ल को सर्वोत्तम। इलोक ३६-४६ में इन प्रकारों का विस्तृत उल्लेख है।

हमारे वर्तमान जीवन की कतिपय समस्याओं पर पुनर्जन्म के सिद्धान्त से प्रकाश पड़ता है। सर्वथा अनजान दो व्यक्ति जब कभी एक-दूसरे से मिलते हैं तो उनमें मित्रता एवं वैर की भावना क्यों उमड़ पड़ती है ? एक कल्पना की जा सकती है कि सम्भवत: पूर्व जीवन में वे एक-दूसरे के मित्र या वैरी रहे हैं। विश्व में देखने में आता है कि कुछ लोग विना किसी योग्यता के आनन्दोपमोग करते हैं और कुछ ऐसे लोग, जो समी प्रकारों से योग्य हैं, अथवा जिन्होंने त्याग एवं तपस्या का जीवन विताया है, वड़े कष्ट में रहते हैं। इस दशा पर कर्म एवं पुनर्जन्म का सिद्धान्त प्रमृत प्रकाश डालता है। हम विश्व में छायी विषमता को देखकर विकल हो उठते हैं, इतना ही नहीं, हमारी न्याय-प्रिय मावना एवं सुन्दर व्यवहार करने की क्षमता पर घक्का पहुँच सकता है, किन्तु जब हम इस सिद्धान्त पर मनन करते हैं तो सन्तोष मिल जाता है। इस अनुमान एवं विश्वास से कि सभी मानवीय प्रयत्नों एवं आचरणों का उचित फल एवं दण्ड प्राप्त होगा, हमारे वर्तमान जीवन को महत्त्वपूर्ण गुरुता प्राप्त हो जाती है और हम इस जीवन में सतत सत्कर्म करने के लिए अनुप्राणित होते हैं और दुष्कर्मों, अत्याचारों एवं पापमय जीवन से दूर रहने का प्रयत्न करते हैं। मानवों में देखे जाने वाले सुख-दुःख-सम्बन्धी वैषम्य पर तो यह सिद्धान्त प्रकाश डालता ही है, साथ-ही-साथ हम इससे मौतिक कल्याण एवं अस्वस्य शारीरिक दशाओं की पारस्परिक विमिन्नताओं को भी समझने में समर्थं हो जाते हैं। आज के विश्व में असद् वृत्तियों का राज्य क्यों है ? इस मयंकर एवं महान् प्रश्न पर मी हमें कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त से प्रकाश प्राप्त होता है। कुछ लोगों में जो विलक्षण बुद्धि, योग्यता एवं समर्थता देखने में आती है, जिसके फलस्वरूप वे गणित, विज्ञान, संगीत तथा अन्य लिलत कलाओं में विशेष योग्यता प्रदर्शित कर संसार को चिकत कर देते हैं, उसके मूल में क्या है ? सम्भवतः कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्तः से इस महत्त्वपूर्ण प्रश्न पर प्रकाश पड़ता है। यदि सम्यक् ढंग से विचार किया जाय तो यह सिद्धान्त निराशावादी या माग्यवादी नहीं है, प्रत्युत यह इस जीवन में पूर्ण रूप से मानवीय उद्योग करने पर वल देता है। हम देखेंगे कि कितने वर्मशास्त्र-प्रन्थ या उनसे सम्वन्घित ग्रन्थ एवं विचार पुरुषकार (उद्योग) पर बल देते हैं और कुछ लोगों द्वारा प्रतिपादित दैव या स्वभाव या काल (समय) या इन सभी के सम्मिश्रण से सम्बन्धित विचारों (यथा—इसी जीवन में कमों के फल मिलते हैं) के विरोध में मत प्रकाशित करते हैं। कभो-कभी एक बहुत दिख व्यक्ति राजा हो जाता है और अपनी प्रतिमा एवं योग्यता से लोगों को चिकत कर देता है। यह सब क्या है? कुछ लोग राई से पर्वत हो जाते हैं और कुछ लोग पर्वत से राई। सम्भवतः इन सब के मूल में पूर्व जन्म के कर्म एवं संस्कार हैं।

विश्व के उद्गम एवं अन्य समान समस्याओं के विषय में उपनिषद्काल से ही कितपय मत प्रकाशित होते विश्व के उद्गम एवं अन्य समान समस्याओं के विषय में उपनिषद्काल से ही कितपय मत प्रकाशित होते रहे हैं। श्वेताश्वतरोपनिषद् (१।१) में प्रश्न आये हैं—'क्या ब्रह्म ही कारण है? हम कहाँ से जन्म लेते हैं? रहे हैं। श्वेताश्वतरोपनिषद् (१।१) में प्रश्न आये हैं—'क्या ब्रह्म विताओ, किसके नियन्त्रण के मीतर हम किसके द्वारा हम जीवित रहते हैं? हम कहाँ जा रहे हैं?, हे ब्रह्मविद्, हमें बताओ, किसके नियन्त्रण के मीतर हम किसके द्वारा हम जीवित रहते हैं?' आगे के पद्य में आया है—'क्या काल या स्वमाव या आवश्यकता या संयोग सुख या दुःख की अनुभूति करते हैं?' आगे के पद्य में आया है—'क्या काल या स्वमाव या आवश्यकता या संयोग

या तत्त्वों को हम कारण मानें या उसे जो पुरुष (कहलाता ) है ? यह उनके एक साथ मिल जाने का भी परिणाम नहीं है, क्योंकि स्वयं आत्मा को सुख एवं दु:ख पर अपना अधिकार नहीं है। तीसरे मन्त्र के उत्तरार्ध में आया है—'वह अकेला ही इन कारणों, अर्थात्-काल, आत्मा आदि पर नियन्त्रण रखता है।' याज्ञ० (११३५०) ने वाञ्छित एवं अवाञ्छित परिणामों के कारणों के प्रश्न के विषय में पाँच मत रखे हैं, यथा — कुछ लोग देव को, कुछ लोग स्वभाव को, कुछ लोग काल को, कुछ लोग पुरुषकार (मानव उद्योग) को तथा कुछ लोग इन सभी के सम्मिलित रूप को कारण मानते हैं। किन्तु याज्ञ० (११३४६, ३५१) का स्वयं अपना मत है कि अच्छे या बुरे परिणामों के कारण हैं देव एवं पुरुषकार, जिनमें प्रथम तो पूर्व जन्मों (अस्तित्वों) का परिणाम है और अब प्रतिफलित हो रहा है। शान्तिपर्व (२३८१४-५=२३०१४-५ चित्रशाला संस्करण) ने तीन मतों की ओर इंगित किया है, यथा— पुरुषकार या देव या स्वभाव, किन्तु ऐसा प्रतीत होता है, इसका अपना मत यह है कि देव एवं स्वभाव मिल कर प्रतिफल उपस्थित करते हैं। मत्स्यपुराण (२२११८) के मत से देव एवं काल मिल कर कर्मों का फल देते हैं। ब्रह्माण्डपुराण (२।८।६१-६२) ने तीन मतों की ओर संकेत किया है, यथा—देव, पुरुषकार एवं स्वभाव, किन्तु उसका अपना मत यह है कि देव एवं पुरुषकार मिलकर कर्मों का फल उपस्थित करते हैं।

कर्म को तीन दलों में रखा गया है, यथा-सञ्चित, प्रारब्ध एवं क्रियमाण (या सञ्चीयमान)। प्रथम कर्म अतीत अस्तित्वों के कर्मों का योगफल है, जिसके प्रतिफलों की अनुभृति अभी नहीं की जा सकी है। परारब्ध कर्म वह है जो इस वर्तमान जीवन के आरम्म होने के पूर्व सञ्चित कर्मों में सबसे प्रवल था, और जिसे ऐसा परिकल्पित किया गया है कि उसी के आघार पर वर्तमान जीवन निश्चित होता है। इस वर्तमान जीवन में व्यक्ति जो कछ संगृहीत करता है वही क्रियमाण (या सञ्चीयमान, एकत्र होता हुआ) कर्म है। आगे आने वाला जीवन (अस्तित्व) सञ्चित एवं त्रियमाण के सम्मिलित कर्मों में अत्यन्त प्रवल (या कुछ लोगों के मत से सबसे आरम्भिक) कर्म द्वारा निर्धारित एवं निश्चित होता है। कर्म विभिन्न प्रकार के होते हैं २° और विभिन्न प्रकार के प्रतिफल उपस्थित करते हैं (सात्त्विक कर्मों से स्वर्ग, राजसिक कर्मों से पृथिवी या अन्तरिक्ष तथा तामसिक कर्मों से यातनाओं के स्थल प्राप्त होते हैं)। इसी प्रकार अस्तित्व (जन्म या शरीर) भी विभिन्न होते हैं और शरीर से आत्मा प्रभावित होता है अतः विभिन्न आत्मा नानारूप वाले होते हैं। एक विरोध उपस्थित किया जाता है कि सभी नैतिक मूल्यों का आघार इच्छा-स्वातन्त्र्य है और यदि मनुष्य के अतीत जीवनों के कर्म से वर्तमान जीवन निश्चित होता है तो वर्तमान जीवन केवल कर्म की शक्ति के हाथ में एक खिलीना मात्र है और व्यक्ति के लिए इतनी छूट नहीं रहती कि वह वही कर सके जिसे वह सर्वोत्तम समझता है। मनुष्य के इच्छा-स्वातन्त्र्य का प्रश्न अत्यन्त पेचीदा है और इस पर प्राचीन काल से ही महान् चिन्तकों ने सोचा-विचारा है और विमिन्न मत प्रकाशित किये हैं और आज तक हमें कोई सन्तोषजनक उत्तर नहीं मिल सका है। इस विषय में पाठक कुछ ग्रन्थों का अवलोकन कर सकते हैं, यथा-रैशडल कृत 'ध्योरी आव गुड एण्ड इविल' (जिल्द २, पृ० ३०२-३५४, सन् १६०७), वर्गसाँ कृत 'टाइम एण्ड फी

२०. देखिए पद्मपाद की विज्ञानदीपिका (श्लोक ५ एवं ६), 'कर्मणा फलवैचित्र्याद्वैचित्र्यं जन्मनामिह। देहवैचित्र्यतो जीवे वैचित्र्यं भासते तथा ॥ संश्चितं चीयमानं च प्रारष्ट्यं कर्म तत्फलम् । क्रमेणावृत्तिरेतेवां पूर्वं बलवतोऽपिवा' ॥ टीका में आया है: 'सश्चितानां शुभाशुभकर्मणां मध्ये यस्य पूर्वकालिकत्यं
तस्य पूर्वं प्रारम्भः । तत्समाप्तौ तदनन्तरजातस्थैवं वा क्रमेणामावृत्तिः । अपि च सश्चितकर्मणौ मध्ये
पौर्वापर्यमनपेक्ष्य यस्य कर्मणो बलवत्तरत्वं तस्यैव पूर्वं प्रारम्भः ।

विल" विस्काउण्ट सैमुएल कृत 'विलीफ एण्ड ऐक्शन' (पृ० ३०३-३२०) तथा एम० डेविड्सन कृत 'फी विल' (लण्डन, १६४८)। जहाँ तक भारतीय कर्म-सिद्धान्त का प्रश्न है, ऐसा प्रतीत होता है, इच्छा-स्वातन्त्र्य की बात इस जीवन (अस्तित्व) में अच्छे कर्म करने के लिए, नैतिक जीवन विताने के लिए एवं श्लाघाहं कर्म करने के लिए परिकल्पित की गयी है, किन्तु इस प्रकार के कर्म आदि इस जीवन की परिस्थितियों (वातावरणों) की सीमाओं पर निर्मर रहते हैं। महत्त्वपूर्ण कियाशील विश्वास यह है कि व्यक्ति को इच्छा-स्वातन्त्र्य प्राप्त है कि वह इस जीवन में अपने मावी जीवन (अस्तित्व) को श्लाघाई कर्मों द्वारा कोई रूप देने में स्वतन्त्र है। यही शान्तिपर्व (२८०।३ = २६१।३ चित्रशाला संस्करण) का सन्देश है। २१ गीता में श्री कृष्ण ने एक लम्बे विवेचन के उपरान्त अर्जुन को यह छट दे दी कि 'जो चाहे सो करो' (१८।६३, 'यथेच्छिस तथा कुरु') । गीता (६।३०) का कथन है—'यदि कोई भ्रष्टचरित वाला व्यक्ति मी अविभक्त श्रद्धा से मेरी पूजा करता है, उसे सदाचारी अवश्य कहा जा सकता है. क्योंकि उसने दृढ़ प्रतिज्ञा कर ली है। इसी प्रकार गीता (६।५) ने व्यवस्था दी है— व्यक्ति स्वयं अपने को ऊपर उठाये, वह अपने को नीचे न गिराये, क्योंकि केवल आत्मा ही उसका सच्चा मित्र है और केवल आत्मा ही उसका शत्र है। प्राचीन भारतीय सिद्धान्त के अनुसार दोनों, अर्थात् प्रारब्धवाद (अग्रनिरूपित-निर्देश अथवा दैववाद) एवं इच्छा-स्वातन्त्र्यवाद को स्वीकार करना सम्मव है, प्रथम के अनुसार व्यक्ति किसी विशिष्ट वातावरण में जन्म लेता है और दूसरे के अनुसार व्यक्ति का इस जीवन (वर्तमान अस्तित्व) के कर्मों से सम्बन्ध है। प्रारब्धवाद (दैववाद) के अनुसार व्यक्तिका किसी विशिष्ट वातावरण में जन्म लेना निश्चित रहता है और इच्छा-स्वातन्त्र्यवाद के अनुसार व्यक्ति अपने उपस्थित जीवन के कर्मों के प्रति स्वतन्त्र रहता है। भगवद्गीता (६।५-६) तो पापी के लिए मी आशा बँघाती है कि सुघार करने के लिए देरी की चिन्ता नहीं करनी चाहिए अर्थात् देरी हो जाने पर मी सुघार का आरम्भ किया जा सकता है और पुनः कहा है (२।४०) कि सदाचार का अल्पांश मी महान मय से व्यक्ति की रक्षा करता है और व्यवसाय (उद्योग या प्रयास) कभी नष्ट नहीं होता।

यद्यपि गीता का सामान्य झुकाव इच्छा-स्वातन्त्र्य के सिद्धान्त की ओर ही है तथापि कुछ ऐसी उक्तियाँ भी हैं जिनमें पूर्वनिर्घारणवाद (प्रारब्धवाद, अर्थात् वह सिद्धान्त जिसके अनुसार सब कुछ पहले से ही निश्चित रहता है—इस जीवन में क्या होगा, यह पहले से ही निश्चित है) की झलक मिलती है। यथा, 'प्रकृतिजन्य गुणों के फल-स्वरूप प्रत्येक व्यक्ति को असहाय रूप से कर्म करने पड़ते हैं' (३।३३)— "हठवादिता के कारण तुम सोचते हो, 'मैं युद्ध नहीं करूँगा', तुम्हारी यह प्रतिज्ञा व्यर्थ है; तुम्हारा स्वमाव तुम्हें वैसा करने को बाध्य करेगा; तुम अपने स्वमाव से उत्पन्न कर्मों से ही विवश होकर असहाय रूप में वह कार्य करोगे जिसे तुम करना नहीं चाहते हो (१८।-४६-६०)। यह स्वीकार करना ही पड़ेगा कि बचपन के वातावरण के विषय में इच्छा की स्वतन्त्रता की बात ही नहीं उठती।

रामायण ने इस विश्वास को व्यक्त किया है कि वर्तमान जीवन की चिन्ता या दुःख अतीत जीवन या जीवनों में किये गये ऐसे ही कर्मों का परिणाम है। जब कैंकेयी द्वारा वरदान माँगने पर राजा दशरथ ने राम को वनवास दे दिया तो राम की माता कौशल्या रोती हुई कहती हैं—'मैं विश्वास करती हूँ कि मैंने पूर्व जन्म में बहुत-से लोगों को उनके पुत्रों से दूर कर दिया होगा या जीवित प्राणियों को हानि की होगी (या उन्हें मार डाला

२१. आयुर्न सुलभं लब्ध्वा नावकषेंद् विशापते । उत्कर्षाणं प्रयतते नरः पुण्येन कर्मणा ॥ शान्ति० २८०।३ (२६१।३, चित्रशाला) ।

होगा), इसी से यह दु:ख मुझ पर घहरा पड़ा है', 'मैं बिना सन्देह के ऐसा मानती हूँ कि मैंने पूर्व जीवन में, उन गौओं (या माताओं) के स्तनों को काट दिया होगा जिनके बछड़े अपनी माँ का दूध पीना चाहते थे।'

पुराणों ने भी अच्छे एवं बुरे कमों की महत्ता पर वल दिया है। उनके कथनानुसार अच्छे या बुरे कमों का फल भोगना ही पड़ता है, जब तक फलों का नाश नहीं हो जाता। सैकड़ों जीवनों के उपरान्त भी कर्म का नाश नहीं होता। २२ पद्म पु० (२।८१।४८ एवं ६४।११८) में आया है—'विना कर्मफल मोगे कर्म का नाश नहीं होता; अतीत जीवनों के कर्म से उत्पन्न बन्धन को कोई हटा नहीं सकता'; इसमें पुनः आया है—'मनुष्य अपने कर्मों द्वारा देवता वन सकता है, या मानव वन सकता है, पशु या पक्षी या क्षुद्र जीव या स्थावर (वृक्ष या पाषाण -खण्ड) वन सकता है; अपनी शक्ति या सन्तान के उत्पत्ति से कोई व्यक्ति पूर्व जन्मों में किये गये कर्मों के प्रमावों को दूर नहीं कर सकता। २ उपनिपदों में विणित पुनर्जन्म की मावना बुद्ध के काल में सार्वमौम रूप घारण कर चुकी थी। बुद्ध ने नित्य व्यक्तित्व या आत्मा की वात को स्वीकार नहीं किया था। वे कोई आध्यात्मिक दार्शनिक नहीं थे, वे चाहते थे कि मानवता अवोधता (अज्ञान) एवं दुःख से मुक्ति पा सके और उसे निर्वाण प्राप्त हो जाये, इसी से उन्होंने आत्मा की नित्यता को अस्वीकार करते हुए भी पुनर्जन्म का सिद्धान्त ग्रहण किया था।

इसी सिलिसिले में एक महत्वपूर्ण प्रक्त पर विचार कर लेना आवश्यक प्रतीत होता है, यथा—क्या वेदान्तवादी विचारों के मौलिक उद्मावक क्षत्रिय थे, ब्राह्मण नहीं? इस विषय में एक संक्षिप्त विवेचन इस महाग्रन्थ के खण्ड २ (पृ० १०५-१०७) में हो चुका है। इ्यूशन (उस सिस्टेम उस वेदान्त, १८८३, पृ० १८-१६, एवं फिलॉसॉफी आव दि उपनिषद्, पृ० १८-१६, गेंडेन द्वारा अंग्रेजी में अनूदित) एवं डा० आर० जी० मण्डारकर (वैष्णविष्म एण्ड शैविष्म, पृ० ६) ने मत प्रकाशित किया है कि क्षत्रिय लोग ही वेदान्तवादी सिद्धान्तों के मौलिक उद्मावक थे। इ्यूशन महोदय मुख्यतः ६ उक्तियों एवं डा० मण्डारकर केवल दो उक्तियों (छा० उप० ५१३ एवं ११) पर निर्भर होते हैं। इ्यूशन महोदय का यह भी कथन है (फिलॉ० उप० पृ० १६) कि यह निष्कर्ष पूर्ण निश्चित नहीं है। उसमें केवल अधिक सम्मावना मात्र है। इस मत के विरोध में वार्थ (रिलिजिएन्स आव इण्डिया, पृ० ६५), हॉप्किन्स (एथिक्स आव इण्डिया, १६२४, पृ०

२२. अवश्यमेव भोक्तव्यं कृतं कर्म शुभाशुभम् । नाभुक्तं क्षीयते कर्म ह्यपि जन्मशतैः प्रिय । । नारदीयपुराण (उत्तर भाग २६।१८) । 'नाभुक्तं क्षीयते कर्म' का उद्घरण शांकरभाष्य की टीका भावती (वे० सू० ४।१।१३) में आया है ।

२३. उपभोगादृते तस्य नाश एव न विद्यते। प्राक्तनं बन्धनं (बन्धकं?) कमं कोन्यथा कतुमंहीत ॥ पद्म० (२।६१।४६ एवं ६४।११६); देवत्वमथ मानुष्यं पशूनां पक्षिणां तथा। तियंत्वं स्थावरत्वं च याति जन्तुः स्वकमंभिः॥ पूर्वदेहकृतं कमं न किंवत्पुरुषो भृवि। बलेन प्रजया वापि समर्थः कर्तुमन्यथा।। पद्म० (२।६४।१३, १५)। प्रथम पद्म० (२।६१।४३) में भी आया है। और देखिये ऋ० (५।४।१०), 'प्रजाभिरग्ने अमृतत्वमश्याम' एवं मनु (६।१३७)—'पुत्रेण लोकाञ्जयित पौत्रेणानन्त्यमश्नृते'। पद्म० के अनुसार ये वचन मात्र प्रशंसात्मक हैं। न तु भोगादृते पुष्यं पापं वा कमं मानवम्। परित्यजित भोगाच्च पुष्यापुष्ये निबोध मे। मार्कण्डेय (१४।१७); यादृशं वपते बीजं क्षेत्रे तु कृषिकारकः। भुनिक्त तादृशं वत्स फलमेव न संशयः।। यादृशं क्रियते कमं तादृशं परिभुज्यते। बिनाश हेतु, कर्मास्य सर्वे कर्मवशा वयम् ॥ पद्म० (२।६४।७-६)।

६३), मैंनडोनेल एवं कीथ (वैदिक इण्डिया, जिल्द २, पृ० २०६) एवं टक्सेन (दि रिलिजिएन्स आव इण्डिया, कोपेनहैगेन, १६४६, पृ० ८८) ने अपने विचार व्यक्त किये हैं। इयूशन महोदय ने तो यहाँ तक कहा है (पृ० १६)—'अत्मा-सम्बन्धी यह शिक्षा उनसे (ब्राह्मणों से) जानवूझ कर पृथक रखी गयी थी, और यह क्षत्रियों की छोटी मण्डली में ही दी जाती थी।' हम यहाँ इस मत की परीक्षा करेंगे।

प्राचीन उपनिषदों के प्रमुख एवं महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त दो हैं, यथा—(१) जीवात्मा एवं परम ब्रह्म की अभिन्नता एवं (२) व्यक्ति के कर्त्तं व्यों एवं आचरण पर आत्मा के आवागमन (पुनर्जन्म) का निर्मर होना। इन दोनों सिद्धान्तों को याज्ञवल्क्य ने राजा जनक को बताया है (वृ० उप० ४।४।४-७ तथा अन्य वचन जो नीचे दिये जा रहे हैं)। इयूशन ने औपनिषदिक बातों में इन बातों को सबसे अति गम्भीर सत्य एवं श्रेष्ठ कहा है। इसके अतिरिक्त याज्ञवल्क्य के शब्द, जो वृ० उप० (३।२।१३ 'जो अच्छा करता है, वह अच्छा जन्म पाता है'; ४।४।५: 'जो अच्छा करता है, वह अच्छा जन्म पाता है'; ४।४।५: 'जो अच्छा करता है, वह अच्छा जन्म पाता है', जो पवित्र कार्य आदि. करता है वह पवित्र हो जाता है') में पाये जाते हैं, उन्हें स्वयं इयूशन महोदय ने पुनर्जन्म सम्बन्धी सिद्धान्त के विषय में सबसे अधिक प्राचीन माना है। इसके साथ स्वयं इयूशन महोदय ने पुनर्जन्म सम्बन्धी सिद्धान्त के विषय में सबसे अधिक प्राचीन माना है। इसके साथ स्वयं इयूशन महोदय की उक्ति से सिद्ध हो जाता है कि उपनिषदों के दो प्रमुख मौलिक सिद्धान्तों का उद्घोष ब्राह्मण याज्ञवल्क्य द्वारा किया गया था, जिन्होंने उसी उपनिषद (वृ० उप० २।४।१-१४) में अपनी पत्नी मैत्रेयी से आत्मा एवं तत्त्वों आदि का ब्रह्म से तादात्म्य बताया है (इदं सर्व यदयमात्मा)। इतना ही नहीं, इन सिद्धान्तों की शिक्षा देने वाले अन्य शिक्षक भी थे। उदाहरणार्थ, उद्दालक आदिण ने विस्तार के साथ अपने पुत्र श्वेतकेत् को 'तत्त्वमासि' (छा० उप० ६।८-१६) का अर्थ समझाया है।

अव हम उन उदाहरणों की जाँच करेंगे जिन पर इयूशन महोदय ने अपने निष्कर्ष आधृत किये हैं। छा० उप० (५११११) में एक कथा आयी है। पाँच ऐसे गृहस्थ, जो वेद के महान पाठक थे, आपस में मिले और 'आत्मा' तथा 'ब्रह्म' के विषय में उन्होंने चर्चा की। उन्होंने उदालक आशिण के पास, जो 'वैश्वानर' नामक आत्मा के विषय में जानते थे, जाने को सोचा। जब वे उनके यहाँ पहुँचे तो उदालक आशिण ने कहा कि मैं स्वयं सभी कुछ की व्याख्या नहीं कर सकूँगा अतः तुम लोगों को अश्वपित कैंकेय (केकय देश के राजा) के पास जाना चाहिए, जो वैश्वानर नामक आत्मा की जानकारी रखते हैं। उदालक के साथ वे सभी गृहस्थ अश्वपित कैंकेय के पास पहुँचे। जिन्होंने दूसरे दिन प्रश्न का उत्तर देने को कहा। दूसरे दिन वे छह व्यक्ति समिधा लेकर राजा के पास पहुँचे। अश्वपित कैंकेय ने अन्य आरम्भिक कृत्यों को स्थिगत कर दिया और उनसे पूछा कि उनमें प्रत्येक किसका ध्यान करता है। जब सब ने ध्यान के आधार, यथा—स्वर्ग, आदित्य, वायु, आकाश एवं पृथिवी (इसका नाम उद्दालक ने लिया) की बात बतला दी तो राजा ने बताया कि ये सभी वैश्वानर के अंश (भाग) हैं और उन्होंने उनसे अग्वहात्र के सम्पादन की उचित विधि भी बतला दी।

दो बातें विचारणीय हैं। एक तो यह कि यहाँ पर उद्दालक आरुणि को वास्तविक 'वैश्वानरिवद्या' में अनिमन्न कहा गया है, किन्तु दूसरे ही परिच्छेद (छा० उप० ६।८।७.....) में उन्हें 'तत्त्वमिस' नामक श्रेष्ठ सिद्धान्त का व्याख्याता (शिक्षक) कहा गया है। सम्भवतः ये दोनों उद्दालक एक ही नहीं हैं, वे दो व्यक्ति सिद्धान्त का व्याख्याता (शिक्षक) कहा गया है। सम्भवतः ये दोनों उद्दालक एक ही नहीं हैं, वे दो व्यक्ति हैं या यह कथा ही कपोलकित्पत है। दूसरी बात यह है कि अश्वपित कैकेय ने जो कुछ सिखाया वह वैश्वानर के विषय में शा, न कि ब्रह्मविद्या (जीवात्मा एवं परम ब्रह्म के तादात्म्य) के विषय में। यास्क के काल के पूर्व से ही वैश्वानर के विषय में कई मत थे, जिनका उल्लेख बहुचा ऋग्वेद (१।४२।६, १।६८।१) में हुआ के पूर्व से ही वैश्वानर के विषय में कई मत थे, जिनका उल्लेख बहुचा ऋग्वेद (१।४२।६, १।६८।१) में हुआ है। निश्कत (७।२१-२३) ने तीन विभिन्न मत उद्दूत किये हैं, यथा—वैश्वानर विद्युत् है, या आदित्य है

या लौकिक अग्नि है। छा॰ उप॰ (४।१८।२) ने निष्कर्ष निकाला है (४।१६-२४) और उसे पाँच प्राणों की आहुतियों (प्राणाय, स्वाहा, अपानाय, स्वाहा. ) की पंक्ति में रखा है। वे॰ सू॰ (१।२।२४-३२) में भी इसकी चर्चा है और यही निष्कर्ष है कि इसका अर्थ है परमात्मा, न कि जीवात्मा या अग्नि (एक तस्त्व के रूप में) या जठरानल।

इसके उपरान्त इयुशन महोदय ने गार्ग्य वालािक की गाया (वृ० उप० २।१) कही है। गार्ग्य वालािक ने काशी के राजा अजातशत्र को ब्रह्म की व्याख्या सुनानी चाही और राजा ने इस बात के लिए एक सहस्र गौएँ देने की बात कही और यह भी कहा कि लोग 'जनक, जनक' (अर्थात् जनक ही दाता तथा ब्रह्म की व्याख्या सनने वाले हैं) का उद्घोष कर दौड़ते हैं। बालाकि ने ब्रह्मध्यान के लिए बारह पदार्थों की चर्चा की, किन्त राजा ने उत्तर दिया कि मैं यह सब पहले से ही जानता है और यह भी कहा कि ब्रह्म इन पदार्थों से मिन्न है और उसे आपके (अर्थात् वालांकि के) कहने के अनुसार समझा नहीं जा सकता। इस पर वालांकि मौन रह ग्ये और शिष्य हो जाना चाहा। तब आजातशत्रु ने कहा-'यह तो प्रतिलोम है कि ब्राह्मण ब्रह्मजा-नार्य क्षत्रिय के पास शिष्य होने के लिए जाय। ऐसा कह कर राजा ने बालािक का हाथ पकड लिया और अपने आसन से उठ पड़े। इस गाथा की कुछ वातें द्रष्टव्य हैं। इससे यह नहीं प्रकट होता कि ब्राह्मण जाति ब्रह्मविद्या को नहीं जानती थी और न यही व्यक्त होता कि इसका ज्ञान केवल क्षत्रियों को ही था ओर जनक का विशिष्ट उल्लेख हुआ है कि वे गौओं के दाता हैं और ब्रह्मविद्या को सुनने के लिए तत्पर रहते हैं तथा लोग उनसे गौएँ प्राप्त करने एवं ब्रह्मविद्या का ज्ञान देने के लिए उनके यहाँ जाया करते हैं। हमें बु उप (३।१) से विदित है कि विदेह के राजा जनक ने एक सहस्र गीएँ दी थीं और जब याज्ञवल्क्य ने उनको ले लिया तो राजा जनक की समा में बैठे कतिपय लोगों, यथा अश्वल (राजा के होता पुरोहित), आर्तमाग, गार्गी, उदालक आरुणि, विदग्घ शाकल्य ने उनसे कई प्रश्न पूछे । और देखिए वृ० उप० (४।४। ७-जनक ने याज्ञवल्क्य को एक सहस्र गायें दी हैं) ४।४।२३-जनक याज्ञवल्क्य को विदेह का राज्य तथा अपने को दास के रूप में देते हैं। अतः वालांकि की गाथा से यदि कोई बात व्यक्त की जा सकती है तो वह यह है कि जनक ऐसे क्षत्रिय ने ब्रह्मविद्या की शिक्षा ग्रहण कर ली थी किन्तु वालाकि को जो ब्राह्मण था, इसका ज्ञान न था (यद्यपि उसन ऐसा कह रखा था कि मुझे यह ज्ञात है) और उसको काशी के राजा अजातशत्र से इसका ज्ञान प्राप्त हुआ तथा अजातशत्रु ने ऐसा कहा कि ब्राह्मण क्षत्रिय का शिष्य नहीं होता। समी ब्राह्मण ब्रह्मविद्या में निष्णात नहीं हो सकते थे, क्षत्रियों की तो वात ही दूसरी है (अर्थात् उनमें तो इन-गिने ही ब्रह्मविद हो सकते थे) । अत: इ्यूशन महोदय बृटिपूर्ण सामान्यीकरण करने (व्यापक सिद्धान्त वनाने) के अपराधी हैं। यह द्रष्टव्य है कि इस कथा में काशी के राजा अजातशत्र ऐसा नहीं कहते कि यह विद्या पहले ब्राह्मणों को नहीं ज्ञात थी (जैसा कि प्रवाहण जैवलि ने कहा था), प्रत्युत उन्होंने आश्चर्य प्रकट किया कि एक ब्राह्मण उनके पास यह विद्या ग्रहण करने को आया है।

यही कथानक कौषीतिक उप० (४।१-१६) में उन्हों शब्दों में आया है। यहाँ बालािक ने अपने घ्यान के विषयों के बारे में १६ व्याख्याएँ की हैं। और देखिए वे० सू० (१।४।१६-१८)। बृ० उप० (२।१) एवं कौ० उप० (४) में पुनर्जन्म के विषय में कुछ नहीं है, इन दोनों उक्तियों में केवल इतना ही व्यक्त है कि आत्मा से सभी प्राण, सभी लोक, सभी देव एवं सभी तत्त्व निष्पन्न होते हैं (बृ० उप० २।२।२०)। यह वैसा ही है जैसा कि बृ० उप० (४।४।७) एवं छा० उप० (४।१-१६) में आया है (ऐतदात्म्यम् इदं सवं.... तत्त्वमित)।

यह बड़े आश्चर्यं की बात है कि ड्यूशन महोदय ने सनत्कुमार एवं नारद के संवाद को अपने इस तकं की सिद्धि के लिए प्रयुक्त किया है कि क्षत्रिय लोग ही वेदान्त के महान् सिद्धान्तों के मौलिक उद्भावक थे। उन्होंने छा० उप० (७) का सहारा लिया है, जहाँ आया है कि नारद सनत्कुमार के पास गय और प्रार्थना की—'महोदय, मुझे पढ़ाइए। सनत्कुमार ने उनसे कहा—'वताइए, आप कितना जानते हैं, तव मैं बताऊँगा कि उसके आगे क्या है'। नारद ने बताया (छा० उप० ७११-२) कि मैंने चार वेदों, इतिहास-पुराण का अध्ययन कर लिया है और उन्होंने विद्याओं की सूची उपस्थित की जिसमें देवविद्या, ब्रह्मविद्या, क्षत्रविद्या, नक्षत्रविद्या सम्मिलित थीं। नारद ने स्वीकार किया कि मुझे केवल मन्त्र ही ज्ञात हैं, आत्मा के बारे में नहीं जानता। उन्होंने कहा, 'मैंने आप के समान लोगों से मुना है कि आत्मविद् दुःख को जीत लेता है। मैं दुःख में हूँ, भगवन्, दुःख से पार होने में मेरी सहायता अवश्य करें।' सनत्कुमार ने कहा, 'आपने जो कुछ पढ़ा है, वह नाम मात्र है, कुछ नाम से बढ़ कर भी है। सनत्कुमार ने नाम से बढ़कर वाणी पर घ्यान करने को उत्तम कहा और शिक्षा दी कि मन वाणी से उत्तम है और आगे बहुत-सी बातों का उल्लेख किया जो अपने पूर्ववर्ती से उत्तम हैं, और इस प्रकार वे 'मूमन' (परमात्मा) का उल्लेख किया है, जिससे सभी कुछ की उद्मृति होती है। अन्त में (छा० उप० ७।२६।२) आया है—'मगवान् सनत्कुमार न नारद को सब कुछ दिखाया, जिसके दोष जड़ से नष्ट हो गये हैं और जो अविद्या के ऊपर है; उसे लोग (सनत्कुमार) स्कन्द कहते हैं।

उपर्युक्त लम्बे वचन में ऐसा कहीं भी नहीं आया है कि सनत्कुमार एवं नारद ब्राह्मण थे या क्षत्रिय। संस्कृत साहित्य में स्कन्द को युद्ध का देवता (गीता, १०।२४, सेनानीनामहं स्कन्दः) कहा गया है और वनपर्व (२२६।२२-२३) में उसे देवों की सेनाओं का सेनापित कहा गया है तथा शान्तिपर्व (२७४=२६७) चित्र-शाला संस्करण) में आया है कि लोक की उत्पत्ति एवं प्रलय के ज्ञान की प्राप्ति के लिए नारद देवल के पास गये। इससे ड्यूशन महोदय खट से इस निष्कर्ष पर पहुँच जाते हैं कि सनत्कुमार क्षत्रिय थे और नारद ब्राह्मण। महाभारत, मनुस्मृति एवं पुराणों में उन्हें वर्ण या जाति के ऊपर अर्थ दैविक ऋषि कहा गया है। गीता (१०।१३) ने नारद को देविष कहा है, वायुपुराण ने पर्वत एवं नारद को कश्यप के पुत्रों के रूप में तथा देविषयों में गिना है (६१।८५)। मनुस्मृति (१।२५) ने नारद को प्रथम दस प्रजापतियों में परिगणित किया है। ब्रह्म पु० (१।४६-४७) ने स्कन्द एवं सनत्कुमार को ब्रह्मा का पुत्र कहा है। नारदीय पु० (पूर्व माग २।३) ने सनक, सनत्वन, सनत्कुमार एवं सनातन को ब्रह्मा का मानस पुत्र कहा है और सनत्कुमार को ब्रह्मादी कहा है, जिन्होंने नारद को सभी धर्मों का ज्ञान दिया था। वामन पु० (६०।६८-६९) ने इन चारों को घर्म एवं अहिंसा का पुत्र तथा योग-शास्त्र का व्याख्याता कहा है। इन सभी बातों से बढ़ कर कूर्मपु० (१।७।२०-२१) में आया है कि ये चारों कर्तु के साथ विप्र (ब्राह्मण), योगी एवं ब्रह्मा के मानस पुत्र हैं। २४ सनत्कुमार को शाब्दिक या लाक्षणिक रूप से स्कन्द कहा जा सकता है, क्योंकि उन्होंने अविद्या को उसी प्रकार आक्रमण करके जीत लिया लाक्षणिक रूप से स्कन्द देवता ने असुरों की सेनाओं को परास्त किया था।

२४. अग्रे ससर्जं वै ब्रह्मा मानसानात्मनः समान । सनकं सनातनं चैव तथैव च सनन्दनम् । ऋतुं सनत्कमारं च पूर्वमेव प्रजापितः । पञ्चेते योगिनो विप्राः परं वैराग्यमाश्रिताः । । कूर्मपु० (१।७।१६-२१) ।

छा । उप । (१।८) में उल्लेख है कि मारत के किसी माग में (जिसकी चर्चा नहीं हुई है) तीन व्यक्ति, यथा-शिलक शालावत्य, चैकितायन दाल्म्य एवं प्रवाहण जैवलि, ऐसे व्यक्ति थे जो उद्गीय (अर्थात् ओम्) के गढ़ अर्थ में निष्णात थे। वे उद्गीय पर विचार करने के लिए बैठ गये। प्रथम दो (जो ब्राह्मण थे) ने एक-दूसरे से प्रश्नोत्तर किया। इस पर प्रवाहण जैवलि ने उन्हें बताया कि वे ऐसे विषयों के बारे में उत्तर दे रहे हैं जो नित्य नहीं हैं। इसके उपरान्त प्रवाहण जैवलि ने उनसे कहा कि इस विश्व का मूल आकाश है, प्राणियों की उत्पत्ति आकाश से हुई है और प्राणी पुन: वहीं लौट जायेंगे, तथा यह आकाश उद्गीथ है जो उच्च से उच्चतर है और अनन्त ....आदि है। इयूशन ने अपने सिद्धान्त की पुष्टि के लिए इस वचन का भी सहारा लिया है। उपनिषदों में उद्गीथ-विद्या कतिपय उपासनाओं में परिगणित है। अतः जो बात प्रकट होती है, वह यह है कि प्रवाहण जैवलि को वह विद्याज्ञात यी और किसी स्थान (जिसका नामोल्लेख नहीं हुआ है) के दो ब्राह्मणों को वह अज्ञात थी। इस सिद्धान्त की. जो ब्राह्मणों को तादात्म्य (ब्रह्माद्वैतवाद) के केन्द्रीय सिद्धान्त से अनिमज्ञ ठहराता है, परीक्षा करके उसे ठीक मानना सम्भव नहीं है। इसी सन्दर्भ में (छा० उप० १।६।३) प्रवाहण जैविल ने उल्लेख किया है कि अतिधन्वा शीनक ने उदरशाण्डिल्य को उदगीय-विद्या का ज्ञान दिया था। इयुशन ने विना कोई प्रमाण उपस्थित किये कह दिया है कि यहाँ भी बाह्मण ने क्षत्रिय से शिक्षा ग्रहण की। वे सम्भवतः यह बात मूल गये कि 'शौनक' एवं 'शाण्डिल्य' दोनों ब्राह्मण नाम हैं। यह तथ्य यह सिद्ध करता है कि अपने सिद्धान्त की पुष्टि में आतुरतावश एक गम्भीर विद्वान भी किस प्रकार त्रुटियाँ कर सकता है। उन्होंने स्वयं लिखा है कि शौनक ने, जो ब्राह्मण (अतिघन्वा नामक) था, एक अन्य ब्राह्मण (उदरशाण्डिल्य) को उस विद्या में शिक्षित किया। इसके अतिरिक्त, उद्गीथ विद्या कतिपय उपासनाओं में एक उपासना है और प्रवाहण ने जो पढ़ाया है वह यह है कि सभी मृत (प्राणी) आकाश से उत्पन्न होते हैं और उसी में पुन: समाहित हो जाते हैं, जिसका अभिप्राय यह है कि आकाश ब्रह्म की ओर संकेत करता है, जैसा कि वे॰ सू॰ (१।१।२२) मी कहता है। मिलाइए यह सिद्धान्त तै॰ उप॰ (३।६, जो वे॰ सु॰ १।१।२ का आघार है) आदि से। इतना ही नहीं, छा० उप० के इस वचन में पुनर्जन्म के विषय में कुछ भी नहीं है।

इ्यूशन एवं मण्डारकर के मतों का आघार है पञ्चागिविद्या के विषय में प्रवाहण जैविल एवं श्वेतकेतु का संवाद (वृ॰ उप॰ ६१२ एवं छा॰ उप॰ ६१३-१०) तथा अश्वपित केकेय एवं उद्दालक आरुणि के बीच वैश्वानर के विषय में हुई वार्ता (छा॰ उप॰ ६११११४)। दूसरी वार्ता के विषय में हम ऊपर पढ़ चुके हैं। प्रथम वार्ता वाला प्रसंग बड़ा महत्त्वपूणें है जिसे लोगों ने ठीक से समझा नहीं है। श्वेतकेतु एवं उसके पिता आरुणि गौतम को पञ्चानिविद्या वताने के पूर्व प्रवाहण जैविल ने कहा हैं (छा॰ उप॰ ६१३७)—'तुम्हारे पूर्व यह विद्या ब्राह्मणों के पास नहीं गयी; अतः समी लोकों में अधिकार (शासन) केवल क्षत्रिय जाति के पास ही रह सका है।' वृ॰ उप॰ के वचन में शब्द आये हैं—'आज के पूर्व यह विद्या किसी ब्राह्मण में नहीं पायी जाती थी, किन्तु में तुम्हें इसे वताऊँगा, क्योंकि कीन व्यक्ति तुम्हें नहीं वतायेगा जो मुझे इस प्रकार सम्बोधित करते हो। (अर्थात् 'मैं आप के पास शिष्य-रूप में उपस्थित हुआ हूँ)।' कौषीतिक उप॰ (१) में देवयान एवं पितृयाण का सिद्धान्त चित्र गार्यायणि द्वारा आरुणि (एवं उसके पुत्र क्वेतकेतु) को वतलाया गया है, किन्तु यह कथन कि केवल क्षत्रिय ही इस सिद्धान्त के उद्भावक एवं जानकार थे, वहाँ नहीं आया है और गार्यायणि ब्राह्मण अध्यापक के सदृश प्रतीत होते हैं। प्रश्न यह है—''छान्दोग्य एवं वृहदारण्यक उपनिषदों के उपर्युक्त वचनों में 'इस विद्या' का क्या तात्यर्थ है?'' उपनिषदों (विशेषतः छान्दोग्य एवं वृहदारण्यक) में वैसे पुरुषों के लिए, जो ब्रह्मविद्या के मार्ग पर अधिक दूर नहीं जा सके हैं, ब्रह्म की उपासना के लिए कितपय विद्याओं की विस्तृत चर्चा हुई है, यथा—उद्गीयविद्या (छा॰ उप॰ १।८-६, वृह० उप॰ १।३), दहरविद्या (छा॰ ८।१११-२, वृ० उप॰ १।३, वे० सू० १।३१४-२१), मघुविद्या (उप० छा॰

३।१।१, वृ० उप० २।४।१-१४), संवर्गविद्या (छा० ४।३)। इसी प्रकार पञ्चाग्निविद्या मी एक उपासना है। इयुशन आदि ने इसे स्वीकार किया है कि जीवात्मा एवं परमात्मा की एकात्मता एवं कर्मों तथा आचरण पर आघृत आत्मा के पुनर्जन्म के विषय में महान् एवं मौलिक वचन याज्ञवल्क्य द्वारा कहे गये हैं जो बृ० उप० में पाये जाते हैं। पञ्चान्निविद्या का सम्बन्ध पुनर्जन्म के केवल एक पक्ष से है, और वह पक्ष है वह मार्ग जिसका अनुसरण वे लोग करते हैं जो ग्राम में रहते हुए यज्ञ, जन-कल्याण-कार्य एवं दान करते रहते हैं। पाँच अग्नियों एवं पाँच आहुतियों का सम्बन्ध केवल पितृयाण मार्ग से है। इसमें उस गति या दशा की गूढ़, एवं अर्घ मौतिक व्याख्या पायी जाती है जिसके द्वारा व्यक्ति इस पथिवी पर वार-वार जन्म लेते हैं। अधिक-से-अधिक यही तर्क उपस्थित किया जा सकता है कि कुछ क्षत्रिय राजाओं या सामन्तों ने पिवत्र लोगों द्वारा चन्द्रलोक से पुनः पिथवी लोक पर आने की विधि पर किसी गूढ़ या आध्यात्मिक व्याख्या करने का अधिकार प्राप्त कर लिया होगा। इस विषय में स्पष्ट रूप से नहीं कहा जा सकता कि प्रवाहण जैवलि किसी देश के राजा थे या मात्र एक क्षत्रिय (राजन्य, वृ० उप० ६।२।३ एवं छा० उप० ५।३।५), किन्तु इतना स्पष्ट रूप से कहा हुआ है कि अव्वपति केक्य राज्य (भारत के उत्तर-पश्चिम में स्थित) के राजा थे, जब कि जीवात्मा एवं परमात्मा की एकात्मता एवं आत्मा की अमरता के मौलिक उद्घोषक थे याज्ञवल्क्य, जो विदेह (मिथिला, विहार प्रदेश) के निवासी थे जो केक्य से कम-से-कम एक सहस्र मील दूर था। याज्ञवल्क्य का दर्शन केकय ऐसे सुदूर देश में एक लम्बे काल के उपरान्त ही पहुँचा होगा। यदि यह बात तर्क के लिए मान भी ली जाय कि अश्वपति के रामान कुछ शासक ऐसे थे जिन्होंने सर्वप्रथम पवित्र याज्ञिकों (यज्ञ करने वालों) के सन्मुख पुनर्जन्म के मार्ग की व्याख्या उपस्थित की, तब भी ड्यूशन महोदय की स्थापना किसी प्रकार भी उपयंक्त पुष्ट प्रमाणों के समक्ष नहीं ठहरती।

(प्रकृत विषय की चर्चा अब पुन: आरम्भ होती है।) उपिनपदों ने एक ऐसा कठोर नियम बनाया है कि सभी प्रकार के अच्छे या बुरे कमों के फल मोगने ही पड़ते हैं और व्यक्ति के कमों एवं आचरण से ही आगे के जीवन निर्धारित एवं निश्चित होते हैं। किन्तु उपिनपदों के कुछ वचनों से प्रकट होता है कि उन्होंने इस विषय में कुछ अपवाद छोड़ रखे हैं। एक अपवाद यह है कि जब कोई व्यक्ति बहा की अनुभूति कर लेता है, उसके सभी अच्छे या बुरे कमें जो ब्रह्मानुभूति के उपरान्त या भौतिक देह के मरने के पूर्व किये गये हों, कोई परिणाम नहीं उप-स्थित करते। छा० उप० (६।१४।३) में सत्यकाम जावाल ने अपने शिष्य उपकोसल से कहा है—'जिस प्रकार जल कमलदल से नहीं चिपक सकता, उसी प्रकार जो ब्रह्म को जानता है उसमें दुष्कमें नहीं लगा रह सकता।' छा० उप० (४।२४।३) में पुन: आया है—'जिस प्रकार इधीका—तूल के सूत्र अग्नि में मस्म हो जाते हैं उसी प्रकार वैश्वानर (ब्रह्म) के अभिप्राय को जानने वाले अग्निहोत्री व्यक्ति के बुरे कमें मस्म हो जाते हैं।' वृ० उप० (४।४।२२) में आया है—'जो इन दोनों को जानता है उसको ये अभिभूत नहीं करते, चाहे वह मले ही कहे कि किसी कारणवश उसने बुरा कमें किया या किसी कारणवश अच्छा कमें किया; वह इन दोनों को पार कर जाता है; उसे किया उसने बुरा कमें किया या किसी कारणवश अच्छा कमें किया; वह इन दोनों को पार कर जाता है; उसे किया इशा अथवा न किया हुआ, कोई भी कमें नहीं तपाता।' मुण्डकोपनिपद् (२।२।८) ने व्यवस्था दी है—'जब कोई व्यक्ति सर्वोच्च (कारण) को देख लेता है (उसकी अनुभूति कर लेता है) और निम्नतम (कार्य) भी जान लेता है व्यक्ति कमें नष्ट हो जाते हैं।' उप किन्तु यह उन्हीं कर्मों के लिए सत्य है जो ब्रह्मानुभूति के पूर्व किये गये थे तो उसके कर्म नष्ट हो जाते हैं।' उप किन्तु यह उन्हीं कर्मों के लिए सत्य है जो ब्रह्मानुभूति के पूर्व किये गये थे तो उसके कर्म नष्ट हो जाते हैं।' उप किन्तु वह उन्हीं कर्मों के लिए सत्य है जो ब्रह्मानुभूति के पूर्व किये गये थे तो उसके कर्म नष्ट हो जाते हैं।' विश्वते ते वह उन्हीं कर्मों के लिए सत्य है जो ब्रह्मानुभूति के पूर्व किये गये थे तो उसके कर्म नष्ट हो जाते हैं।' विश्वते विश्वते वह उन्हीं कर्मों के लिए सत्य है जो ब्रह्मानुभूति के पूर्व किये गये थे तो उसके कर्म नष्ट हो जाते हैं स्वत्य विश्वते हो किया विश्वते किया विश्वते किया विश्वते किया विश्वते किया विश्

२४. यथा पुष्करपलाश आपो न श्लिष्यन्त इति । छा० उप० (४।१४।३); तद्यथेषीकातूलमग्नी प्रोतं प्रदूर्यतेवं हास्य सर्वे पाप्मानः प्रदूर्यते य एतदेवं विद्वानिग्नहोत्रं जुहोति । छा० उप० (४।२४।३); एतमु हैवेते न तरत

तथा उनके लिए जो अनुभूति की प्राप्ति के उपरान्त शरीर द्वारा किये गये। किन्तु वह व्यक्ति उस प्रारब्ध कर्म को खण्डित नहीं कर सकता जिसने उसे वह जन्म दिया जिसमें उसने ब्रह्मानुभूति की प्राप्ति की। भावना यह है कि वे कर्म, जिनके फलस्वरूप व्यक्ति को वर्तमान स्वरूप प्राप्त हुआ, मृत्युपर्यन्त भोगे जाने चाहिए, इसके उपरान्त ही व्यक्ति मौतिक शरीर के बन्धन से मुक्त होता है। छा० उप० रहे का कथन है कि उस व्यक्ति के लिए, जिसने किसी गुरू से परमात्मा का सत्य ज्ञान प्राप्त कर लिया है, केवल तब तक की देरी है जब तक वह इस शरीर से मुक्त नहीं हो जाता, तभी वह पूर्ण हो पाता है। वे० सू० (४।१।१३-१५) में इन सभी वचनों का आधार लिया गया है और शंकराचार्य ने उनके उद्देश्य की संक्षिप्त किन्तु सुस्पष्ट व्याख्या प्रस्तुत की है। गीता (४।३७) में भी आया है कि ज्ञान की अग्नि से सभी कर्म भस्म हो जाते हैं। यहाँ पर 'कर्म' का तात्पर्य है सञ्चित एवं सञ्चीयमान न कि परारब्ध कर्म। विद्या की प्राप्ति एवं शरीरपात के बीच के कर्मों के विषय में शंकराचार्य ने धनुष से छुटे हुए तीर का उदाहरण दिया है, जो आरम्भिक बेग की समाप्ति पर हो सकता है। कुछ ग्रन्थों में ऐसा आया है कि जब इस जीवन में किये गये शुम एवं अशुम कर्म अपनी पराकांष्ठा को प्राप्त हो जाते हैं तो उनके फल इसी जीवन में प्राप्त हो जाते हैं [विज्ञानदीपिका, १०]।

उपनिषद्-सिद्धान्त यह है कि व्यक्ति को अच्छे या बुरे कर्मों का फल अवश्य मोगना चाहिए। किन्तु कमीकमी कोई दुष्कमं अनजान में भी हो जाता है, यथा अचानक हाथ की वन्दूक से गोली छूट जाय और कोई व्यक्ति
मर जाय या बुरी तरह से घायल हो जाय। इस बात को लेकर धर्मसूत्रों एवं स्मृतियों में एक विवेचन उठ खड़ा हुआ
था और आगे चलकर प्रायश्चित्त का विधान बनाया गया। वैदिक काल से ही घामिक कृत्यों के होते समय किसी
प्रकार की अनियमितताओं एवं दुर्घटनाओं के रक्षार्थ तथा दुनिमित्तों या व्यक्तिगत आपत्तियों (यथा कुत्ते का
काटना आदि) के लिए कुछ कृत्य सम्पादित किये जाते रहे हैं। इन विपयों में केवल व्यक्तिगत पवित्रता तथा
किसी आपत्ति से रक्षा पाना ही उद्देश्य है, यहाँ पाप-सम्बन्धी कोई प्रश्न नहीं है। गौतमधर्मसूत्र में इस विषय में

इति । अतः पापनकरविमिति । अतः कल्याणमकरविमिति । उभे उ हैवैष एते तरित । नैनं कृताकृते तपतः । बृह० उप० (४।४।२२); क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तिस्मिन्दृष्टे परावरे । मुण्डक उप० (२।२।८); एवमेवेहाचार्यवान पुरुषो वेद । तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमोक्ष्ये ऽथ संपत्स्य इति । छा० उप० (६।१४।२)

२६. तदिवाम उत्तरपूर्वाघयोरक्लेषिवनाज्ञौ तद्व्यपदेज्ञात् । इतरस्याप्येवमसंक्ष्रेषः पाते तु । अनारव्धकार्ये एव तु पूर्वे तदवषः । वेदान्तसूत्र (४।१।१३-१५); ज्ञांकरभाष्य : 'ब्रह्माधिगमे सत्युत्तरपूर्वयोरघयोरक्लेषिवनाज्ञौ भवतः उत्तरस्याक्लेषः, पूर्वस्य विनाज्ञः इतरस्यापि पुण्यस्य कर्मणः एवमघवदसंक्लेषो विनाज्ञक् ज्ञानवतो भवतः । अवक्ष्यम्भाविनी विदुषः क्षरीरपाते मुक्तिग्त्यवधायंते ।' वृ० उप० (१।४।१०) पर क्षांकरभाष्य में आया है : 'यावच्छरीरपातस्तावत्फलोपभोगांगतया विपरीतप्रत्ययं रागादिदोषं च तावन्मात्रमाक्षिपत्येव । मुक्तेषुवत्प्रवृत्तफलत्वात्तद्वेतुकस्य कर्मणः । तेन न तस्य निर्वातिकी विद्या । अविरोधात् । . . ज्ञानोत्पत्तेः प्रागूष्यं तत्कालजन्मान्तरसंचितानां च कर्मणामप्रवृत्तफलानां विनाज्ञः सिद्धो भवति ।' पद्मपाद की विज्ञानदीपिका में आया है—'उभयोर्ज्ञानतो नाज्ञो भोगान्त्रारब्धकर्मणः' (क्लोक क्ष्) । टीकाकार का कथन है : 'ज्ञान के दो प्रकार हैं, यथा—परोक्ष एवं अपरोक्ष । प्रथम का स्वरूप यों है : 'ब्रह्म का अस्तित्व है और मुझे उसकी उपासना अवक्ष्य करनी चाहिए ।' द्वितीय का स्वरूप इस प्रकार है : 'ब्रह्म सत्यं जगन्मिथ्या । अतोहमपि ब्रह्मवेत्याकारकं यज्जानं तदपरोक्षम् । अपरोक्षज्ञानं तावत्प्रारब्धेतरकर्मनाज्ञाकम् । एवं चात्र ज्ञानमपरोक्षमेव । तस्त्रादुभयोः सञ्चितसञ्चीयमान योः कर्मणोर्नाज्ञो बोजलोपः'।"

एक विवेचन है, जो सम्भवतः इस प्रकार के अत्यन्त आरम्भिक पाप एवं प्रायश्चित्त-सम्बन्धी व्याख्या है। गौतम का कथन है कि पापों के शमन के लिए प्रायश्चित्तों के विषय में दो मत हैं, जिनमें एक यह है कि पापों के लिए प्रायश्चित्त नहीं किया जाना चाहिए, क्योंकि जब तक उनके फलों को मोग नहीं लिया जाता,। उनका नाश नहीं होता; और दूसरा मत यह है कि प्रायश्चित्त किया जाना चाहिए, क्योंकि इस विषय में वैदिक बचन उपलब्ध हैं, यथा—'पुन:स्तोम नामक यश्च करने के पश्चात् व्यक्ति सोम यश्च करने के योग्य हो सकता है (अर्थात् वह सभी प्रकार के यश्च कर सकता है)', 'ब्रात्यस्तोम करने के पश्चात् व्यक्ति वैदिक यशों के सम्पादन के योग्य हो जाता है', 'जो अश्वमेध करता है वह सभी पापों, यहाँ तक कि ब्रह्म हत्या को भी लाँघ जाता है ।'<sup>२७</sup> कुछ लोगों का ऐसा मत था कि केवल वे पाप प्रायश्चित्तों से दूर होते हैं जो अनजान में हो जाते हैं, किन्तु कुछ लोग ऐसा दृष्टिकोण रखते थे कि वे पाप भी प्रायश्चित्तों से शमित होते हैं जिन्हें जानवृज्ञ कर किया जाता है, क्योंकि इस विषय में वैदिक संकेत प्राप्त होते हैं (मनु ११।४५)। <sup>२०</sup> इस विषय में हमने इस महाग्रन्थ के मूल।खण्ड ४ पृ० १-१७८ में विस्तार के साथ पढ़ लिया है।

पापों के फलस्वरूप पुनर्जन्म पाने के विषय में पाठकों का ध्यान निम्नलिखित ग्रन्थों की ओर आकृष्ट किया जा रहा है—मनुस्मृति (१२।४४-६६), याज्ञवल्क्य स्मृति (३।१३१, १३५-१३६, २०७-२१५), विष्णुघमंसूत्र (अध्याय ४४), अत्रिस्मृति (४।५-१४, १७-४४), मार्कण्डेयपुराण (१५।१-४१), ब्रह्मपुराण (२१७।३७-११०), गरुडपुराण (प्रेतकाण्ड, २।६०-८८, जहाँ याज्ञ० ३।२०६-२१५ ज्यों-का-त्यों रख दिया गया है), मिताझरा ३।२१६), मदनपारिजात (पृ० ७०१-७०२), पराशरमाघवीय (खण्ड २, माग २, पृ० २४६, २५६, २६३ २६६)। स्थानाभाव के कारण इस विषय में हम विस्तार से विवेचन नहीं उपस्थित करेंगे, केवल थोड़े-से उदाहरण प्रस्तुत किये जायेंगे।

मनु (१२।५४-६६, जिनसे बहुत-सी बातों में याज्ञ० ३।२०६-२०८ की सहमित है) में आया है—
'महापातकी लोग बहुत वर्षों तक मयंकर नरकों में रह कर निम्निलिखित जन्म प्राप्त करते हैं। ब्रह्महत्यारा कुत्ता, सूअर, गघा, ऊँट, कौआ (या वैल), वकरी, मेंड़, हिरण, पक्षी, चाण्डाल एवं पुक्कस के जन्मों को पार करता है; सुरा पीने वाला ब्राह्मण कीटों, मकोड़ों, पतंगों, मल खाने वाले पिक्षयों, मांसमक्षी पशुओं के विभिन्न जन्मों को पाता है; ब्राह्मण के सोने की चोरी करने वाला ब्राह्मण मकड़ों, सपौं, छिपकिलियों, जलचरों, नाशक निशाचरों की योनियों में सहस्रों वार जन्म लेता है; गुरु के पर्यंक को अपित्रत्र करने वाला (गुरु-पत्नी के साथ संमोग करने वाला) घासों, गुल्मों, लताओं, मांसमक्षी पशुओं, फिणघरों तथा व्याघ्य ऐसे कूर पशुओं की योनियों में सैकड़ों वार जन्म लेता है। जो व्यक्ति लोगों को मारा-पीटा करते हैं वे कच्चा मांस खाने वालों की योनि में जन्म लेते हैं, जो व्यक्ति निषद्ध मोजन करते हैं, वे कीट होते हैं; जो चोरी करते हैं, वे ऐसे जीव बनते हैं जो अपनी जाति के जीवों को खा डालते हैं, यथा मछली; जो लोग हीन जाति करते हैं, वे ऐसे जीव बनते हैं जो अपनी जाति के जीवों को खा डालते हैं, यथा मछली; जो लोग हीन जाति

२७. तत्र प्रायश्चित्तं कुर्यात्र कुर्यादिति मीमांसन्ते । न कुर्यादित्याहुः । न हि कर्म कीयत इति । कुर्यादित्यपरम् । पुनः स्तोमेनेष्ट्वा पुनः सवनमायान्तीति विज्ञायते । ब्रात्यस्तोमैश्चेष्ट्वा । तरित सर्वं पाप्मानं तरित ब्रह्महत्यां योऽश्व-पुनः स्तोमेनेष्ट्वा पुनः सवनमायान्तीति विज्ञायते । ब्रात्यस्तोमैश्चेष्ट्वा । तरित सर्वं पाप्मानं तरित ब्रह्महत्यां योऽश्व-पेषेन यजते । अग्निष्टुताऽभिशस्यमानं याजयेदिति च । गौ० घ० सू० (१६।३-१०) । देखिए वसिष्ठधर्मसूत्र (२२।१-१) । ३-७), तै० सं० (४।३।१२।२) एवं शतपयब्राह्मण (१२।३।१।१) ।

२८. अनिभसन्धिकृते प्रायिवत्तमपराघे । अभिसन्धिकृतेय्येके । वसिष्ठ (२०।१-२) ।

की नारियों से संमोग करते हैं, वे प्रेत होते हैं, जो व्यक्ति वहिष्कृत लोगों के साथ कुछ विशिष्ट अविध तक रह लेता है, जो दूसरों की पत्नियों के साथ संभोग करता है, जो ब्राह्मण की सम्पत्ति (सोना के अतिरिक्त) को छीन लेता है, वह ब्रह्मराक्षस होता है। जो व्यक्ति लोमवश रत्नों, मोतियों, मूँगों या किसी अन्य प्रकार के बहुमूल्य पत्थरों को चुराता है, वह स्वर्णकारों के बीच जन्मता है; अन्न चुराने पर ब्राह्मण चूहा होता है, काँसा चुराने पर व्यक्ति हंस पक्षी होता है, दूसरे को जल से वंचित करने पर व्यक्ति प्लव नामक पक्षी होता है, मधु चुराने पर डंक मारने वाला जीव होता है, मीठा रस (ईख आदि का) चुराने पर कुत्ता होता है। मांस चुराने पर चील होता है, तेल चुराने पर तैलपक (तेलचट्टा) कीड़ा, नमक चुराने पर झिल्ली जीव तथा दही चुराने पर बलाका (बगला) पक्षी होता है; रेशम, सन-वस्त्र, कपास-वस्त्र चुराने पर क्रम से तीतर, मेढक एवं क्रोंच पक्षी का जन्म मिलता है; गौ चुराने पर गोधा, चोटा चुराने पर वाग्गुद (चमगादड़?) पक्षी, सुगंध चुराने पर गंधम्पक (छर्छूंदर), पत्तियों वाले शाक चुराने पर मोर, भौति-भौति के पक्वान चुराने पर शल्य (साही) तथा विना पका मोजन चुराने पर शल्य (या झाड़ी में रहने वाला जीव विशेष) का जनम मिलता है। अग्नि चुराने पर बगला (बक), वर्तनों के चुराने पर हाड़ा, रंगीन वस्त्र चुराने पर चन्नवाक पक्षी, हिरण या हाथी चुराने पर भेड़िया, घोड़ा चुराने पर वाघ, फलों एवं कन्द-मूलों के चुराने पर वन्दर, नारी चुराने पर मालू, पीने वाला पानी चुराने पर चातक, सवारी (यान) चुराने पर ऊँट, पालतू पशु चुराने पर बकरा का जन्म प्राप्त होता है। जो व्यक्ति किसी अन्य की कोई सम्पत्ति वलपूर्वक छीन लेता है या जो उस यज्ञिय सामग्री को, जिसका कोई अंश अभी यज्ञ में नहीं लगा है, खा लेता है तो वह निम्न श्रेणी का पश होता है; जो नारियाँ उपर्यक्त प्रकार की चोरी करती हैं, वे भी पातकी होती हैं और वे ऊपर वर्णित जीवों की पत्नियों के रूप में जन्म ग्रहण करती हैं।

जब एक बार प्रायश्चित्तों के सिद्धान्त द्वारा उपिनवदों में विणत कर्म-सिद्धान्त ढीला कर दिया गया तो आरिम्मक कालों में भी पापों के परिणामों को दूर करने के अनेक प्रायश्चित्त-मार्ग व्यवस्थित हो गये। गौतम रे ने अपरावपूर्ण कर्मों के प्रमावों के शमन के लिए पाँच साधन बताये हैं, यथा—जप, तप, होम, उपवास एवं दान। देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड—४, जहाँ पृ० ४४-५१ में जप, पृ० ४२-४३ में तप, पृ० ४३-४४ में होम, पृ० ५१-५२ में बान तथा पृ० ५२-५४ में उपवास पर विशेष रूप में लिखा हुआ है। यहाँ कुछ लिखना आवश्यक नहीं है। किन्तु कुछ विशिष्ट परिमार्जनों एवं साधनों की ओर ध्यान आकृष्ट करना आवश्यक है। श्रूडों एवं प्रतिलोम जातियों के सदस्यों को वेदाध्ययन की अनुमित नहीं थी, अतः मध्यकालीन ग्रन्थों, विशेषतः पुराणों ने यहाँ तक कह दिया कि कृष्ण के नाम का स्मरण सभी प्रायश्चित्तों एवं तपों से उत्तम है और यदि कोई व्यक्ति प्रातः, मध्याह्न, सायं, रात्रि या अन्य कालों में नारायण का स्मरण करता है उसके सभी पाप कट जाते हैं (विष्णुपुराण २१६१३६ एवं ४१, ब्रह्मपुराण २२१३६, जो प्रायश्चित्तविवेक पृ० ३१

२६. तस्य निष्क्रयणानि जपस्ततो होम उपवासो दानम्। गौ० घ० सू० (१६।११) । १६।१२ में गौतम ने बैदिक वचनों की एक लम्बी सूची दी है, जिनके पाठ से व्यक्ति पावों से मुक्त होता है। मनु (११।२४६-२५०) ने कुछ बैदिक सूबत तथा मन्त्र निर्धारित किये हैं जिनके जप से ब्रह्महत्या, सुरापान, सोने की चोरी, गुक्तल्प-गमन (गुक् की पत्नी के साथ संभोग) तथा अन्य बड़े या हलके पाप नष्ट हो जाते हैं। मनु (११।२४६-२६०) ने अधमर्षण सूक्त (ऋ० १०।१६०।१-३) के जप की बड़ी प्रशंसा की है, क्योंकि उससे सभी पाप कट जाते हैं।

अपरार्क पृ० १२३२ तथा प्रायश्चित्ततत्व पृ० ५२४ में उद्घृत हैं)। पापों की मुक्ति के लिए अन्य साधन भी थे, यथा—तीर्थयात्रा । देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड ४, पृ० ५५-५६ एवं पृ० ५५२-५८० । एक अन्य साधन था प्राणायाम—अभ्यास (देखिए वही, पृ० ४२)।

अत्यन्त आरम्भिक काल में भी सबके समक्ष पाप-निवेदन करना पापमोचन का एक साघन माना जाता था। वरुण-प्रद्यास नामक चातुर्भास्य यज्ञ में पत्नी को उसके द्वारा स्पष्ट प्रत्यक्ष रूप से या परोक्ष रूप से यह स्वीकार करने पर कि उसका किसी प्रेमी से शरीर-सम्बन्ध था, पवित्र मान लिया जाता था और उसे पवित्र कृत्यों में भाग लेने की अनुमति मिल जाती थी। देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड २, पृ० ५७५-५७६ एवं पृ० १०६८। और देखिए आपस्तम्बधमंसूत्र (१।६।२४।१५, १।१०।२८।१६ एवं १।१०।२६।१)। ब्रह्मचारी को संभोग करने के पाप के मोचनार्थ सात घरों में भिक्षा माँगते समय अपने दुष्कृत्य की घोषणा करनी पड़ती थी (गौतम० २३।१८; मनु ११।१२२)।

अनुताप—मनु (१२।२२७ एवं २३०) ने व्यवस्था दी है कि कोई भी पापी लोगों के समक्ष पाप-निवेदन करने से, अनुताप करने से, तपों द्वारा, वैदिक वचनों के जप द्वारा तथा (यदि वह तप न कर सके तो) दान द्वारा पाप के प्रतिफलों से मुक्त हो जाता है। व्यक्ति पाप करने के उपरान्त अनुताप करने से पापमुक्त हो जाता है और जब 'मैं ऐसा अब कभी न कहँगा' इस प्रकार प्रतिज्ञा करता है तो वह पवित्र हो जाता है। विष्णुपुराण (२१६१४०) में आया है कि यदि पाप करने के उपरान्त व्यक्ति अनुताप (पश्चाताप या परिताप) करता है तो सबसे बड़ा प्रायिवचत्त है हिस्सरण। उपर्युक्त कथन वैदिक वचनों तथा धर्मशास्त्र-ग्रन्थों के वक्तव्यों एवं व्यवस्थाओं से यह प्रकट है कि हिन्दुओं के कर्म-सिद्धान्त में पाप-निवेदन की व्यवस्था थी। अतः स्काटलैण्ड के पादरी मैकनिकोल कृत 'इण्डियन थीइज्म' पृ० २२३ में लिखित यह वक्तव्य कि हिन्दुओं के कर्म-सिद्धान्त में अनुताप को कोई स्थान नहीं है, सर्वथा असत्य एवं भ्रामक है। वास्तव में, हिन्दुओं में ईसाइयों के समान सस्ता 'कन्फेशन' (पाप की स्वीकारोक्ति) नहीं है, प्रत्युत उनमें नरक की यातनाओं एवं दुःखदायी जन्मों की वातें भी पायी जाती हैं। पश्चात्कालीन पौराणिक लेखक बहुत सीमा तक ईसाइयों की सामान्य मान्यता के सिन्नकट आ गये थे और हिरस्मरण से अपने को पाप-मुक्त समझने लगे। ईसाइयों में ऐसा विश्वास है कि ईसामसीह को पापमोचक समझ कर पापनिवेदन करके पाप से छुटकारा प्राप्त हो सकता है। आश्चर्य है, मैक्निकोल महोदय प्रसंगोवित वचनों एवं पौराणिक वातों को भी पढ़ लेना मूल गये और एक असत्य एवं ग्रामक वक्तव्य दे वैठे।

मैक्निकोल महोदय ने अपना ग्रन्थ 'इण्डियन थीइज्म' सन् १६१५ में लिखा था। उनके बहुत पहले से ही बहुत-से पाइचात्य लेखकों ने, जो ईसाई धर्म के वातावरण में पले थे, ऐसा व्यक्त किया कि मृत्यु के परचात् मानव की नियित के विषय में प्राचीन भारतीय सिद्धान्त उसी विषय पर कही गयी बाइविल की मावनाओं से अपेक्षाकृत बहुत अच्छे हैं और अधिक स्वीकार करने योग्य हैं। हम यहाँ केवल दो-तीन उदाहरणों से ही सन्तोष करेंगे। अवेंरी महोदय ने अपने ग्रन्थ 'एशियाटिक जोंस' (पृ० ३७) में अलेंस्पेंसर को लिखें गये सर विलियम जोंस के एक पत्र का उद्धरण दिया है—'मैं हिन्दू नहीं हूँ, किन्तु मैं मविष्य जीवन से सम्बन्धित हिन्दुओं के सिद्धान्त को ईसाइयों द्वारा अनन्त दण्डों से सम्बन्धित मान्य धारणाओं से अपेक्षाकृत अधिक बौद्धिक, अधिक पवित्र तथा लोगों को दुष्कमं से दूर रखने में अधिक समर्थ मानता हूँ।' लोवेस डिकि-अधिक बौद्धिक, अधिक पवित्र तथा लोगों को दुष्कमं से दूर रखने में अधिक समर्थ मानता हूँ।' लोवेस डिकि-अपने ग्रन्थ 'रिलिजिएन एण्ड इम्मौरैलिटी' (डेण्ट एण्ड संस, १६११, पृ० ७४) में लिखा है—'वास्तव सन ने अपने ग्रन्थ 'रिलिजिएन एण्ड इम्मौरैलिटी' (डेण्ट एण्ड संस, १६११, पृ० ७४) में लिखा है—'वास्तव सन ने अपने ग्रन्थ 'रिलिजिएन एण्ड इम्मौरैलिटी' (डेण्ट एण्ड संस, १६११, पृ० ७४) में लिखा है—'वास्तव सन ने अपने ग्रन्थ 'रिलिजिएन एण्ड इम्मौरैलिटी' (डेण्ट एण्ड संस, १६११, पृ० ७४) में लिखा है—'वास्तव सन ने अपने ग्रन्थ 'रिलिजिएन एण्ड इम्मौरैलिटी' (डेण्ट एण्ड संस, १६११, पृ० ७४) में लिखा है—'वास्तव सन ने अपने ग्रन्थ 'रिलिजिएन एण्ड इम्मौरैलिटी' (डेण्ट एण्ड संस, १६११, पृ० ७४) में लिखा है—'वास्तव सन ने अपने ग्रन्थ 'रिलिजिएन एण्ड इम्मौरैलिटी' (डेण्ट एण्ड संस, १६११, पृ० ७४) में लिखा है—'वास्तव सन ने अपने ग्रन्थ 'रिलिजिएन एण्ड इम्मौरैलिटी' (डेण्ट एण्ड संस, १६११, पृ० ७४) में लिखा है—'वास्तव सन्ते वास्तव करें ग्रे इस्त स्वत्य ने कारो द्वार ने कारो वारो वारो ने कारो द्वार ने कारो वारो कारो वारो कारो वारो कारो वारो कारो वारो वारो कारो कारो वारो कारो वारो कारो कारो कारो वारो कारो वारो कारो कारो वारो कारो वारो कारो कारो कारो

आव कर्म' (लण्डन, १६२५) के लेखक हैं, लिखा है कि ईसाई धर्म ने उन बौद्धिक एवं नैतिक समस्याओं का समाघान करने में असफलता व्यक्त की है जिनसे वर्तमान संसार की ।विषमताओं में रहने वाले लोग ग्रस्त हैं। उन्होंने यह लिखा है कि कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त पर लिखने के सात वर्ष पूर्व हमने उसका अध्ययन किया था, अतः जो कुछ उन्होंने लिखा है वह उनका व्यक्तिगत वक्तव्य है न कि कर्म पर एक लेख मात्र है (पू॰ १२-१३)। जिन्होंने इस सिद्धान्त के विरोध में लिखा है उन्होंने यह स्वीकार करते हुये कि उपनिषद् का यह सिद्धान्त यद्यपि अति प्राचीन है और विश्व में न्याय एवं अन्याय के सम्बन्ध में एक अति गम्भीर विवेचन है, लिखा है कि यह (कर्म-सिद्धान्त) एक दुर्वे एवं कठिनाइयों से परिपूर्ण सिद्धान्त है। यहाँ पर एक प्रश्न किया जा सकता है- वे कौन-से घर्म एवं दर्शन-सम्बन्धी सिद्धान्त हैं जो किठिनाइयों से परिपूर्ण नहीं हैं ? हम ईसा के वर्म को उदाहरणस्वरूप ले सकते हैं । जो ईसाई नहीं हैं (और वहुत से आधुनिक ईसाई भी) उनकी दृष्टि में मौलिक पाप का सिद्धान्त, बिना वपतिस्मा लिये हुए शिशुओं की नरक-दण्ड-सम्बन्धी मावना, पूर्वनिश्चितवाद, जो इस बात पर आघृत है कि ईश्वर सर्वज्ञ है, सर्वशक्तिमान स्वर्ग एवं पृथिवी का स्नष्टा है, विचित्र-सा एवं दोषपूर्ण लगेगा। एल० टी० हावहाउस ने 'मॉरल्स इन इवल्यशन' (भाग २, १६०६) में प्रदिशत किया है कि किस प्रकार ईश्वर वाले सभी सिद्धान्त विशेषतः ईसाई वर्म, कठिनाइयों से परिपूर्ण हैं। ऐसा कहना कि ईसामसीह का घर्म विलक्षण है, इस घर्म के मानने वाले लोग विशिष्ट हैं। ईश्वर को अन्यायी सिद्ध करना होगा और इसीलिए प्रो॰ टायनबी (किश्चियानिटी एमंग दि रिलिजियंस आव दि वर्ल्ड, आक्सफोर्ड युनि॰ प्रेस, १६५८) ऐसे लेखकों ने ऐसा सोचना एवं आग्रह करना आरम्भ कर दिया है कि ईसाई धर्म को इस प्रकार के विश्वासों से निर्मुक्त हो जाना चाहिए (पृ० १३ एवं ६५)।

कर्में का सिद्धान्त यह बताता है कि एक व्यक्ति के अच्छे या बुरे कर्म दूसरे में स्थानान्तरित नहीं हो सकते और न कोई व्यक्ति किसी अन्य के पापों को मोग सकता है। किन्तु ऋग्वेद में ऐसे विश्वास के संकेत हैं कि ईश्वर पिताओं के पापों के कारण उनके पुत्रों को दिण्डत कर सकता है। ऋ० (७।८६।५) में विस्व वरुण से प्रार्थना करते हैं—'हम लोगों से हमारे पिताओं के उल्लंघनों को दूर कर दीजिए, और उन सबको मी जो हमने स्वयं अपने शरीर में किये हैं', 'हम लोग अन्य लोगों द्वारा किये गये पापों से दुःखी न हों और न हम लोग वह करें जिसके लिए आप दिण्डत करते हैं' (यह विश्वेदेव को सम्बोधित है)। शान्तिपर्व (२७६।१५ एवं २१=२६०।१६ एवं २२, चित्रशाला संस्करण) में आया है—'चार प्रकार से यथा—आँख, मन, वचन एवं कर्म से व्यक्ति जो कुछ करता है, वह वैसा ही फल पाता है। दूसरे द्वारा किये गये अच्छे या बुरे कर्मों के फल को अन्य व्यक्ति नहीं मोगता, व्यक्ति वही पाता है जो स्वयं करता है।' और देखिए शान्तिपर्व (१५३।३८ एवं ४१)।

इस सिद्धान्त का परिमार्जन बहुत पहले ही हो गया । गौतमधर्मसूत्र (११।६-११) में आया है कि राजा को शास्त्र के अनुकूल वर्णों एवं आश्रमों की रक्षा करनी चाहिए, यदि वे कत्तंव्यपालन से विचलित हों तो उन्हें कर्तव्यपालन में सचेष्ट रखना चाहिए क्योंकि राजा को उनके द्वारा किये गये धर्म का अंश प्राप्त होता है । मनु (८।३०४-३०४, ३०८) ने कहा है कि वह राजा, जो प्रजा की रक्षा करता है, प्रजा के आध्यात्मिक पुण्य का छठा माग पाता है, यदि वह प्रजाजनों की रक्षा नहीं करता तो वह उनके पाप का छठा भाग पाता है। और देखिए मनु (६।३०१)। कालिदास ने शकुन्तला में यही बात कहीं है। 3° मनु

३०. सर्वतो धर्मषड्भागो राज्ञो भवति रक्षतः । अधर्मादिष षड्भागो भवत्यस्यह्यरक्षतः ॥ मनु (६।३०४); मिलाइए शाकुन्तल (२।१४) 'यदुत्तिष्ठित वर्णेभ्यो नृपाणां क्षयि तत्फलम् । तपःषड्भागमक्षय्यं दबत्यारण्यका हि नः ॥

(८१३१६) में आया है कि यदि चोर राजा के पास आता है, पाप-निवेदन करता है और राजा से कहता है कि वह उसे भारी डण्डे या हथियार से मारे और राजा उसे मारता है या छोड़ देता है तो चोर पाप से मुक्त हो जाता है, किन्तु यदि राजा उसे दिण्डत नहीं करता तो वह चोर के समान अपराधी सिद्ध होता है। और देखिए वसिष्ठ (१६१४६ एवं २०१४१)। मनु (३११००) में आया है कि यदि उस व्यक्ति के घर में जो पित्रत्र एवं सादा जीवन व्यतीत करता है, खेत में पड़े अन्न को बीन कर अपनी जीविका चलाता है और पाँच अग्नियों में होम करता है, कोई अतिथि विना सम्मान पाये निवास करता है तो उसका सारा पुण्य अतिथि का हो जाता है। और देखिए इस विषय में शान्ति० विष्णुधमंसूत्र तथा कितपय पुराण। ३० यह सब सम्मवतः अर्थवाद है, अर्थात् केवल गृहस्थों को अतिथि-सत्कार के लिए प्रोत्साहन देना मात्र है। साक्ष्य देने वाले को न्यायाधीश ने इस प्रकार समझाया है—'तुमने जो कुछ सुकृत सैकड़ों जीवनों में किये होंगे वे सभी उस पक्ष को मिल जायेंगे जो तुम्हारे असत्य साक्ष्य से हार जायेंगे, (याज्ञ० २१७५)। मिताक्षरा एवं अपराकं ने कहा है कि यह सब केवल डराने के लिए है। (फिर भी असत्य माषण का पाप तो होगा ही। और देखिए मनु (८१६०), एवं १२१८१)।

भगवद्गीता ने, इस बात के रहते हुए भी कि वास्तविकता के ज्ञान (तत्त्वज्ञान) से सभी कर्मों के प्रभाव नष्ट हो जाते हैं, अन्त में ईश्वर-भिक्त पर बल दिया है, सब कुछ भगवान् के चरणों में अपित कर देने को कहा है—'सभी विभिन्न मार्गों को छोड़कर मेरी ही शरण में आओ; चिन्ता न करो, मैं तुम्हें सभी पापों के प्रतिफलों से मुक्त कर दूंगा।'<sup>32</sup>

पति एवं पत्नी के विषय में घर्मशास्त्र-ग्रन्थों में बहुत कुछ है। किन्तु वहाँ जो कुछ कहा गया है उसे ज्यों-का-त्यों नहीं ग्रहण करना चाहिए। मनु (१।१।६४-१६६) ने कहा है—'पित से झूठा व्यवहार करके (किसी अन्य के साथ व्यमिचार करके) पत्नी इस जीवन में निन्दित तो होती ही है, वह (मृत्यु के उपरान्त) लोमड़ी हो जाती है और (कोढ़ ऐसे) भयंकर रोगों से ग्रसित होती है। वह स्त्री, जो विचार, वाणी एवं कमं पर संयम रखती है, जो अपने पित के प्रति असत्य नहीं होती, वह अपने पित के साथ (स्वगं में) रहती है, और पितत्रता नारी कहलाती है। मन, वचन एवं कमं में संयमित नारी अपने आचरण द्वारा इस जीवन में सर्वोच्च यश कमाती है और परलोक में पित के साथ, निवास करती है।' देखिए इस महाग्रन्थ का खण्ड २, पृ० ५६७-५६८, जहाँ पितत्रता के विषय में उल्लेख है। एक क्लोक इस प्रकार है—'जिस प्रकार मदारी सर्प को बिल से बलपूर्वक बाहर निकाल लेता है, उसी प्रकार पितत्रता नारी यमद्रत से अपने पित का जीवन खींच लेती है और पित के साथ परलोक जाती है।' यह मी एक अर्यवाद है, किन्तु सम्मवतः यह उन कालों की प्रचलित मावनाओं की ओर संकेत है।

३१. अतिथियंस्य भग्नाशो गृहात्प्रतिनिवर्तते। स तस्मै दुष्कृतं बत्त्वा पुष्पमादाय गच्छति।। शान्तिप्रवं (१८४।१२, चित्रशाला संस्करण); विष्णुधर्मसूत्र (६७।३३), विष्णुपुराण (३।६।१५ एवं ३।२।६८); वराहपुराण (१७०।४६)।

३२. सर्वधर्मान्यित्यज्य मामेकं शरणं वर्ज । अहं त्वां सर्वपापेम्यो मोक्षियष्यामि मा शुचः । भगवद्गीता (१८।-६३) । यहाँ धर्म का अर्थ मार्ग है जिसके द्वारा व्यक्ति अपने लक्ष्य तक जाता। है । ।बहुत-से मार्गों की ओर शान्ति-एवं (३४२।१०-१६=३५४।१०-१६० चित्रशाला) में संकेत है, यथा—मोक्षधर्म, यज्ञधर्म, राजधर्म, अहिंसाधर्म। एवं (३४२।१०-१६=३५४।१०-१६० चित्रशाला) में संकेत है, यथा—मोक्षधर्म, यज्ञधर्म, राजधर्म, अहिंसाधर्म। एवं अध्याय में अन्तिम इलोक यों है—'एवं बहुविधेलोंकधर्मद्वारेरनावृतैः। ममापि मितराविग्नामेधलेखेव वायुना।।'

महामारत में आया है कि यदि पाप के प्रतिफल कर्ता के ज़ीवन में नहीं देखे जाते तो वे पुत्रों एवं पौत्रों में अवस्य प्रकट हो होंगे। यह भी अर्थवाद ही है। 3 र

मनु (८।३१८ = विसष्ठ १६।४५) में ऐसा आया है कि (चोरी ऐसे) पापमय कर्म के लिए राजा द्वारा दिण्डत हो जाने पर व्यक्ति पापमुक्त हो जाता है और वह पवित्र हो कर उसी प्रकार स्वर्ग जाता है जिस प्रकार अच्छे कर्म वाले व्यक्ति (राजिम: कृतदण्डास्तु कृत्वा पापानि मानवा:। निर्मला: स्वर्गमायान्ति सन्त:

सकृतिनो यथा ॥) ।

कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त का श्राद्ध-सिद्धान्त से मेल बैठाना बड़ा कठिन है। श्राद्ध में श्राद्धकर्ता के तीन पूर्वपुरुषों को पिण्ड दिये जाते हैं। इस विषय में हमने इस महाग्रन्थ के खण्ड ४ (पृ० ३३५-३३६) में पढ़ लिया है। पितरों को पिण्डदान देने की प्रथा वेदकालीन है और सम्भवतः वह वेदों से भी प्राचीन है तथा कर्म एवं पुनर्जन्म का सिद्धान्त पश्चात्कालीन है। सामान्य लोग श्राद्ध के सिद्धान्त को नहीं छोड़ना चाहते ये और इसी से दोनों का प्रचलन साथ-साथ चलता रहा है।

उपनिषदों एवं उनकी टीकाओं, वेदान्तसूत्रों एवं भाष्यों तथा भगवद्गीता के अतिरिक्त कर्म एवं पुन-जंन्म से सम्बन्धित बहुत ही कम अन्य ग्रन्थ हैं। तुल्नात्मक ढंग से पर्याप्त प्राचीन ग्रन्थ है पद्यपाद (सम्भवत: शंकराचार्य के अनन्य शिष्य) कृत विज्ञानदीपिका, जिसमें कुल ७१ श्लोक हैं और जिसका सम्पादन म० म० डा० उमेश मिश्र ने किया है (१६४०)। इस ग्रन्थ में सञ्चीयमान कर्म की तुल्ना खेत में खड़े अन्नों से की गयी है, सञ्चित कर्म की घर में रखे अन्नों से तथा प्रारब्ध कर्म की तुल्ना पेट में पड़े अन्नों से की गयी है। पेट में पड़ा मोजन पच जाता है, किन्तु इसमें कुछ समय लगता है। सञ्चित एवं संचीयमान कर्म का नाश सम्यक् ज्ञान से होता है। किन्तु प्रारब्ध कर्म का नाश कुछ काल तक उसके फलों के मोगने के उपरान्त ही होता है। इस पुस्तक ने इस पर बल दिया है कि वैराग्य से ही तत्त्व का सच्चा ज्ञान होता है, वासनाओं का नाश होता है, कर्म तथा पुनर्जन्म की समाप्ति होती है।

एक अन्य ग्रन्थ है भट्ट वामदेव कृत जन्म-मरण विचार, जो केवल २५ पृष्टों में प्रकाशित है। यह कश्मीर के श्रव सम्प्रदाय से सम्बन्धित है। इसमें आया है कि शिव की तीन शक्तियाँ हैं—चित्शिक्त (जो प्रकाश या चेतना के समान है), स्वातन्त्र्य (इच्छा-स्वातन्त्र्य) एवं आनन्दशक्ति। छह क्रञ्चुक (आवरण या म्यान) हैं—माया, कला, शुद्ध विद्या, राग, काल एवं नियन्त्रण। जब शरीर का यन्त्र टूट जाता है, तो चेतना प्राणन (साँस) पर अवरोध करके आतिवाहिक (सूक्ष्म) शरीर द्वारा दूसरे शरीर में ले जायी जाती है। आतिवाहिक (सूक्ष्म शरीर) मृत शरीर एवं आगामी भौतिक शरीर के बीच एक द्वार या यान का कार्य करता है। इस ग्रन्थ में अन्य वातें भी हैं, जिन्हें स्थानामाव से हम यहाँ नहीं दे पा रहे हैं। इसमें आया है कि ईश्वर की कृपा से मनुष्य पवित्र होता है तथा दीक्षा एवं अन्य साधनों से वह वास्तविकता का परिज्ञान करता है और शिव के पास पहुँचता है। इसमें ऐसा कथित है कि सभी मनुष्य मुक्ति नहीं पाते, किन्तु वे, जो दीक्षा, मन्दिरों एवं सत्यज्ञान को घृणा की दृष्टि से देखते हैं, नरक में पड़ते हैं। कर्म के प्रकारों एवं उनके प्रभावों को दूर करने के विषय में बहुत ही कम विवेचन प्रस्तुत किया गया है।

३३. नाधर्मश्चिरतो ... कृन्ति ।। पुत्रेष वा नप्तृषु वा न चेदात्मिन पश्यित । फलत्येव ध्रुवं पापं गुरुमुक्त-मिवोदरे ।। आदि (८०।२-३) । और देखिए शान्तिपर्व (१३६।२२=१३७।१६) : 'पापं कमं कृतं किञ्चिकपि तस्मिन न दृश्यते । नृपते तस्य पुत्रेषु पौत्रेष्विप च नप्तृषु ।।

एक अन्य ग्रन्थ है अच्युतराय मोडक लिखित (१८१६ ई०) 'प्रारव्यघ्वान्त संहृति' (अर्थात् प्रारव्य के विषय में अन्धकार या अज्ञान का नाश)। डा० एच० जी० नरहरि (न्यू इण्डियन ऐण्टीक्वेरी, जिल्द ४, पृ० ११५-११८) ने इस ग्रन्थ की पाण्डुलिपि, तिथि एवं विषयानुक्रमणिका उपस्थित की है। अच्युतराय के अनुसार ग्रन्थ का अर्थ है 'प्रारब्ध-वाद-घ्वान्तसंहति' अर्थात् 'प्रारब्ध सिद्धान्त के द्वारा उत्पन्न अन्धकार का नाश ।' उन्होंने इस मावना की आलोचना की है कि गर्माघान से लेकर मृत्युपर्यन्त तक के सभी मानवीय कर्म केवल अतीत जीवन के कर्मों द्वारा प्रशासित होते हैं। उनका कथन है कि समी मानवीय त्रियाओं के मूल में प्रारब्ध, संस्कार (उपचेतन या अव्यक्त वृत्तियाँ) एवं प्रयत्न (मानवीय प्रयत्न) पाये जाते हैं। उनका कथन है कि देहपात के उपरान्त परमेश्वर द्वारा प्रेरित सञ्चित पुष्य एवं पाप फल देना आरम्म कर देते हैं और उनमें जो पुण्य (अच्छा कर्म) या पाप (बुरा कर्म) या दोनों जो अत्यन्त प्रवल होता है यथोचित शरीर का आरम्भ कर देता है। जब मिश्र (अच्छे एवं बुरे कर्म मिलकर) कर्म अत्यन्त प्रवल होते हैं तो व्यक्ति ब्राह्मण जाति में जन्म लेता है, जब पाप कर्म अत्यन्त प्रवल होता है तो तिर्यंक योनि में तथा जब पुण्य कर्म अत्यन्त प्रबल होता है तो देवत्व प्राप्त करता है। आयुं सौ वर्ष की हो सकती है। भोग है अनुकूल एवं प्रतिकूल अनुभूति । सुख के तीन प्रकार हैं-प्रातिभासिक, ब्यावहारिक तथा प्रातिभासिक के कारण ब्याव-हारिक। सुख पुन: रम्य या प्रिय हो सकता है। रम्य एवं प्रिय एक-दूसरे के पर्याय नहीं हैं, क्योंकि सोना सन्यासी को रम्य (सुन्दर) लग सकता है, किन्तु यह उसके लिए प्रिय (या प्यारा) नहीं है। पुनः प्रिय के तीन प्रकार और सुख के तीन प्रकार वताये गये हैं, जिन्हें स्थानामाव से यहाँ नहीं दिया जा रहा है। अब तक के सुख लोकिककार्य (सामान्य) हैं, किन्तु अन्य सुख भी हैं, यथा-वैदिक, प्रतीकोपासना, आहार्य (मान लिया गया) एवं वासनात्मक। वासनात्मक सुख के तीन प्रकार हैं-सात्त्विक, राजस एवं तामस। इसी प्रकार दु:ख के भी प्रकार बताये गये हैं, जिनका वर्णन यहाँ नहीं किया जा रहा है। अन्य वातों का उल्लेख भी नहीं किया जा रहा है।

बहुत-से विद्वानों ने कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त के विरोध में बातें कहीं हैं। अब हम बहुत ही संक्षेप में उन विरोधों की जाँच करेंगे। प्रथम विरोध है प्रिंगिल-पैटिसन का (आइडिया आव इम्मॉर्टेलिटी, आक्सफोर्ड, १६२२), पूर्व जीवन की कोई स्मृति नहीं होती, विना स्मरण के अमरता व्यर्थ है। ऐसा ही विरोध मिस लिली डूगल (देखिए 'इम्मॉर्टेलिटी'), कैनन स्ट्रीटर आदि ने भी प्रपस्थित किया है। इसका उत्तर कई प्रकार से दिया जा सकता है। क्या कोई व्यक्ति अपने जीवन के प्रथम दो वर्षों की बातें स्मरण कर लेता है? यह भी विदित है कि अति बृद्धावस्था में लोग अपने पौत्रों के नाम तक ठीक से स्मरण नहीं कर पाते, अपने गत जीवन में दस वर्ष पूर्व व्यक्ति ने क्या—क्या किया, वास्तव में, ये सारी वातें स्मरण में नहीं आ पातीं। सचमुच, यह कारुणिक बात है कि हमें अतीत जीवनों की सुधि नहीं हो पाती। यदि अतीत जीवनों की सारी बातें स्मरण होने लगें तो हमारा मन व्यामोह में पड़ जाय। कमं गुरुत्वाकर्षण के नियम जीवनों की सारी बातें स्मरण होने लगें तो हमारा मन व्यामोह में पड़ जाय। कमं गुरुत्वाकर्षण के नियम जीवनों की सारी बातें स्मरण होने लगें तो हमारा मन व्यामोह में पड़ जाय। कमं गुरुत्वाकर्षण के नियम जीवनों की सारी बातें स्मरण होने लगें तो हमारा मन व्यामोह में पड़ जाय। कमं गुरुत्वाकर्षण के लोग सहस्रों वर्षों से नहीं के समान एक सार्वभीम कानून है, जो सम्पूर्ण विश्व में परिव्याप्त है। गुरुत्वाकर्षण को लोग सहस्रों वर्षों से नहीं वात कहते रहे हैं। लाला देशबन्धु गुप्त, पंठ नेकीराम शर्मा एवं ताराचन्द माथुर ने शान्तिदेवी की कहानी की बात कहते रहे हैं। शाल्तदेवी को अपना पूर्व जीवन स्मरण हो आया था॥ 'थियोसोफिस्ट मंथली' (जनवरी पर प्रकाश डाला है। शान्तिदेवी को अपना पूर्व जीवन स्मरण हो आया था॥ 'थियोसोफिस्ट मंथली' (जनवरी पर प्रकाश डाला है। शान्तिदेवी को अपना पूर्व जीवन स्मरण हो आया था॥ 'थियोसोफिस्ट गंथली' (जनवरी पर प्रकाश डाला है। लेल की लेकी के स्मरण हो अति वात पायी जाती है। १६२४५) में बहुत-सी गाथाएँ दी हुई हैं, जिनमें अतीत जीवनों के स्मरण हो आने की बात पायी जाती है। १६२४५) में बहुत-सी गाथाएँ दी हुई हैं, जिनमें अतीत जीवनों के स्मरण हो आने की बात पायी जाती है।

से ई॰ पू॰ ६२४ तक के ४८ जीवनों का उल्लेख किया है। जिनमें कुछ के चित्र मी हैं जो पूर्व जीवन से सम्बन्धित हैं।

एक अन्य विरोध है, जिसका सम्बन्ध है अनुवांशिकता (वंशानुक्रम) से। माता-पिता एवं सन्तानों में देहिक एवं मानसिक समानुरूपता पायी जाती है। इस बात का उत्तर हम कैसे दे सकते हैं? एक ऐसा उत्तर दिया जा सकता है कि आत्मा, जिसे जन्म लेना रहता है, अपनी स्थित के अनुकूल माता-पिता की सन्तान होता है। किन्तु बच्चे अपने माता-पिता के सर्वथा अनुरूप नहीं होते। उनमें व्यक्तिगत अन्तर तो पाया जाता ही है। कमें यह नहीं स्पष्ट कर पाता कि व्यक्ति माता-पिता से क्या प्राप्त करता है, किन्तु वह इतना तो बता पाता है कि व्यक्ति अपने पूर्व जीवन से क्या प्राप्त करता है।

एक विरोध यह है कि इस कर्म एवं पुनर्जन्म के सिद्धान्त में विश्वास करने से लोग मानवीय दुःख के प्रति निर्मम हो जायेंगे और किसी द:खित व्यक्ति को सहायता देना नहीं चाहेंगे और सोचेंगे कि दुःख तो पूर्व जन्मों का फल है और दु:खित व्यक्ति को इस प्रकार का दुःख मोगना ही चाहिए। किन्तु, वास्तव में, बात ऐसी नहीं है। अति प्रारम्भिक वैदिक काल से ही लोग दान एवं करुण:—प्रदर्शन के गुणों की प्रशंसा करते रहे हैं। ऋग्वेद (१०।११७।६) में आया है—'जो व्यक्ति केवल अपने लिए खाना पकाता है और केवल अकेला ही खाता है, वह पाप करता है' (केवलाद्यो भवित केवलादी)। बृ० उप० (५।२।३) ने सभी लोगों के लिए तीन कर्त्तव्य निर्घारित किये हैं—आत्म-संयम, दान एवं दया। यदि समर्थ व्यक्ति किसी की सहायता नहीं करता है तो वह कर्त्तव्यच्युत कहा जायगा। यह सम्भव है कि दुःख उठाने वाले व्यक्ति के कर्म का फल ही ऐसा रहा हो कि वह सहायता करने वालों की कृपा पायेगा।

एक अन्य विरोध निम्नोक्त है। पृथिवी की जन-संख्या बढ़ती जा रही है। प्रश्न उठता है— 'अतिरिक्त जीव कहाँ से आते जा रहे हैं? देखिए इस विषय में जे० ई० संजन की पुस्तक 'डोग्मा आव री— इन्कारनेशन' (पृ० ८१) एवं वर्षेलीट का मत ('ट्रांसमाइग्रेशन आव सोल्स')। कितपय प्राणियों की जातियाँ समाप्त हो गयी हैं और बहुत से जीव समाप्त होते जा रहे हैं, यथा— सिंह। जो लोग कर्म-सिद्धान्त में विश्वास करते हैं, ऐसा कह सकते हैं, कि जो जीव पशुओं के रूप में थे अब मानवों के स्वरूप में आ रहे हैं, क्योंकि उनके बुरे कर्म, जिनके फलस्वरूप वे निकृष्ट कोटियों में विचरण कर रहे थे, अब नष्ट हो रहे हैं।

कुछ पुराण ऐसा कहते हैं कि जो व्यक्ति अति पापी होता है वह निम्नतर अवस्थाओं को प्राप्त होगा वायुपुराण (१४।३४-३७) में आया है कि वह पहले पशु होगा, तव हिरण, उसके उपरान्त पक्षी, तब रेंगने वाला कीट और इसके उपरान्त जंगम (वृक्ष या पाषाण)। थियोसोफिस्ट तथा आजकल के कुछ अन्य विद्वान ऐसा कहते हैं कि एक बार मनुष्य हो जाने पर प्रत्यावर्तन नहीं होता, अर्थात् प्रतीपगमन (पीछे लौटना) नहीं होता। किन्तु कठोपनिषद् (५।६-७) में स्पष्ट आया है कि मृत्यु के उपरान्त कुछ लोग वृक्ष के तने हो जाते हैं और कुछ लोग विभिन्न शरीर-रूप धारण करते हैं, और यह सब उनके कमीं एवं ज्ञान पर निर्मर होता है। और देखिए छा० उप० (५।१०-७), मनु (१२।६, १२।६२-६८), याज्ञ० (३।२१३-२१५=मनु १२।५३-५६) एवं योगसूत्र (२।१३)।

उपर्युक्त सभी प्रमाणों को हम केवल अर्थवाद कहकर छोड़ नहीं सकते, अर्थात् ऐसा नहीं समझ सकते कि वे केवल पापियों को डराने-घमकाने के लिए कहे गये हैं। डा॰ राघाकृष्णन् (ऐन आइडियलिस्ट व्यू आव लाइफ, सन १६३२ का संस्करण) ने निर्देश दिया है कि यह सम्भव है कि पशुओं के रूप में पुनर्जन्म की बात उन लोगों के विषय में एक लाक्षणिक प्रयोग है जो मानवरूप में पाशविक गुणों वाले होते हैं (पृ॰ २६२)।

## अध्याय ३६

## हिन्दू संस्कृति एवं सभ्यता की मौलिक एवं मुख्य विशेषताएँ

अब हम इस परिच्छेद में घर्मशास्त्र के इतिहास के गत पृष्ठों में बिखरे सूत्रों को एकत्र कर हिन्दू (भारतीय) संस्कृति एवं सम्यता की मौलिक एवं प्रमुख विशिष्टताओं पर प्रकाश डालेंगे।

भारत की महान् नदी सिन्घु के पश्चिम एवं पूर्व के निवासियों एवं मूमि क्षेत्र को । फारस के सम्राट् दारा (५२२-४८६ ई० पू०) एवं ज़ेक्सेंज (४८६-४६५ ई० पू०) ने हिन्दू ('हिंदु' के रूप में) के नाम से पुकारा है और यूनानियों ने इसी क्षेत्र के लोगों को 'इण्डोई' कहा, जिससे 'इण्डियन' शब्द बन गया है। अपने इतिहास (लोयेब ग्रन्थमाला) में हेरोडोटस ने कहा है कि भारतीयों के उपरान्त (ग्रन्थ ४, वाक्य-समूह ३, खण्ड-३, पृ० ५) संसार में थ्रै सियों का राष्ट्र सबसे बड़ा था और मारतीय लोग फारस साम्राज्य के बीसवें प्रान्त के निवासी थे और कर के रूप में ३६० टैलेण्ट दिया करते थे। केवल ऋग्वेद में 'सिन्घु' शब्द एकवचन एवं बहुवचन दोनों में दो सौ से अधिक बार प्रयुक्त हुआ है। एकवचन में 'सिन्घु' की अपेक्षा 'सिन्घवः' (बहुवचन) एवं ।'सप्त सिन्धून्' बहुघा आया है। इन्द्र को कई बार ऐसा कहा गया है कि उसने सात सिन्धुओं को बहने के लिए छोड़ दिया है (ऋ० १।३२।१२, २।१२।१२, ४।२८।१, ८।६६।१, १०।४३।३)। इन वचनों में सिन्यु नदी एवं उसकी सहायक नदियों (या सम्भवत: इसके सात मुखों) की ओर संकेत किया गया है। ऋग्वेद के बहुत-से बचन, जहाँ एक बचन का प्रयोग हुआ है, केवल सिन्धु नदी की ओर इंगित करते हैं (ऋ० २।१४।६, ४।३०।१२, ४।४।६ आदि)। ऋ० (२।१४।६) में उल्लिखित है कि इन्द्र ने सिन्घु को उत्तर में बहने दिया। यह बात हिमालय से निकल कर बहने वाली नदी के प्रथम अंश की ओर संकेत करती है, जहाँ सिन्धु उत्तरवाहिनी है। पाणिनि ने 'सिन्धु' शब्द का प्रयोग देश के अधं में किया है (४।३।६३, जहाँ 'सैन्घव' का अर्थ है वह व्यक्ति या जिसके पूर्व पुरुष लोग सिन्धु देश में रहते हों)। आर्यावर्त की घटती-बढ़ती सीमाओं के विषय में देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड २, पृ० ११-१६, तथा खण्ड ५, पृ०१४२४ या गत अध्याय ३४। खारवेल के हाथीगुम्फा अभिलेख में भी 'मारतवर्ष' शब्द आया है। 2 अशोक

१. वेलिए डा॰ डी॰ सी॰ सरकार द्वारा सम्पादित 'सेलेक्ट इंस्किप्वांस' (संख्या ४, पृ॰ १० एवं संख्या ४, पृ॰ १० एवं संख्या ४, पृ॰ १० एवं संख्या ४, पृ॰ १२) जिसमें दारय-उश (डेरियुस या दारा) के अभिलेख 'नक्श-ए-क्स्तम' एवं क्षयाशं (जेक्सेंज) के अभिलेख 'प्रसिपोलिस' का उल्लेख है। हमारे देश के कुछ भू-भागों में आज भी: संस्कृत 'स' का 'ह' में परिवर्तन हो जाया करता है। प्राचीन पारसी शास्त्र वेण्डिडाड (संक्रेड वृक आव दि ईस्ट, खण्ड-४, पृ॰ २) ने सोलह भू-खण्डों (क्षेत्रों) का उल्लेख किया है, जिनमें ६ नामों का पता चल गया है, १५ वें का नाम है हप्त हिन्दू (सप्त सिन्ध)।

२. देखिए एपीग्रें किया इण्डिका, जिल्द २०, पृ० ७१-५६। हाथीगुम्का अभिलेख की तिथि के विषय में विद्वानों में गहरा मतभेद रहा है। डा० जायसवाल के अनुसार इसकी तिथि ई० पू० दूसरी शती का प्रथम अर्घ है। किन्तु बा॰ एन० एन० घोष ने इसे ई० पू० प्रथम शती का अन्तिम चरण माना है। ने एक अभिलेख में अपने राज्य को जम्बूढीप नाम से पुकारा है। आज भी घामिक कृत्यों में संकल्प के समय बहुत-से प्रान्तों (यथा महाराष्ट्र, उत्तर प्रदेश आदि) में 'जम्बूढीपे भारतवर्षे वौद्धावतारे....' या जम्बू द्वीपे भारतखंडे, आर्यावर्ते...' बोला जाता है। इसी से अपने देश को हमें भारतवर्षे कहना चाहिए जो अत्यन्त प्राचीन है। ऐसा कहा जा सकता है कि हमारी संस्कृति एवं सम्यता के पीछे अतीत युगों में एक भौगोलिक पृष्टभूमि रही है। भारतीय संविधान की प्रथम घारा में 'भारत' शब्द आया है। किन्तु विदेशियों एवं हमारे कुछ लेखकों ने 'हिन्दू' एवं 'इण्डियन' शब्दों का प्रयोग किया है और हमारे देश को हिन्दुस्तान (हिन्दुस्थान) या इण्डिया कहा है। आज अधिक प्रचलित नाम हैं भारत, भारतवर्ष, इण्डिया एवं हिन्दुस्तान।

'संस्कृति' एवं 'सम्यता' नामक शब्दों का प्रयोग बहुत विद्वानों द्वारा समानार्थक रूप में हुआ है, किन्तु कुछ लोग इन्हें एक-दूसरे से पृथक् मानते हैं। विद्वानों ने संस्कृति (कल्चर) एवं सम्यता (सिविलिजेशन) की कई परिमाषाएँ की हैं, किन्तु हम उनके चक्कर में नहीं पड़ेंगे। पाठक निम्नलिखित विद्वानों की पुस्तकों पढ़ सकते हैं—डा॰ टीलर (प्रिमिटिव कल्चर, माग १, पृ॰ १ मरे, लण्डन, १८७१), मैत्थ्यू आर्नाल्ड (कल्चर एण्ड एनार्की, १८६६), प्रो॰ पी॰ ए॰ सोरोकिन (सोशल एण्ड कल्चरल डायनोमिक्स, १६५७) प्रो॰ इडगर्टन ('डॉमिनेण्ट आइडियाज इन दि फार्मेशन आव इण्डियन कल्चर', अमेरिकन, ओरिएण्टल, सोसाइटी, जिल्द ६२, १६४२, पृ॰ १४१-१४६), प्रो॰ ट्वायन्वी ('सिविलिजेशन ऑन ट्रायल', १६४८), 'रीकंसीडरेशंस', जिल्द १२, पृ॰ ७६-७७), आर्चीवाल्ड (रेशनिलेज्य इन थ्योरी एण्ड प्रैक्टिस, लण्डन, १६४४, पृ॰ ६२)। यदि दोनों शब्दों में कोई अन्तर किया जाय तो 'संस्कृति' को 'सम्यता' अर्थात् 'कल्चर' को 'सिविलिजेशन' से अच्छा मानना, चाहिए। सम्यता (सिविलिजेशन) का प्रयोग बहुघा सामाजिक विकास के अति उच्च स्तर के लिए होता है और आदिम अवस्था के समाजों के लिए 'कल्चर' शब्द का प्रयोग होता है, यथा—प्रिमिटिव कल्चर। लोग 'प्रिमिटिव कल्चर' का प्रयोग करते हैं, किन्तु 'प्रिमिटिव सिविलिजेशन' का नहीं। उ

मानव इतिहास के गत ६००० वर्षों में कित्पय संस्कृतियाँ एवं सम्यताएँ उठीं एवं गिरीं। स्पेंग्लर ने, जो सैनिक अथवा फाँजी व्यक्ति रहे हैं और जिन्होंने अवौद्धिकता का प्रदर्शन किया है, धर्म, नैतिकता एवं राजनीतिशास्त्र को तिलाञ्जिल दे दी है और वड़ी निर्दयता के साथ तीस सम्यताओं एवं संस्कृतियों की, जाँच की है और मत
प्रकाशित किया है कि उनमें अधिकाश (७ या ८ को छोड़ कर समी) ने एक समान हंग अपनाया है, यथा—
उन्होंने जन्म लिया, वे बढ़ीं, अवनित को प्राप्त हुईं और मर गयों और एक बार समाप्त हुईं तो पुन. उठ न सकीं।
प्रो० ट्वायन्वी ने, जो ईसाई हैं, फौजी, नहीं हैं, अपने ग्रन्थ 'स्टडी आव हिस्ट्री' में स्पेंग्लर के प्रतिकृल निष्कर्ष
निकाले हैं, यथा—संस्कृति एवं समाजों में वचपन, विवृद्धि (परिपक्वता), वार्षक्य एवं नाश के स्तर पाये जाते हैं।
उन्होंने अपने ग्रन्थ 'स्टडी आव हिस्ट्री' के खण्ड ६, पृ० ७५८ में १६ सम्यताओं की सूची दी है, जिसमें उनकी
अमिव्यक्ति एवं अधायतन तथा उनके विकास-क्रम को वर्षों में रख दिया गया है। उन्होंने 'इण्डिक' सम्यता

३. डा० जी० एस० घुयें का ग्रन्थ 'कल्चर एण्ड सोसाइटी' (बम्बई यूनिवर्सिटी प्रकाशन, १६४७) एक बहुत ही महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इसमें उन्होंने 'कल्चर' एवं 'सिविलिजेशन' पर महत्त्वपूर्ण विचार प्रकट किये हैं और इमर्सन, ऑर्नाल्ड, मोलें, ह्वाइटहेड, रसेल, लास्की, वेल्स आदि के दृष्टिकोणों की व्याख्या की गयी है। और देखिए प्रो० नाँया ए कृत 'मीटिंग आव ईस्ट एण्ड वेस्ट' (१६४६) एवं प्रो० सोरोकिन कृत 'सोशल फिलॉसॉफीज इन ऐन एज आद काइसिस' (लण्डन, १६४२)।

का आरम्भ ई० पू० १३७५ से माना है, अघ:पतन ई० पू० ७२५ में माना है तथा 'हिन्दू सम्यता' का आरम्म ७७५ ई० से माना है तथा अघ:पतन ११७५ ई० से। यह मत अत्यन्त आपत्तिजनक है। उन्होंने 'इण्डिक' तथा 'हिन्दू' सम्यताओं में जो अन्तर बताया है तथा जो तिथियाँ उपस्थित की हैं वे उनकी अपनी इच्छा पर निर्मर हैं, उनके पीछे कोई प्रमाण नहीं हैं। हिन्दू सम्यता ११७५ ई० में क्यों समाप्त हो गयी, इसका उत्तर नहीं मिल पाता और न यही पता चलता है कि ई० पू० ७२५ एवं ७७५ ई० के मध्य मारतीय सम्यता का क्या स्वरूप एवं नाम है । दूसरी ओर जन्म लेने, बढ़ने, विवृद्धि या परिपक्वता को प्राप्त होने तथा नाश हो जाने के पीछे जो रूपक है उसे अन्य विद्वान् 'सम्यताओं' के लिए अनुपयुक्त ठहराते हैं। जे जी । डे बेडस ने 'पयूचर आव दि वेस्ट' (लण्डन, १६५३) में कहा है कि सम्यताएँ न तो जन्म लेती हैं और न मरती हैं, प्रत्युत वे परिवर्तित होती हैं या समाहित हो जाती हैं (पृ० ६०)। और देखिए प्रो० सोरोकिन कृत 'सोशल एण्ड कल्चरल डायनॉमिक्स' (पृ० ६२७) , लेयोनार्ड वूल्फ कृत 'क्वैक, क्वैक' (पृ० १३६-१६०)। श्री ए० एल्० कोयवर ने अपने ग्रन्थ 'स्टाइल एण्ड सिविलिजेशेन' (न्यूयार्क, १६५७) में प्रो॰ सोरोकिन से सहमित तथा स्पेंगलर एवं ट्वायन्बी से असहमित प्रकट की है और कहा है—'सम्यताओं का अध्ययन सत्य रूप से वैज्ञानिक या विद्वत्तापूर्ण तब तक नहीं हो सकता जब तक उनमें से संकट, नाश, संहार, विलयन एवं नियति के विषय में हम अपने संवेगात्मक सम्बन्ध को नहीं त्यागेंगे।

इस विश्व में जितनी संस्कृतियाँ एवं सम्यताएँ उत्पन्न एवं विकसित हुईं उनमें केवल दो (मारतीय एवं चीनी) ही ऐसी हैं जो पारसीकों (फारस वालों),यूनानियों, सिथियनों, हुणों, तुर्कों के बार-बार के बाह्य आक्रमणों तथा आन्तरिक संघर्षों एवं संसोमों के रहते हुए भी चार सहस्र (यदि और अधिक नहीं) वर्षों से अब तक जीवित रही हैं और अपनी परम्पराएँ अक्षुण्ण रख सकी हैं। भारत ने इन सभी बाह्य आक्रामकों को आत्म-सात् कर लिया और बहुत से यूनानियों, शकों एवं अन्य बाह्य लोगों को मारतीय आध्यात्मिक विचारघारा का पोषक बना लिया और उनके लिए भारतीय सामाजिक रचना में एक स्थान निर्घारित कर दिया। (इस विषय में हम आगे भी लिखेंगे)। इतना ही नहीं, भारत ने अपने साहित्य, धर्म, कला एवं संस्कृति का प्रचार एवं प्रसार आक्रमणों अथवा देशों को जीत कर अपने में मिलाकर नहीं किया, प्रत्युत यह कार्य उसने शान्तिप्रिय साधनों द्वारा किया, यथा--शिक्षा, संस्कृत ग्रन्थों के अनुवाद एवं प्रबोध (संशयच्छेद अथवा शंकानिवृत्ति) द्वारा और इस प्रकार श्रीलंका (सीलोन), ब्रह्मा (बरमा), सुमात्रा, मलाया, लावा, वाली, बोर्नियो, चीन, तिब्बत, जापान, मंगोलिया एवं कोरिया में अपनी सांस्कृतिक एवं सम्यता-सम्बन्धी अनुप्रेरणाएँ मर दीं। वाली का

४. देखिए प्रो॰ सोरोकिन कृत 'सोशल एण्ड कल्चरल डायनेमिक्स' (पृ॰ ६९७) एवं डा॰ राघाकुण्यन कृत

'रिलिजिन एण्ड सोसाइटी' (१६४७, पृ० १०१)।

४. 'सुदूर भारत' ('फर्दर इण्डिया' एवं 'ग्रेटर इण्डिया') में अर्थात् दक्षिण-पूर्वी एशिया एवं चीन में भारतीय संस्कृति के प्रसार के विषय में एक बड़ा साहित्य उत्पन्न हो गया है और अब भी कतिपय विद्वान् प्रन्य एवं निबन्ध लिखते ही जा रहे हैं। कुछ प्रन्थों एवं निबन्धों के नाम यहाँ उपस्थित किये जा रहे हैं, यथा—डा० सार० सी० मजूम-बार कृत 'एँइयेण्ट इण्डियन कॉलोनीज' (लण्ड १ एवं २); श्री एच० जी० क्वारिछ वेल्स कृत 'टूबर्ड्स अँगकोर' (जिसमें ४२ चित्र हैं, १६३७) एवं 'मेंकिंग आव ग्रेटर इण्डिया' (लण्डन, १६४१, इसमें एक अच्छी ग्रन्य-सूची भी है); प्रो० के० ए० नीलकान्त शास्त्री कृत 'श्री विजय' (१६४६, जिसमें सन् ६८३ ई० से समामग १४वीं सती

ने एक अमिलेख में अपने राज्य को जम्बूढ़ीप नाम से पुकारा है। आज भी घार्मिक कृत्यों में संकल्प के समय बहुत-से प्रान्तों (यथा महाराष्ट्र, उत्तर प्रदेश आदि) में 'जम्बूढ़ीप भारतवर्षे वौद्धावतारे....' या जम्बू द्धीपे भारतखंडे, आर्यावर्ते...' बोला जाता है। इसी से अपने देश को हमें भारतवर्ष कहना चाहिए जो अत्यन्त प्राचीन है। ऐसा कहा जा सकता है कि हमारी संस्कृति एवं सम्यता के पीछे अतीत युगों में एक भौगोलिक पृष्ठभूमि रही है। मारतीय संविधान की प्रथम घारा में 'मारत' शब्द आया है। किन्तु विदेशियों एवं हमारे कुछ लेखकों ने 'हिन्दू' एवं 'इण्डियन' शब्दों का प्रयोग किया है और हमारे देश को हिन्दुस्तान (हिन्दुस्थान) या इण्डिया कहा है। आज अधिक प्रचलित नाम हैं भारत, भारतवर्ष, इण्डिया एवं हिन्दुस्तान।

'संस्कृति' एवं 'सम्यता' नामक शब्दों का प्रयोग बहुत विद्वानों द्वारा समानार्थंक रूप में हुआ है, किन्तु कुछ लोग इन्हें एक-दूसरे से पृथक् मानते हैं। विद्वानों ने संस्कृति (कल्चर) एवं सम्यता (सिविलिजेशन)की कई परि-मापाएँ की हैं, किन्तु हम उनके चक्कर में नहीं पड़ेंगे। पाठक निम्निलिखित विद्वानों की पुस्तकें पढ़ सकते हैं—डा० टीलर (प्रिमिटिव कल्चर, भाग १, पृ० १ मरे, लण्डन, १८७१), मैत्थ्यू आर्नाल्ड (कल्चर एण्ड एनार्की, १८६६), प्रो० पी० ए० सोरोकिन (सोशल एण्ड कल्चरल डायनांमिक्स, १६५७) प्रो० इडगर्टन ('डॉमिनेण्ट आइडियाज इन दि फार्मेशन आब इण्डियन कल्चर', अमेरिकन, ओरिएण्टल, सोसाइटी, जिल्द ६२, १६४२, पृ० १५१-१५६), प्रो० ट्वायन्वी ('सिविलिजेशन ऑन ट्रायल', १६५८), 'रीकंसीडरेशंस', जिल्द १२, पृ० ७६-७७), आर्चीवाल्ड (रेश-निलज्म इन थ्योरी एण्ड प्रैक्टिस, लण्डन, १६५४, पृ० ६२)। यदि दोनों शब्दों में कोई अन्तर किया जाय तो 'संस्कृति' को 'सम्यता' अर्थात् 'कल्चर' को 'सिविलिजेशन' से अच्छा मानना. चाहिए। सम्यता (सिविलिजेशन) का प्रयोग बहुघा सामाजिक विकास के अति उच्च स्तर के लिए होता है और आदिम अवस्था के समाजों के लिए 'कल्चर' शब्द का प्रयोग होता है, यथा—प्रिमिटिव कल्चर। लोग 'प्रिमिटिव कल्चर' का प्रयोग करते हैं, किन्तु 'प्रिमिटिव सिविलिजेशन' का नहीं। उ

मानव इतिहास के गत ६००० वर्षों में कितपय संस्कृतियाँ एवं सभ्यताएँ उठीं एवं गिरीं। स्पेंग्लर ने, जो सैनिक अथवा फौजी व्यक्ति रहे हैं और जिन्होंने अवौद्धिकता का प्रदर्शन किया है, धर्म, नैतिकता एवं राजनीतिशास्त्र को तिलाञ्जिल दे दी है और वड़ी निदंयता के साथ तीस सम्यताओं एवं संस्कृतियों की, जाँच की है और मत प्रकाशित किया है कि उनमें अधिकाश (७ या ८ को छोड़ कर समी) ने एक समान ढंग अपनाया है, यथा—उन्होंने जन्म लिया, वे बढ़ीं, अवनित को प्राप्त हुईं और मर गयीं और एक बार समाप्त हुईं तो पुन. उठ न सकीं। प्रो० ट्वायन्वी ने, जो ईसाई हैं, फौजी, नहीं हैं, अपने ग्रन्थ 'स्टडी आव हिस्ट्री' में स्पेंग्लर के प्रतिकृल निष्कर्ष निकाले हैं, यथा—संस्कृति एवं समाजों में वचपन, विवृद्धि (परिपक्वता), वार्षक्य एवं नाश के स्तर पाये जाते हैं। उन्होंने अपने ग्रन्थ 'स्टडी आव हिस्ट्री' के खण्ड ६, पृ० ७५८ में १६ सम्यताओं की सूची दी है, जिसमें उनकी अमिव्यक्ति एवं अध-पतन तथा उनके विकास-कम को वर्षों में रख दिया गया है। उन्होंने 'इण्डिक' सम्यता

३. डा० जी० एस० घुयें का ग्रन्थ 'कल्चर एण्ड सोसाइटी' (बम्बई यूनिविसटी प्रकाशन, १६४७) एक बहुत ही महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ है। इसमें उन्होंने 'कल्चर' एवं 'सिविलिजेशन' पर महत्त्वपूर्ण विचार प्रकट किये हैं और इमर्सन, ऑर्नाल्ड, मोलें, ह्वाइटहेड, रसेल, लास्की, वेल्स आदि के दृष्टिकोणों की व्याख्या की गयी है। और देखिए प्रो॰ नॉय ॉप कृत 'मीटिंग आव ईस्ट एण्ड वेस्ट' (१६४६) एवं प्रो॰ सोरोकिन कृत 'सोशल फिलॉसॉफीज इन ऐन एज आब काइसिस' (लण्डन, १६५२)।

का आरम्भ ई० पू० १३७५ से माना है, अघ:पतन ई० पू० ७२५ में माना है तथा 'हिन्दू सम्यता' का आरम्म ७७५ ई० से माना है तथा अघ:पतन ११७५ ई० से। यह मत अत्यन्त आपत्तिजनक है। उन्होंने 'इण्डिक' तथा 'हिन्दू' सम्यताओं में जो अन्तर बताया है तथा जो तिथियाँ उपस्थित की हैं वे उनकी अपनी इच्छा पर निर्मर हैं, उनके पीछे कोई प्रमाण नहीं हैं। हिन्दू सम्यता ११७५ ई० में क्यों समाप्त हो गयी, इसका उत्तर नहीं मिल पाता और न यही पता चलता है कि ई० पू० ७२५ एवं ७७५ ई० के मध्य मारतीय सम्यता का क्या स्वरूप एवं नाम है । दूसरी ओर जन्म लेने, बढ़ने, विवृद्धि या परिपक्वता को प्राप्त होने तथा नाश हो जाने के पीछे जो रूपक है उसे अन्य विद्वान् 'सम्यताओं' के लिए अनुपयुक्त ठहराते हैं। जे जी० डे बेडस ने 'पयूचर आव दि वेस्ट' (लण्डन, १६५३) में कहा है कि सम्यताएँ न तो जन्म लेती हैं और न मरती हैं, प्रत्युत वे परिवर्तित होती हैं या समाहित हो जाती हैं (पृ० ६०)। और देखिए प्रो० सोरोकिन कृत 'सोशल एण्ड कल्चरल डायनॉमिक्स' (पृ० ६२७) , लेयोनार्ड वूल्फ कृत 'क्वैक, क्वैक' (पृ० १३६-१६०)। श्री ए० एल्० क्रोयवर ने अपने ग्रन्थ 'स्टाइल एण्ड सिविलिजेशेन' (न्यूयार्क, १६५७) में प्रो० सोरोकिन से सहमति तथा स्पेंगलर एवं ट्वायन्वी से असहमति प्रकट की है और कहा है—'सम्यताओं का अध्ययन सत्य रूप से वैज्ञानिक या विद्वत्तापूर्ण तब तक नहीं हो सकता जब तक उनमें से संकट, नाश, संहार, विलयन एवं नियति के विषय में हम अपने संवेगात्मक सम्बन्ध को नहीं त्यागेंगे।

इस विश्व में जितनी संस्कृतियाँ एवं सम्यताएँ उत्पन्न एवं विकसित हुईं उनमें केवल दो (मारतीय एवं चीनी) ही ऐसी हैं जो पारसीकों (फारस वालों),युनानियों, सिथियनों, हुणों, तुर्कों के बार-बार के बाह्य आक्रमणों तथा आन्तरिक संघर्षों एवं संसोमों के रहते हुए भी चार सहस्र (यदि और अधिक नहीं) वर्षों से अब तक जीवित रही हैं और अपनी परम्पराएँ अक्षुण्ण रख सकी हैं। अमरत ने इन सभी बाह्य आक्रामकों को आत्म-सात् कर लिया और बहुत से यूनानियों, शकों एवं अन्य बाह्य लोगों को मारतीय आध्यात्मिक विचारधारा का पोषक बना लिया और उनके लिए भारतीय सामाजिक रचना में एक स्थान निर्घारित कर दिया। (इस विषय में हम आगे भी लिखेंगे)। इतना ही नहीं, भारत ने अपने साहित्य, धर्म, कला एवं संस्कृति का प्रचार एवं प्रसार आक्रमणों अथवा देशों को जीत कर अपने में मिलाकर नहीं किया, प्रत्युत यह कार्य उसने शान्तिप्रिय साघनों द्वारा किया, यथा--शिक्षा, संस्कृत ग्रन्थों के अनुवाद एवं प्रबोध (संशयच्छेद अथवा शंकानिवृत्ति) द्वारा और इस प्रकार श्रीलंका (सीलोन), ब्रह्मा (बरमा), सुमात्रा, मलाया, लावा, बाली, बोर्नियो, चीन, तिब्बत, जापान, मंगोलिया एवं कोरिया में अपनी सांस्कृतिक एवं सम्यता-सम्बन्धी अनुप्रेरणाएँ मर दीं। वाली का

४. देखिए प्रो॰ सोरोकिन कृत 'सोशल एण्ड कल्चरल डायनैमिक्स' (पृ॰ ६६७) एवं डा॰ राघाकृष्णन कृत

'रिलिजिन एण्ड सोसाइटी' (१६४७, पू० १०१)।

४. 'सुदूर भारत' ('फर्दर इण्डिया' एवं 'ग्रेटर इण्डिया') में अर्थात् बक्षिण-पूर्वी एशिया एवं चीन में भारतीय संस्कृति के प्रसार के विषय में एक बड़ा साहित्य उत्पन्न हो गया है और अब भी कतिपय विद्वान् प्रन्य एवं निबन्ध लिखते ही जा रहे हैं। कुछ ग्रन्थों एवं निबन्धों के नाम यहाँ उपस्थित किये जा रहे हैं, यथा—डा॰ आर॰ सी॰ मजूम-बार कृत 'ऐंश्येण्ट इण्डियन कॉलोनीज' (लण्ड १ एवं २); श्री एच० जी० क्वारिछ वेल्स कृत 'टूअर्ड्स अंगकोर' (जिसमें ४२ चित्र हैं, १६३७) एवं 'मेकिंग आव ग्रेटर इण्डिया' (लण्डन, १६५१, इसमें एक अच्छी प्रत्य-सूची भी है); प्रो० के० ए० नीलकान्त शास्त्री कृत 'श्री विजय' (१६४६, जिसमें सन् ६८३ ई० से सगभग १४वीं सती

सुन्दर द्वीप अब भी हिन्दू है, उसमें चारों वर्णों के लोग हैं, उनके पुरोहित को पेण्डड (पण्डित) कहा जाता है, पूजा के जल को तोय (देखिए एस् लेवी कृत 'संस्कृत टेक्स्ट्स फ़ाम बाली') कहा जाता है और पुरोहित अब भी गायत्री का एक चरण 'भर्गों देवस्य घीमहि' कहते हैं और अशुद्ध रूप में यज्ञोपवीत का मन्त्र (यज्ञोपवीतं परमं पवित्रम् . . .) कहते हैं।

भारतीय संस्कृति एवं सम्यता का इस प्रकार सैकड़ों शितयों तक चला जाना एक आवर्श्यजनक बात है। ऐसा क्योंकर सम्भव हो सका ? इसके उत्तर में हमें इस भारतीय संस्कृति एवं सम्यता से सम्बन्धित मौलिक विचार-घारणाओं, मूल्यों एवं विशेषताओं की व्याख्या करनी होगी, उन पर विचार करना होगा। भारतीय संस्कृति एवं सम्यता का अपना विशिष्ट व्यक्तित्व है, उसे केवल हम यूरोपीय मापदण्डों से नहीं जान सकते।

गत शतियों में कुछ देशों के लोगों को इसका अभिमान एवं गर्व रहा है कि वे अन्य देशों के लोगों से श्रेष्ठ हैं और अपने को प्रचारित एवं प्रसारित करने के लिए उन्होंने अपने को अधिकृत कर लिया । जब ब्रिटिश साम्राज्य अति विशाल हो गया और इतना विस्तृत हो गया कि उसमें सूर्य कभी भी अस्त नहीं होता या तो ब्रिटिश साम्राज्यवादियों ने सदम्म एवं सोधिकार ऐसा प्रचार करना आरम्म किया कि वे अविकसित एवं पिछडे लोगों के स्वार एवं कल्याण के लिए 'श्वेत मनुष्य का मार' ('ह्वाइट मैंस वर्डेन') ढो रहे हैं (जब कि ब्रिटिश साम्राज्यवादी अपने शासित मारतीयों को उपनिवेशवादी नीतियों के फलस्वरूप चूस रहे थे और उन्हें दिख बना रहे थे) । दूसरी ओर रूस साधिकार गर्जना कर रहा है कि वह जन-साधारण को 'प्जीवाद के शिकञ्जे' से छुड़ायेगा और इस पृथिवी पर ही स्वर्ग उतारेगा। हिटलर से शासित जर्मनों ने ऐसा विश्वास जताया या कि वे श्रेष्ठ नोरडिक जाति के हैं और वे 'साम्यवाद के शिकञ्जे' से संसार की रक्षा करेंगे। इस प्रकार का अभिमान केवल पश्चिम तक ही सीमित नहीं था। आजकल कुछ मारतीयों ने भी साधिकार घोषणा की है कि आध्यात्मिकता का अस्तित्व केवल यदि कहीं है तो वह भारत में है। निस्सन्देह ऐसा कहना समीचीन ही है कि मारतीय संस्कृति एवं सम्यता महान् आध्यात्मिक मूल्यों पर आधृत है। किन्तु ऐसा कहना पूर्णतया असत्य है कि अन्य देशों के लोगों में आघ्यात्मिकता नहीं पायी जाती। हम इतना ही कह सकते हैं कि हिन्द्रवाद के लिए आघ्यात्मिकता अपेक्षाकृत अधिक मौलिक रही है और यह हिन्दुओं में अपेक्षाकृत अधिक फैली हुई है और अन्य देशों में इस मात्रा में नहीं पायी जाती। मनुस्मृति में आया है कि केवल वे लोकाचार अथवा प्रयोग (प्रचलित आचार), जो विशेषतः ब्रह्मावर्त, कुरुक्षेत्र तथा मत्स्य, पञ्चाल एवं शूरसेन देशों के वर्णों एवं जातियों में परम्परानुगत प्रचलित रहे हैं, सदाचार कहे जाते हैं (२।१७-१६) और इन्हीं देशों के ब्राह्मणों से इस पृथिवी के लोगों को अपने कत्तंत्र्यों की घारणा करनी चाहिए अथवा शिक्षा लेनी चाहिए । इस

तक के अभिलेख भी विये हुए हैं); श्री वेबे ग्रोसेट कृत 'सिविलिजेशंस आव वि ईस्ट' (क्रॅंब से अनुवाद कैयरिन ए॰ फिलिप्स द्वारा, २४६ चित्र, खण्ड २, भारत, सुदूर भारत एवं मलाया के बारे में, पृ॰ १-३४३ तक)। 'भारत पर चीन का ऋण' (चाइनाच डेंट टू इण्डिया) के लिए वेखिए प्रो॰ लियांग चि चाओं के निवन्ध विश्वभारती क्वार्टरली, खण्ड २, पृ॰ २४१-२६१, जहाँ ऐसा विया हुआ है कि आठवीं शती से जो भारतीय विद्वान चीन गये उनकी संख्या चौबीस थी और जो चीनी सन् २६४ ई० से ७६० ई० तक गये उनकी संख्या १८७ थी (जिनमें १०४ नाम निश्चित-से हैं)। और वेखिए प्रो॰पी॰ सी॰ बागची कृत 'इण्डिया एण्ड चाइना' (हिन्द किताब्स, १६४०) विशेषतः अध्याय २ एवं ३।

प्रकार मनुस्मृति ने मघ्यदेश (उनके द्वारा परिमाषित) के क्षेत्रों एवं आर्यावर्त को पृथक् कर रखा है (२।२१-२२) कुछ समय से कुछ लोग ऋ० (£।६३।४-६) में उल्लिखित 'कृण्वन्तो विश्वमार्यम्' पर निर्मर होकर<sup>६</sup> ऐसा प्रति-पादित करने लगे हैं कि वेद ने हमारे देश को सारे संसार को आयं बनाने के लिए नियुक्त किया है किन्तु इस प्रकार के अभिमान के लिए यहाँ कोई स्थान नहीं है। ये शब्द इन्द्र के लिए सोमरस अपँण के लिए प्रयुक्त हुए हैं। इनका अर्थ यों है-'ये सोम-तर्पण, जो पिंगल वर्ण के हैं (सोम पौघे से निकाले हुए हैं), इन्द्र (की शक्ति) को बढ़ाते हैं, जलों को (आकाश) से गिराते हुए इन्द्र के पास आने वाले विरोधी लोगों को नष्ट करते हैं, सभी (सम्पूर्ण वातावरण) को सुन्दर बनाते हुए वे अपने उचित क्षेत्र में पहुँचते हैं। यहाँ पर वैदिक लोगों द्वारा सम्पूर्ण विश्व को आर्य बनाने की चेष्टा की ओर कोई भी निर्देश नहीं है। यहाँ पर कोई भी ऐसा संदेश नहीं है जिसे आधुनिक मारतीय लोग अन्य लोगों को दे सकें या उसका प्रसार कर सकें। स्वयं सोम पौघा वैदिक काल में ही लुप्तं हो गया और उसके प्रतिनिधि की आवश्यकता पड़ गयी। मारत में सम्मवतः कई शतियों से कदाचित् ही कोई वैदिक यज्ञ किया गया हो और यदि यज्ञ सम्पादित हए भी हों तो उनमें सोमयज्ञों की संख्या बहुत ही कम रही होगी।

गत दो महायुद्धों के उपरान्त विश्व के आकाश में युद्ध के बादल उमड़-घुमड़ रहे हैं और अब विचारकों ने अणु-युद्ध से संकुल हो जाने की सम्भावना पर विचार करके यही उद्घोषित किया है कि बिना आध्यात्मिक मल्यों के पूनर्जागरण के, बिना न्यायसंगत जीवनयापन के, बिना दलित लोगों के प्रति करुणा-दिस्ट फेरे तथा विना मानव में भ्रातुमावना की स्थापना किये विश्व का कल्याण नहीं है और न मानव सम्यता की रक्षा की जा सकती है। यद्यपि हमारे प्राचीन ऋषियों एवं विघान निर्घारकों ने आध्यात्मिक मूल्यों पर बहुत बल दिया है, तथापि अधिकांश लोग तथा हमारे तथाकथित नेतागण शितयों से इन मूल्यों के अभाव से ग्रसित रहे हैं और अब भी हैं। हमें आत्म-निरीक्षण करना चाहिए। केवल पूर्व गौरव की गाया गाने से कार्य नहीं होने का। हमें अब सुस्थिर मन से विचार करना और वास्तविकता का परिज्ञान करना है। क्या कारण या कि १३वीं शती के उपरान्त हमने अपनी स्वतन्त्रता खो दी ? इसी सन्दर्म में हम कुछ प्रश्न रखते हैं (१) हिन्दू लोग आक्रामकों से, यथा-पारसीकों, यूनानियों, सिथियनों, तुर्कों, अंग्रेजों से तुलना में हीन क्यों सिद्ध हो गये, जब वे संख्या में अधिक थे और बहुत-से आक्रामक उनके साहस से प्रमावित थे और मारतीय सैनिकों की मृत्यु-सम्बन्धी उपेक्षा से परिचित थे ? (२) हिन्दू लोग कई शितयों तक सम्पूर्ण भारत को एक सूत्र में क्यों नहीं बाँघ कर रख सके अथवा वे एकछत्र राज्य की स्थापना करके एकं स्थिर व्यवस्थित राज्य क्यों नहीं बना सके ? (३) उन्होंने भारत में स्थित प्राकृतिक सामग्रियों का सदुपयोग करके वस्तु-निर्माण, व्यापार एवं औद्योगिक क्षेत्र में विकास क्यों नहीं किया ? हमें इस विषय में एक वड़े पैमाने पर अपनी जाँच करनी चाहिए और पता लगाना चाहिए कि हमारे अधःपतन के क्या कारण ये और अपने दोषों को दूर करना चाहिए जिससे शितयों के उपरान्त प्राप्त की हुई स्वतन्त्रता की रक्षा हम प्राणपण से कर सकें। अंग्रेजों के शासन के पूर्व मारत में राजनीतिक एकता कभी नहीं थी। भारतीय राजाओं एवं राजकुमारों के मध्य सदैव युद्ध एवं

६. इन्द्रं वर्धन्तो अप्तुरः कृष्वन्तो विश्वमार्यम् । अपन्नन्तो अराव्णः ॥ सुता अनु स्वमा रजोऽम्यर्वन्ति बम्बदः। इन्द्रं गच्छन्त इन्दवः ॥ ऋ॰ (६।६३-५-६) । मिलाइए इसी सून्त का चौदहवाँ क्लोक 'एते धामान्यार्या शुका ऋतस्य भारया । वाजं गोमन्तमक्षरन् ॥ 'बामान्यार्या' का अर्थ है (देवों के) 'सुन्दर या भद्र निवास-स्थान या सुन्दर विविधाः।'

संवर्ष चला करते थे, क्योंकि उदाहरणार्थं मराठों ने बंगाल पर आक्रमण किया था, अतः जब ब्रिटिशों द्वारा मराठे पराजित किये गये तो बंगालियों ने हर्ष मनाया। १६वीं शती के द्वितीय चरण के पूर्व हममें राष्ट्रीयता की मावना नहीं के बराबर थी, हम मारतीयों में भारतीयों के प्रति मावाकुल होने की कोई मानसिक, सामाजिक अथवा राजनीतिक परम्परा नहीं थी। इस अध्याय में हम राजनीतिक तथा अन्य क्षेत्रों में मारत के अध:- पतन के कारणों की जाँच विशव रूप से नहीं कर सकेंगे, किन्तु कुछ बातों की ओर संकेत कर देना विषयान्तर नहीं होगा।

हिन्दू घमं में बहुत-से सिद्धान्तों एवं घार्मिक विचारघाराओं का संगम पाया जाता है, यथा—वैदिक क्रिया-संस्कार, वेदान्तवादी विचार, वैष्णववाद, शैववाद, शक्तिवाद तथा अन्य आद्य सम्प्रदाय, जो बौद्धिक एवं बाध्यात्मिक उपलब्धियों की बड़ी-बड़ी विषमताओं के साथ विमिन्न समुदायों एवं विभिन्न प्रकार के मनुष्यों की आवश्यकताओं के अनुसार अभिव्यक्ति पाते रहे हैं तथा फूलते-फलते रहे हैं। बहुत ही कम बातों ने हिन्दुओं को एक सूत्र में बाँघ रखा है, यथा-कर्म एवं पुनर्जन्म का सिद्धान्त, विशाल एवं श्रेष्ठ संस्कृत साहित्य, जिसने कमशः क्षेत्रीय माषाओं को समृद्ध बना दिया है, घार्मिक विषयों में समी लोगों द्वारा वेदों में अटूट विश्वास, यद्यपि बहुत ही कम लोग ऐसे रहे हैं जिन्होंने वेदों का अध्ययन किया अथवा उन्हें समझा, हिमालय से क्मारी अन्तरीप तक भोगीलिक एकता, जिस पर पुराणों ने बल दिया है तथा मानसरोवर एवं वदरीनाथ से लेकर रामेश्वर तक तीर्थस्थानों की धार्मिक यात्राएँ। ये तत्त्व सभी हिन्दुओं को एकता के सूत्र में बाँध सकने में उतने समयं नहीं हो सके। आचार्यों एवं सन्तों में परलोक की साधना तथा वेदान्तवाद के प्रति अत्यधिक मोह था: उन्होंने लोगों के पारस्परिक कर्त्तव्यों की ओर, वर्गों तथा समाज के प्रति कर्तव्यों की महत्ता पर उतना या उससे अधिक बल नहीं दिया, जिसका दु:खद परिणाम यह हुआ कि अधिकांश में लोग, चाहे वे योग्य हों या न हों, परलोक साधनारत हो गये और सदाचार के साथ लौकिक कर्तव्यों या मृत्यों के सञ्चयन में सिक्य न हो सके। एकता के अमाव एवं अघ:पतन का एक अन्य कारण था वह विचार-वैषम्य जो इस प्रकार परिलक्षित था-एक ओर तो महान् विचारक इसका उपदेश करते थे कि सम्पूर्ण विश्व एक है और दूसरी ओर समाज में हीन जातियों एवं अस्पृश्य लोगों के प्रति उनका व्यवहार कुछ और ही था, उन्हें छना अपवित्र कार्य माना जाता था, जो सचमुच एक विचित्र विरोधामास था—एक ओर वह उच्च आध्या-त्मिक विचार कि सम्पूर्ण विश्व एक है और दूसरी ओर समाज का एक विशद अंग अश्पृस्य मान लिया गया! जन समुदाय की शिक्षा के घ्यान का अमाव था तथा उच्च जातियों के लोग इस बात की चिन्ता ही नहीं करते थे कि कौन राज्य कर रहा है, जब तक उनके जीवन की शांति न मंग हो जाय। महान् देशमक्त एवं क्रान्तिकारी सावरकर ने उन सात शृंखलाओं अथवा पाशों की ओर हमारा घ्यान आकृष्ट किया है जिनसे हिन्दू समाज श्रतियों से बद रहा है, और वे इस प्रकार हैं—(१) अस्पृश्यता; मांति-मांति के निषेघ (वर्जनाएँ), यथा -(२) समुद्र-यात्रा, (३) सैकड़ों जातियों एवं उपजातियों में पारस्परिक मोजन, (४) अन्तर्जातीय विवाह, (५) कुछ जातियों द्वारा वेदाध्ययन; (६) कुछ विशिष्ट वृत्तियों का निषेघ एवं (७) बल, कपट से तथा अबोधता के कारण दूसरे धर्मों में ले लिये गये हिन्दुओं को फिर से हिन्दुओं में मिला लेने का निषेध।

हमारे सांस्कृतिक इतिहास की कुछ मध्यगत विशेषताएँ एक स्थान पर उल्लिखित की जा सकती हैं। प्रथम बात यह है कि वैदिक काल से लेकर आज तक एक अटूट धार्मिक परम्परा चली आयी है। सभी ब्राह्मणों तथा अधिकांश क्षत्रियों एवं वैश्यों द्वारा धार्मिक क्रिया-संस्कारों एवं उत्सवों में वैदिक मन्त्रों का प्रयोग अब मी किया जा रहा है। वैदिक देवों को हम पूर्णतया नहीं मूल सके हैं। सभी कृत्यों के आरम्भ

में अब भी अग्नि स्थापित की जाती है; आज विष्णु (जो इन्द्र, अग्नि या वरुण की भाँति बहुघा अधिक प्रशंसित नहीं हैं । किन्तु ऋ० १।२२।१६-२१, १।१४४।१-६, १।१४४। १-६,६।६६।१-८ में प्रशंसित हैं; इन्द्र एवं विष्णु दोनों ऋ० ७।६६।१-७ में प्रशंसित हैं तथा अथर्ववेद ७।२७।४-६ में पूजित हैं) एवं शिव (ऋग्वेद के रुद्र, जो पहले से बहुत अंशों में परिवर्तित हैं, तथा पूज्य हैं ऋ २१११६, २१३३।६, १०।६२।६–जहाँ शिव नाम आया है) की मुख्य देवों के रूप में पूजा की जाती है। मारत के बहुत-से मार्गो में ब्राह्मण लोग प्रात: एवं सायं की पूजा में अब भी कम से मित्र (ऋ । ३।५६) एवं वरुण (ऋ । १।२५) के मन्त्रों का पाठ करते हैं। दूसरी विशेषता यह है कि मारत विशाल देश है (रूस को छोड़कर सम्पूर्ण यूरोप के समान) किन्तु सम्पूर्ण ममि-माग पर एक राजनीतिक सत्ता कभी भी नहीं स्थापित हो सकी (सम्मवतः अल्पकाल के लिए अशोक की राजनीतिक सत्ता के अतिरिक्त)। सम्राट्या चक्रवर्ती के एकछत्र राज्य का आदर्श तो या, किन्तु यदि किसी राजा ने आत्म-समर्पण कर दिया, उसने विजयी सम्राट् की शक्ति को स्वीकार कर लिया तथा कुछ कर दे दिया तो सम्राट् ने अपने साम्राज्य के अन्तर्गत अन्य शासकों के राज्यों के कार्य-कलापों की कोई चिन्ता नहीं की । इसी से बाह्य आक्रामकों के विरोध में कोई संयुक्त मीर्चा नहीं स्थापित हो सका, कानूनों अथवा विधि-विधानों, लोकाचारों तथा व्यवहारों में कोई एकस्पता नहीं प्रदक्षित की जा सकी और राजाओं तथा राजकुमारों में बहुधा युद्ध हुआ करते थे। तीसरी विशेषता यह रही है कि संस्कृतियों से ,सम्बन्धित कोई भी गम्भीर संघर्ष नहीं हुआ । विभिन्न विचारघाराओं एवं विश्वासों के विषय में सिंहण्णुता विराजमान थी और अनेकता में एकता स्थापित करने की निरन्तर अनुकुलता विद्यमान थी।

यह जानकर अपार दु:ख होता है कि जहाँ ११वीं शती से आगे बड़े-बड़े विद्वान वत, दान एवं श्राद पर सहस्रों पष्ठों में ग्रन्थों के प्रणयन में लीन थे (जैसा कि विद्वान मन्त्री हेमाद्रि ने किया था) या तर्कशास्त्र, वेदान्त, साहित्य-शास्त्र आदि अन्य मार्मिक विषयों के ऊपर साधिकार ग्रन्थ-प्रणयन, टीका-मीमांसा आदि करते थे, वहाँ एक भी ऐसा विद्वान् नहीं उत्पन्न हुआ जो अलबेरूनी के समान आगे आता और महमूद गजनी की विजय तथा भारत की पराजय पर प्रकाश डालता और उन दोषों एवं दुवंलताओं को दूर करने का प्रयत्न करता जिनके फलस्वरूप मारत को बाह्य आक्रामकों के समक्ष सदैव मुँह की खानी पड़ी। हिन्दुओं की पराजय के अन्य कारण भी थे। संसार में १५वीं शती से आगे विज्ञान एवं प्राविधिक क्षेत्रों में जो अनुसन्धान कार्य एवं आविष्कार हुए उनमें हमारे विद्वानों ने कोई भी सहयोग नहीं किया। शाहजी ने विदेशियों से आग्नेयास्त्र खरीदे। न तो उन्होंने और न उनके महान् पुत्र शिवाजी ने ही, जिन्होंने मराठा साम्राज्य स्थापित किया, कोई ऐसी फैक्टरी खोली जहाँ आग्नेयास्त्रों तथा गोलियों आदि का निर्माण किया जा सकता । इसी प्रकार हमारे देश-वासियों ने शक्तिशाली नौ-सेना के महत्त्व को भी नहीं समझा। यदि हिन्दुओं या उनके शासकों के पास नौ-सेना रही होती तो पुर्तगाल वालों, फ्रांसीसियों एवं अंग्रेजों की आकांक्षाओं पर तुषारपात हो गया होता।

अव हम हिन्दू संस्कृति एवं सभ्यता की महत्त्वपूर्ण विशेषताओं पर प्रकाश डालेंगे । (१) ऋग्वेद के काल से अब तक चली आयी हुई अत्यन्त विलक्षण घारणा यह रही है कि मूल तत्व एक है, मले ही लोग उसे इन्द्र, मित्र, वरुण, अग्नि आदि किसी नाम से क्यों न पूजित करें (ऋग्वेद १।१६४ 18६, ८।४८।१, १०।१२६।२)। महामारत, पुराण, संस्कृत काव्य के काल एवं मध्य-काल में जबिक विष्णु, शिव या शक्ति से सम्बन्धित बहुत से सम्प्रदाय थे, सभी हिन्दुओं में यह अन्तश्चेतना थी। कि ईश्वर एक है, जिसके कई नाम हैं। देखिए वनपर्व (३६।७६-७७), ज्ञान्तिपर्व (३४३।१३१), ब्रह्मपुराण (१६२।५१), विष्णुपुराण (५।१८।५०), हरिवंश (विष्णुपुराण २५।३१), कुमारसम्मव (७।४४)।

(२) उपर्युक्त घारणा से एक महान् सिहब्णुता की उद्भूति हुई। हिन्दू धर्म ने सभी कालों में. विचार-स्वातन्त्र्य एवं उपासना-स्वातन्त्र्य की मावनाओं की पूजा की। इस विषय में हमने इस महाग्रन्थ के खण्ड २ मूल पृष्ठ ३८८, पाद-टिप्पणी ६२८ एवं खण्ड ४, मूल पृ० ६७०-७१, १०११-१०१८ में विस्तार के साथ विवेचन उपस्थित किया है। देखिए गीता (७।२१-२२ एवं ६।२३)। संसार में कुछ धर्मों ने स्वधर्म-विरो-िषयों को, चाहे वे वास्तव में रहे हों या उन पर शंका मात्र रही हो, कितनी यातनाएँ दी हैं, इससे विश्व इतिहास के पन्ने मरे पड़े हैं। हिन्दू घर्म में इस प्रकार की असिहण्णुता का पूर्ण अभाव है। हिन्दू बाद या हिन्दू घर्म किसी स्थिर घार्मिक पक्ष से बँघा नहीं है और न यह किसी एक ग्रन्थ या प्रवर्तक के रूप में किसी पैगम्बर को मानता है । वास्तव में, व्यक्ति को ईश्वर-भीरु होना चाहिए; सत्य विश्वासों की बात अलग है, जो बात अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है, वह है नैतिक आचरण एवं सामाजिक व्यवहार । हिन्दू लोग किसी अन्य धर्मं की सत्यता को अस्वीकार नहीं करते और न किसी अन्य व्यक्ति की घामिक अनुमृति को ही त्याज्य समझते हैं। एक श्लोक ऐसा है जो भारतीय धार्मिक विशालता एवं उदारता की ओर सारे संसार का चित्त आकृष्ट करता है और घामिक विश्वासों एवं पूजा-उपासना के प्रति सामान्य हिन्दू-मावना का द्योतक है। इलोक का अर्थ यों है :- जो हिर त्रैलोक्यनाथ हैं जिनको शैव लोग शिव के रूप में पूजते हैं, वेदान्ती लोग बह्म के रूप में, बौद्ध लोग बद्ध के रूप में, प्रमाणपटु (ज्ञान के साधन में प्रवीण या दक्ष) नैयायिक लोग कर्ता के रूप में, जैन शासन में लीन (जैनघर्म को मानने वाले) लोग अर्हत् के रूप में और मीमांसक लोग कर्म (यज्ञ) के रूप में पूजते हैं, तुम्हें वे वाञ्छित फल प्रदान करें। महान् तर्कशास्त्री उदयन ने भी, जिन्होंने लक्षणावली शक संवत् ६०६ (६८४ ई०) में लिखी, अपनी न्यायक्सुमाञ्जलि (१८) में वही बात लिखी है। इस प्रकार हम देखते हैं कि सिंहण्युता हिन्दूधर्म का सारतत्व है और अनीश्वरवादी (नास्तिक) के साथ मी विनोद ही किया जाता है, न कि उसे किसी प्रकार की यातना दी जाती है।

७. बाइबिल-सम्बन्धी अर्थात ईसामसीह के धर्मावलिम्बयों की असिहण्णुता की जानकारी के लिए देखिए जैरिमआह (२६।८-६), कोलोसियंस (२।८) एवं गलेशियंस (१।७-६)।

द. यं शैवाः समुपासते शिव द्दात ब्रह्मेति वेदान्तिनो बौद्धा बुद्ध द्दति प्रमाणपटवः कर्तेति नैयायिकाः अहं न्नित्यय जैनशासनरताः कर्मेति मीमांसकाः सोऽयं वो विद्यातु वाञ्छितफलं त्रैलोक्यनायो हरिः।।

—सुभावितरत्नभाण्डागार (निर्णयसागर प्रेस संस्करण, १६३५, पृ० ५, क्लोक २७)

न्यायकुसुमाञ्जलि (१२)में इस प्रकार आया है—स्वर्गापवर्गयोर्मागंमामनन्ति मनीषिणः। यदुपास्तिमसावत्र परमात्मा निरूप्यते ।। इह यद्यपि ये कमिप पुरुषार्थमर्थयमानाः शुद्धबुद्धस्वभाव इत्यौपनिषदाः। आदि विद्वानसिद्ध इति कापिलाः। क्लेशकर्मविपाकाशयैरयामृष्टो निर्माणकायमिष्ठाय !सम्प्रदाय प्रद्योतकोऽनुप्राहकश्चेति पातञ्जलाः लोकवेदविरुद्धैरिप निर्लेपः स्वतन्त्रश्चेति महापाशुपताः। शिव इति शैवाः। पुरुषोत्तम इति वैष्णवाः। पितामह इति पौराणिकाः। यज्ञपुरुष इति याज्ञिकाः। निरावरण इति विगम्बराः। उपास्यत्वेत वेशित इति मीमांसकाः। यावदु-कृतेद्वपपम इति नैयायिकाः। लोक व्यवहारसिद्ध इति चार्वाकाः। किवहुना, कारवोऽपि यं विश्वकर्मत्युपासते।।

(३) इस सिद्धान्त पर विश्वास करते हुए कि सार तत्त्व एक है या परमेश्वर एक है, उपनिषदों के ऋषियों ने निष्कर्ष निकाला कि जीवात्मा उस तत्त्व से अभिन्न है। बाहुल्य (या अनेकता) केवल अवास्तव है और यहाँ तक कि मछुआ लोग (मछली मारने वाले), दास, जुआरी लोग तथा निर्जीव पदार्थ सभी इससे अभिन्न हैं। यह वेदान्त-सिद्धान्त हिन्दू घमं की अत्यन्त महत्त्वपूर्ण विशिष्टताओं में एक है और मानव के आध्यात्मिक विकास में मारत की एक उत्कृष्ट देन है, यद्यपि अन्य देशों में भी कुछ दार्शनिकों द्वारा उपस्थित इस सिद्धान्त के कुछ अंश विखरे हुए मिलते हैं। अनेक से एक एवं एक से अनेक ही वेदान्त-सिद्धान्त का केन्द्रविन्दु या अन्तर्माग है। इस विषय में हमने अध्याय ३४ में विस्तार के साथ पढ़ लिया है। यूरोप में दर्शन का अध्ययन स्वयं अपने में लक्ष्य है। प्राचीन मारत में अनेकता में एकता की भावना को शिक्षा एवं समाज-शास्त्र का आधार माना गया और ऐसा विश्वास किया गया है कि व्यक्ति के जीवन में इस एकता की अनुमूर्ति ही परम स्वतन्त्रता (मोक्ष) है।

उपनिषदों की शिक्षा एक सार्वमौम सिद्धान्त है जिसे सभी लोग, जो अच्छी इच्छा रखते हैं, स्वीकार कर सकते हैं; बचपन से चाहे जिस प्रकार के धर्म-प्रवाह में व्यक्ति रहा है वह इस सिद्धान्त के अनुसार मानस रूप से चलने पर धर्मच्युत नहीं हो सकता। व्यक्ति का आह्मा परमात्मा अथवा ब्रह्म से मिन्न नहीं है, यह निष्कर्ष एक महान् निष्कर्ष है और सभी प्रकार के उद्बुद्ध लोगों में विलक्षण उत्स मरने वाला है। बहुत-से उदाहरण उपस्थित किये जा सकते हैं, किन्तु यहां केवल दो पर्याप्त होंगे। मुण्डकोपनिषद (३१२१८) में घोषित है—"जिस प्रकार निदयां (समुद्र की ओर) वहती हुई, अपने नामों एवं रूपों को छोड़ती हुई, समुद्र में समाहित हो जाती है, उसी प्रकार वह व्यक्ति जो अनुमूति कर लेता है (जानता है) नाम एवं रूप से स्वतन्त्र होकर उस दिव्य व्यक्ति को प्राप्त करता है जो उच्चतर से उच्चतम है।" यही बात गद्ध में प्रकापनिषद् (४१४) में आया है—"जिस प्रकार शुद्ध जल शुद्ध जल में डाल दिये जाने पर वही रूप धारण कर लेता है, उसी प्रकार उस ऋषि का आत्मा, जिसने तत्वानुमूति कर ली है, साक्षात् परमात्मा हो जाता है।" देखिए इ्यूशन का वक्तव्य (जे० बी० बी० आर० ए० एस०, संस्था १८, १८६३, २० वां लेख, पृ० ३३०–३४०), वे०, सू० (२१३१४)—जहा दशा ब्रह्म दासा ब्रह्मे कितवा उत)। यहां इतना ही पर्याप्त है। वेदान्त अपने सत्य रूप में नैतिकता के लिए सर्वोच्च आश्रय है और उसका सबसे बड़ा आधार है, जन्म एवं मरण के दुःख में सबसे बड़ा सन्तोय है...।

(४) आध्यात्मिक एवं घामिक रूप से प्रत्येक व्यक्ति पर तीन ऋण होते हैं, यथा— देव-ऋण, ऋषि ऋण एवं पित-ऋण। अति प्राचीन वैदिक कालों से ही यह घारणा मारतीय संस्कृति की मौलिक घारणाओं में पिराणित रही है। प्राचीन विद्या के अध्ययन, यज्ञ-सम्पादन एवं पुत्रोत्पत्ति से व्यक्ति कम से ऋषि-ऋण, देव-. ऋण एवं पितृ-ऋण से मुक्त होता है। इस विषय में हमने इस महाप्रन्य के मूल खण्ड २, पृ० ऋण एवं पितृ-ऋण से मुक्त होता है। इस विषय में हमने इस महाप्रन्य के मूल खण्ड २, पृ० ऋण एवं पितृ-ऋण से मुक्त होता है, यथा—मनुष्य ऋण, जो अच्छाई अर्थात् लोगों के प्रति किये में महामारत एक चौथा ऋण जोड़ देता है, यथा—मनुष्य ऋण, जो अच्छाई अर्थात् लोगों के प्रति किये में महामारत एक चौथा ऋण जोड़ देता है। यह सिद्धान्त केवल ब्राह्मणों तक ही नहीं सीमित है, प्रत्युत तीनों गये अच्छे व्यवहारों से चुकाया जाता है। यह सिद्धान्त केवल ब्राह्मणों तक ही नहीं सीमित है, प्रत्युत तीनों गये अच्छे व्यवहारों से मुक्त होना आवश्यक है (जैमिनि ६।२।३१)। तै० सं० में ब्राह्मण शब्द केवल उच्च वर्णों को तीनों ऋणों से मुक्त होना आवश्यक है। उदाहरण के लिए है, वास्तव में सभी वर्णों के लिए तीनों ऋणों से मुक्त होना उनका महान कत्तंव्य है। उदाहरण के लिए है, वास्तव में सभी वर्णों के लिए तीनों ऋणों से मुक्त होना उनका महान कत्तंव्य है। उदाहरण के लिए है, वास्तव में सभी वर्णों के लिए तीनों ऋणों से मुक्त होना उनका महान कर्तंव्य है।

(५) पुरुषार्थं की घारणा मानवीय प्रयास (मनुष्य के उद्योग) के उपना करना करना का बातना है। पुरुषार्थं चार हैं,—धर्मं (सदाचार), अर्थं (अर्थशास्त्र, राजनीति-शास्त्र एवं नागरिक शास्त्र), काम है। पुरुषार्थं चार हैं,—धर्मं (सदाचार), मोक्ष (आत्मा द्वारा अपने वास्तविक स्वमाव की अनुभूति तथा होन (आनन्दमोग एवं सौन्दर्यशास्त्र), मोक्ष (आत्मा द्वारा अपने वास्तविक स्वमाव की अनुभूति तथा होन

इच्छाओं तथा ध्येयों के बन्धन से स्वतन्त्रता )। मोक्ष को परमपुरुषार्थ कहा गया है और अन्य तीनों को त्रिवर्ग की संज्ञा मिली है। धर्म की धारणा बहुत ही महत्त्वपूर्ण है और इस पर अति प्राचीन काल से ही बल दिया गया है। यह उन सिद्धान्तों की ओर इंगित करती है जिन्हें व्यक्तियों को जीवन भर तथा सामा-जिक सम्बन्धों में अपने आचरणों में उतारना पड़ता है। हमने पुरुषार्थों पर विस्तार के साथ इस महाग्रन्थ के मल खण्ड २, पू० २-११, खण्ड ३, पू० ८-१० एवं २३६-२४१ में पढ़ लिया है। अतः बहुत ही संक्षेप में कछ बातें यहाँ कही जा सकेंगी। हमने इस खण्ड के आरम्भिक पृष्टों में देख लिया है कि ऋग्वेद में तीन शब्द आये हैं, यथा-ऋत (जगत्सम्बन्धी व्यवस्था), व्रत (वे नियम या अनुशासन जो देवों द्वारा व्यवस्थित हए हैं) तथा वर्म (धार्मिक कृत्य या यज्ञ या स्थिर सिद्धान्त)। इन तीनों में ऋत शब्द लुप्त-सा हो गया (पष्टमिम में पढ गया) और उसके स्थान पर सत्य शब्द आ गया और धर्म शब्द सबको स्पर्श करने वाली घारणा का द्योतक हो गया तथा वत केवल पवित्र संकल्पों एवं आचार-सम्बन्धी नियमों तक सीमित रह गया। समाप-वर्तन के समय गरु शिष्य से कहता था-'सत्यं वद, धर्मं चर' (तै॰ उप॰ १।११) । बु॰ उप॰ (१।४।१४) ने सत्य को वर्म के बराबर माना है। संसार की अन्यतम एवं मद्रतम प्रार्थनाओं में एक है-- असत्य से सत्य की ओर ले चलो, अन्यकार से प्रकाश की ओर तथा मृत्यु से अमरता की ओर' (वृ० उप० १।३।२८)। इसी उपनिषद (४।२।३) ने दम (आत्म-संयम), दान एवं दया नामक तीन प्रधान सकुतों अथवा गणों का माहात्म्य गाया है। छा० उप० (५१०) ने एक श्लोक उद्धृत किया है-'जो सोना चुराता है, जो सरापान करता है, जो गुरु के पलंग का अपमान करता है (अर्थात् गुरु-पत्नी के साथ संमोग करता है) तथा जो ब्राह्मण की हत्या करता है—वे चारों नरक में गिरते हैं, और पाँचवाँ वह जो ऐसे लोगों के संसर्ग में रहता है। यह द्रष्टव्य है कि इस प्राचीन क्लोक में बाइबिल में उल्लिखित दस अनुशासनों (टेन कमाण्डमेण्ट्स) में से कुछ पाये जाते हैं। उपनिषदों के काल में घर्म की घारणा सर्वोच्च स्थान ग्रहण करने लगी। वृ० उप० (१।४। १४) में कथित है-'धर्म से उच्च कोई अन्य नहीं है।' तै० आरण्यक (१०।६३) में आया है-'धर्म सम्पूर्ण विश्व का आश्रय (आघार या शरण) है। महामारत एवं मनु ने बार-बार धर्म के उच्च मूल्य की ओर घ्यान आकृष्ट किया है। महामारत ने माना है कि चारों पुरुषार्थी से सम्बन्धित प्रत्येक वस्तु इसमें अवस्थित है, इसमें जो उनके विषय में नहीं है, वह अन्यत्र नहीं है । उद्योगपर्व में आया है-'यह समी जीवों को घारण करता है अतः धर्म कहलाता है। वनपर्व एवं मन् दोनों में उद्घोषणा है- जब धर्म का हनन (उल्लंघन) होता है तो वह हननकर्ता को मार डालता है, जब इसकी ,रक्षा होती है तो यह मनुष्य की रक्षा

द्र. धर्मो विश्वस्य जगतः प्रतिष्ठा। लोके घाँमध्ठं प्रजा उपसर्वन्ति। धर्मेण पापमयनुद्दित धर्मे सर्वं प्रतिष्ठितं तस्माद्धमं परमं वदन्ति। तै० आ० (१०१६३), महानारायणोपनिषदः धर्मे चार्यः च कामे च मोक्षे च भरतर्षभ। यदिहास्ति तदन्यत्र यन्नेहास्ति ना तत्ववित्।। आदि पर्वं (६२।५३ स्वर्गारोहणपर्वं ५।५०); और देखि ए आदि पर्वं (६२।२३); धारणाद्धमं इत्याहुधर्मो घारयते प्रजाः। उद्योग० (८६।६७, १३७।६); धर्म एवहतो धर्मो हन्ति रक्षति रक्षितः। तस्माद्धर्मो न हस्न्तव्यो मा नो धर्मो हतोऽवधीत्। मनु (८।१५)। वनपर्वं (३१३।१२८) भीवही है, केवल तीसरा पाद यों है: 'तस्माद्धर्म न त्यजामि; अध्वं बाहुविशंम्येष नचकिष्ठणोति माम्। धर्मादर्यश्चकामश्चस किमयं न सेव्यते।। न जातु कामान्न भयान्न लोभाद्धर्मं जह्याज्जीवितस्यापि हेतोः। नित्यो धर्मः सुखदुः खेत्विनत्येजीवो नित्यो हेतुरस्य त्वित्यः।।स्वर्गारोहणपर्वं (५।६२-६३)।



करता है, अतः धर्म का हनन (उल्लंघन) कमी नहीं होना चाहिए, नहीं तो धर्म हमें नष्ट कर देगा। व्यास ने महामारत का अन्त एक पवित्र प्रार्थना (या अपील) के साथ किया है—'मैं हाथ ऊपर उठा कर उच्च स्वर से कहता हूँ, किन्तु कोई नहीं सुनता है; घम से अर्थ एवं काम (समी कामनाओं) की उत्पत्ति होती है, वर्म का आश्रय क्यों नहीं लिया जा रहा है। वर्म का त्याग किसी वाञ्छित उद्देश्य से नहीं करना चाहिए, न मय से, न लोम से और न जीवन के लिए ही इसका त्याग करना चाहिए। धर्म नित्य है, सुख एवं दु:ख अनित्य हैं, जीवात्मा नित्य है, किन्तु वे हेतु या परिस्थितियाँ (जिनके फलस्वरूप यह कार्यशील होता है) अनित्य हैं। महामारत में आया है कि तीन (घर्म, अर्थ एवं काम) समी के लिए हैं, घर्म तीनों में श्रेष्ठ है, अर्थ बीच में आता है और काम सबसे नीचा है, इसलिए जब इनमें से किसी का विरोध होता है तो घर्म का अनुसरण करना चाहिए और अन्य दो को छोड़ देना चाहिए। इससे प्रकट होता है कि अर्थ एवं काम दोनों धर्म के अधीन हैं और तीनों (धर्म, अर्थ एवं काम) आध्यात्मिक लक्ष्य (अर्थात् मोक्ष) के अधीन हैं। हमारे शास्त्र सबके लिए संन्यास की व्यवस्था नहीं देते, किन्तु उन्होंने मूल्यों की एक सोपान-पद्धति निर्घारित की है। मनु (४।३ एवं १५) ने व्यवस्था दी है—'व्यक्ति को अपने (लक्ष्यों) वर्ण आदि की स्थिति के अनुकूल ही आवश्यकताओं की पूर्ति के लिए तथा विना किसी की हानि किये अर्थ संग्रह करना चाहिए। किसी को अत्यधिक विषयासक्त होकर तथा शास्त्र द्वारा गींहत कहे हुए कमों द्वारा घन-संग्रह नहीं करना चौहिए और जब उसके पास पर्याप्त घन है, तब भी ऐसा नहीं करना चाहिए और न पापी लोगों से घन प्राप्त करना चाहिए, तब भी नहीं जबिक वह बड़ी कष्टमय अवस्था में ,पड़ा हुआ हो।' और देखिए आप॰ घ० सू० (२।८।२०।२२-२३), गौ० घ० सू० (६।४६-४७), याज्ञ० (१।११४) एवं मगवद्गीता (७।११)। किन्तु कौटिल्य के अर्थशास्त्र (१।७) में आया है-'अर्थ तीन पुरुषायों में प्रमुख है,' किन्तु कौटिल्य ने मी कहा है कि विषयों का उपमोग इस प्रकार करना चाहिए कि मनुष्य धर्म एवं अर्थ के विरोध में न पड़ जाय और न आनन्दरहित होकर ही जीवन यापन करना चाहिए। अनुशासन पर्व (३।१८-१६) में आया है कि वर्म, अर्थ एवं काम मानंवजीवन के तीन पुरस्कार (फल) हैं, इनके लिए प्रयत्न करना चाहिए, किन्तु इस प्रकार कि घम के साथ विरोध न उपस्थित हो जाय। मनु (४।४६) ने घोषणा की है कि मांस खाना, मद्य पीना एवं मैथुन करना स्वयं पापमय नहीं हैं, क्योंकि सभी प्राणी इनकी ओर झुके हुए हैं, किन्तु इनसे दूर रहने से बड़े-बड़े पुण्य (उत्तम फल) प्राप्त होते हैं (और इसी से शास्त्र इनकी निवृत्ति या संयम पर बल देते हैं)। और देखिए अरण्यकाष्ड (क्षा३०) एवं स्वर्गारोहण (४।६२)।

आजकल जब कुछ सुघारों की चर्चा होने लगती है तो अनुदारवादी अथवा हिंदिवादी या नव-विद्वेषी लोग ऐसा तर्क उपस्थित करते हैं कि हमारा घर्म 'सनातन धर्म है' रे', अतः इसमें किसी

१०. 'सनातन धर्म' के अत्यन्त प्राचीन प्रयोगों में एक प्रयोग माधववर्मन के लानपुर पत्रक में हैं (एपि॰ इ०, १०. 'सनातन धर्म' के अत्यन्त प्राचीन प्रयोगों में एक प्रयोग माधववर्मन के लानपुर पत्रक में हैं (एपि॰ इ०, जिल्द २७, पू० ३१२)। इस पत्रक के सम्पादक डा० वी० वी० मिराशी का कथन है कि यह लेख लगमग छठीं शती जिल्द २७, पू० ३१२)। इस पत्रक के सम्पादक डा० वी० वी० मिराशी का कथन है कि यह लेख लगमग छठीं शती का है। 'सनातनधर्म' शब्द यों आया है: 'यजनयाजनाध्ययनाध्यापनदानप्रतिग्रहाया(य?) श्रुतित्मृतिविहित सना-का है। 'सनातनधर्म' त्राचीन रताय... आदि'। एक अन्य प्राचीन प्रयोग है बह्माण्डपुराण (२।३३।३७-३६): अब्रोहश्चाप्यलोभस्य तनधर्मकर्मनिरताय... आदि'। एक अन्य प्राचीन प्रयोग है बह्माण्डपुराण (२।३३।३७-३६): अब्रोहश्चाप्यलोभस्य तनधर्मकर्मनिरताय... आदि'। एक अन्य प्राचीन प्रयोग को अब प्रचलित न हो' के अर्थ में आदिपर्व (१२२।१६, चित्रशाला संस्करण) में आया तथा शब्द 'प्राचीन प्रयोग जो अब प्रचलित न हो' के अर्थ में आदिपर्व (१२२।१६, चित्रशाला संस्करण) में आया तथा शब्द 'प्राचीन प्रयोग जो अब प्रचलित न हो' के अर्थ में आदिपर्व (१२२।१६, चित्रशाला संस्करण) में आया तथा

प्रकार का सुवार नहीं किया जाना चाहिए। किन्तु 'सनातन घर्म' शब्दों से यह अर्थ नहीं निकालना चाहिए कि वर्म (नियम) सदैव स्थिर रहता है और वह, निर्विकार एवं नित्य है। उन शब्दों का अर्थ यही है कि हमारी संस्कृति अति प्राचीन है और इसके पीछे एक लम्बी परम्परा है, किन्तु वे यह नहीं कहते कि घर्म में परिवर्तन की गुंजाइश नहीं है । वास्तव में घारणाओं, विश्वासों एवं लोकाचारों (प्रयोगों) में परिवर्तन प्राचीनकाल से लेकर मध्यकाल तक विविध उपायों द्वारा हुए हैं। कुछ परिवर्तनों की ओर व्यान आकृष्ट किया जा रहा है। अति प्राचीन काल में वेद ही सब कुछ था, किन्तु उपनिषदों में यह **घारणा परिवर्तित हो गयी; यथा-मुण्डकोपनिषद् (१।१।५) ने चारों वेदों को अपरा विद्या के** अन्तर्गत रखा है और परब्रह्म के ज्ञान को परा विद्या माना है। छा० उप० (७।१।४) में चारों वेद एवं ज्ञान।की अन्य शाखाएँ सनत्कुमार (जिनके पास नारद शिक्षा लेने गये थे) द्वारा केवल नाम कही गयी हैं। प्रारम्भिक वैदिक काल में यज्ञों का सम्पादन अत्यन्त महत्त्वपूर्ण घार्मिक कृत्य माना जाता था, किन्तु मुण्डकोपनिषद् ने यज्ञों को छिद्रयुक्त नौकाओं की संज्ञा दी है और उन लोगों को, जो उन्हें श्रेष्ठ कहते हैं, मूर्ख कहा है। और देखिए दृष्टिकोणों तथा मान्यताओं में अन्तर पड जाने के विषय में इस महाग्रन्थ के प्रस्तुत खण्ड का अध्याय २६, जहाँ अनुलोम विवाहों, कलिवर्ज्यों आदि की विस्तृत चर्चा हुई हैं। मनु, याज्ञवल्क्य, विष्णुधर्मसूत्र, विष्णुपुराण तथा अन्य पुराणों में स्पष्ट रूप से कहा गया है कि जब घर्म लोगों के लिए अरुचिकर हो जाय तथा कप्ट उत्पन्न करे तो उसका पालन नहीं होना चाहिए, प्रत्युत उसे छोड़ देना चाहिए। शान्तिपर्व <sup>1</sup>(७८।३२) में स्पष्ट रूप से आया है कि जो कभी (किसी युग में) अधर्म था वह कभी धर्म हो सकता है, धर्म एवं अधर्म दोनों काल एवं देश की सीमाओं से आबद हैं। " काम को भी नहीं त्यागा गया था, जैसा कि कामसूत्र (१।४) से व्यक्त है। मरत का नाट्यशास्त्र, जो ५००० क्लोकों का विशाल ग्रन्थ है, नृत्य, संगीत, नाट्य आदि ललित कलाओं पर अति सुन्दर प्रकाश डालता है और व्यक्त करता है कि प्राचीन भारत में कामजनित कलाओं से सम्बन्धित विषयों में लोगों की कितनी अभिरुचि थी।

वर्म, अर्थ एवं काम तीन पुरुषार्थों से सम्बन्धित मारतीय विचार यह था— अपना कर्तव्य करो, प्रलोमनों में न पड़ो, कर्तव्य के लिए कर्तव्य करो (गीता २।४७, ३।१६), दूसरे के साथ वैसा ही व्यवहार करो जैसा तुम अपने लिए चाहते हो (गीता ६।३२, अनुशासनपर्व ११३।८-६, शान्तिपर्व २५६।२० = २५१।१६ चित्रशाला), घन कमाओ किन्तु उससे घमं का विरोध न हो और न किसी की हानि हो, पवित्र ब्रह्मचयं का जीवन विताओ और सौन्दयं सम्बन्धी आनन्दों का उपभोग करो। तीनों पुरुषार्थों में निहित विचारों का यही निष्कर्ष है। कहीं पर प्रमुख धमंशास्त्र-प्रन्थों में वास्तविक निराशावाद की झलक नहीं मिलती, किन्तु महाभारत में यत्र-तत्र कुछ झलक मिल जाती है। धमंशास्त्र-प्रन्थ जीवन को जीने योग्य ठहराते हैं जब कि सारे कमं धर्मानुकूल होते रहें। मनु (१२।८८-८६) ने कहा है कि वेद द्वारा व्यवस्थित कमं (आचरण या कार्य) के दो प्रकार हैं, यथा—प्रवृत्त एवं निवृत्त, जिनमें प्रथम से इस लोक में आनन्द एवं मृत्यु के उपरान्त स्वगं प्राप्त होता है और दूसरे से निःश्रेयस (मोक्ष) की प्राप्त होती है, जिसमें ब्रह्म की अनुमूति के उपरान्त सभी प्रकार की अमि-

'कर्तव्य जो बहुत पहले मान लिया हो' के अर्थ में रामायण (अयोध्याकाण्ड, १६।२६, २१।४६ आदि) में प्रयुक्त हुआ है।

११. अवत्यधर्मो धर्मो हि धर्माधर्मावुभावपि । कारणावेशकालस्य वेशकालः सता वृशः । । शान्तिपर्व (७८)-

कांकाओं एवं ईहाओं का पूर्ण अमाव हो जाता है। अनुशासनपर्व (१४६१७६-८०) ने घमं को प्रवृत्तिलक्षण (जिसमें निरन्तर कार्यशीलता पायी जाती है) तथा निवृत्ति लक्षण (जिसमें लीकिक क्रियाओं
एवं अभिकांक्षाओं या कामनाओं का अमाव पाया जाता है) नामक दो मागों में बाँटा है। जिसमें दूसरे का अनुसरण मोक्ष के लिए किया जाता है। अनुशासनपर्व ने कुछ व्यावहारिक एवं शुमंकर नियम बनाये हैं, यथा-मनुष्य
को अपनी समर्थता के अनुसार सदा दान देते रहना चाहिए, सदा यज्ञ करते रहना चाहिए और समृद्धि
के लिए कृत्य करते रहना चाहिए। जिस्त सम्पत्ति का संग्रहण करना चाहिए और इस प्रकार जिस्त ढंग
अर्थात् सचाई (ईमानदारी) से प्राप्त घन को तीन मागों में विमाजित करना चाहिए संगृहीत घन के एकतिहाई से घमं एवं अर्थ की प्राप्ति करनी चाहिए, एक तिहाई का व्यय काम के लिए होना चाहिए (अर्थात्
पवित्र काम-सम्बन्धी जीवन एवं धर्मविहित अन्य आनन्दों में लगाना चाहिए) तथा एक तिहाई को और बढ़ाना
चाहिए। मनु (७१६६ एवं १०१) ने भी इसी प्रकार के नियम राजा के लिए निर्घारित किये हैं। और
देखिए अनुशासन पर्व (१४४।१०-२५)। ये व्यवस्थाएँ सामान्य जनों के लिए बनायी गयी हैं। रामायण ने
एक प्रचलित रलोक उद्घृत किया है कि मनुष्य असीम दुःख को मोगने के लिए नहीं गहित किया जाता, प्रत्युत
यदि वह जीवित रहे, उसके पास सौ वर्षों के उपरान्त भी आनन्द आता है। १०००

चौथा पुरुषार्थ मोक्ष बहुत ही कम लोगों द्वारा प्राप्त किया जाता है। यह धनुष नहीं है जिसे प्रत्येक व्यक्ति या कोई भी अपने कन्छे से लटका ले। यह छुरे की घार के समान बहुत ही कठिन मार्ग है (कठोपनिषद् ३।१४), यह मिनत मार्ग की अपेक्षा बहुत कठिन मार्ग है (मगबद्गीता १२।५)। उपनिषदों द्वारा प्रतिपादित मोक्ष का सिद्धान्त यह है—मानव स्वमाव वास्तव में दिव्य है, मानव के लिए ईश्वरत्व की जानकारी प्राप्त करना तथा उससे तादात्म्य स्थापित करना सम्मव है, यही मानव का अन्तिम लक्ष्य होना चाहिए, इसकी प्राप्त अपने उद्योगों एवं प्रयासों से ही सम्मव होती है, किन्तु इसकी प्राप्त का मार्ग अत्यन्त कठिन है, इसके लिए अहंकार, स्वार्थपरता एवं सांसारिक विषयासित से विमुख होना पड़ता है। इसके अतिरिक्त एक अन्य कठिनाई मी है। मोक्ष सम्बन्धी घारणा विभिन्न सम्प्रदायों, यदा—न्याय, सांख्य, वेदान्त आदि द्वारा विभिन्न ढंगों से व्यक्त की गयी है। यहाँ तक कि स्वयं वेदान्त में मोक्ष सम्बन्धी घारणा के विषय में विभिन्न आचार्य विभिन्न मत प्रतिपादित करते हैं। कुछ ने घोषित किया है कि मुक्ति की चार अवस्थाएँ हैं; यथा—सालोक्य (प्रमु के लोक में स्थान), सामीप्य (सिन्नकटता), साक्ष्य (प्रमु का ही स्वस्प धारण करना) एवं सायुज्य (समाहित हो जाना)।

१२ कल्यांणी बत गायेयं लौकिकी प्रतिभाति मे।

एति जीवन्तमानन्दो नरं वर्षशतादिप।

—सन्दरकाष्ट (३४।६)

१३. तै० सं० (प्राणाप्राण) में आया है—एतासामेव देवतानां सायुज्यतां गच्छति। किन्तु यह मोक्ष की घारणा से सर्वथा भिन्न है। सायुज्य, सारूप्य एवं सलोकता शब्द ऐ० बा० (२।२४) में भी उल्लिखित हुए हैं। घारणा से सर्वथा भिन्न है। सायुज्य एवं सलोकता बृ० उप० (१।३।२२) में प्रयुक्त हुए हैं। सलोकता, साव्विता (वही सुक्त) एवं सायुज्य छा० सायुज्य एवं सलोकता बृ० उप० (१।३।२२) में प्रयुक्त है। देश मोक्ष की इन अवस्थाओं का उल्लेख किया है। उप० (२।२०।२) में आये हैं। सूतसंहिता (मुक्तिलड्ड, ३।२८) ने भी मोक्ष की इन अवस्थाओं का उल्लेख किया है। 'सायुज्य' शब्द सयुज् (एक में संलग्न या संयुक्त) से निव्यन्न हुआ है। 'सयुजः बाजान्' (एक में बुते अवस्थ) ऋ० 'सायुज्य' शब्द सयुज् (एक में संलग्न या संयुक्त) से निव्यन्न हुआ है। 'सयुजः बाजान्' (एक में बुते अवस्थ)

विभिन्न दृष्टिकोणों के अनुसार घर्म विभिन्न वर्गों में विभाजित हुआ है। एक विभाजन के अनुसार घर्म के दो प्रकार हैं—थौत (वेदों पर आघृत) एवं स्मार्त (स्मृतियों पर आघृत), एक अन्य अपेक्षाकृत अधिक व्यापक विभाजन के अनुसार धर्म के छः प्रकार हैं—(१) वर्ण धर्म (वर्णों के कर्तांच्य एवं अधिकार), (२) आध्यम धर्म (आश्रमों के विषय में नियम), (३) वर्णाश्रम धर्म (ऐसे नियम जो किसी एक वर्ण के व्यक्ति के किसी विशिष्ट आश्रम से सम्बन्धित हों, यथा ब्राह्मण ब्रह्मचारी को पलाश दण्ड धारण करना चाहिए), (४) वृण्यमं (किसी पद पर आसीन व्यक्ति के लिए नियम, यथा राजा से सम्बन्धित नियम ), (५) वृण्यमं (किसी विशिष्ट अवसर पर किये जाने वाले कृत्यों से सम्बन्धित नियम आदि, यथा ग्रहण पर या प्रायश्चित्त सम्बन्धी) तथा (६) सामान्य धर्म (ऐसे कर्त्तंच्य जो सबके लिए हों)। इस विवेचन से हम हिन्दू संस्कृति की एक अन्य विशेषता की ओर पहुँचते हैं, यथा—वर्ण एवं जातियाँ।

(६) वर्ण एवं जातियां। वर्णों की उत्पत्ति, विभाजन, जाति-प्रथा, चारों वर्णों के कर्त्तव्यों एवं अधिकारों के विषय में हमने विस्तार के साथ इस महाग्रन्थ के मूल खण्ड २, पृ० १६-१६४ में पढ़ लिया है। यह प्रदिशत किया गया है कि 'वर्ण' शब्द (जिसका अर्थ है रंग) ऋग्वेद में आर्यों एवं दासों के लिए प्रयुक्त हुआ है और आयं एवं दास एक-दूसरे के विरोधी दो पृथक् दल थे। ऋग्वेद में ब्राह्मण एवं क्षत्रिय शब्द प्रयुक्त हैं किन्तु 'वणें' शब्द स्पष्ट रूप से इनके लिए नहीं प्रयुक्त हुआ है। 'वैश्य' एवं 'शूद्र', शब्द ऋग्वेद में पुरुषसुक्त (ऋ० १०।६०।१२) को छोड़कर कहीं भी नहीं आये हैं किन्तु वहाँ भी इनके संदर्भ में 'वर्ण' शब्द नहीं प्रयुक्त हुआ है। बहुत से आधुनिक विद्वान् पुरुषसूक्त को पश्चात्कालीन क्षेपक मानते हैं। यह सत्य प्रतीत होता है कि पुरुषसूक्त के प्रणयन के समय समाज चार दलों में विमक्त था, यथा-बाह्मण (विचा-रक, विद्वान लोग, प्रोहित), क्षत्रिय (शासक एवं योद्धागण), वैश्य (साधारण लोग, जो कृषि एवं शिल्प में लगे हुए थे) एवं शुद्ध (जो मृत्य थे या दासकर्म करते थे)। इस प्रकार का विमाजन अस्वामाविक नहीं है और बाज भी ऐसा विभाजन बहुत से देशों में विद्यमान है। इंग्लैण्ड में अभिजात कटम्ब हैं, मध्यम श्रेणी के लोग हैं तथा मिलों एवं फैक्टरियों में काम करने वाले लोग हैं। वे आवश्यक रूप से जन्म से ऐसे नहीं हैं, किन्तु अधिकांश में उसी प्रकार हैं। हमने देख लिया है कि याज्ञवल्क्य स्मति के काल तक ब्राह्मणों तथा अन्य वर्णों के बीच अन्तर्विवाह प्रचलित था (देखिए अध्याय २६), जिसे इसने ठीक नहीं समझा है और तीन उच्च वर्णों को शूद्रा से विवाह करने को मना किया है । हमारे पास कोई ऐसा प्रमाण नहीं है जो यह सिद्ध कर सके कि वैदिक युग में चारों वर्णों के बीच अन्तर्विवाह या अन्तर्मोजन नहीं होता था। बाज॰ सं॰ (३०।६-१३), काठक सं० (१७।१३), तै० ब्रा० (३।४।२-३) में तक्षा, रथकार, कुलाल, कर्मार, निषाद सत आदि शिल्पकारों का उल्लेख हुआ है, किन्तु यह नहीं पता चल पाता कि वे इन ग्रन्थों के काल में जातियों के रूप में बन गये थे कि नहीं। अथर्ववेद (३।४।६-७) में रथकार, कर्मार एवं सूत का उल्लेख है। यह सम्मव है कि छा । उप । (४।१०।७) के काल तक चाण्डाल लोग (कुत्तों एवं सूअरों की मौति)अस्पृश्य हो गये थे और पौल्कस

(३।३०।११) में भी प्रयुक्त है तथा 'सर्युजा' (अर्थात सयुजी) शब्द ऋ० (१।१६४।२०) में आया है। सायण की पुरुषार्थसुषानिधि (मद्रास गवनंमेण्ट ओरिएण्टल मैनस्किप्ट सीरीज, श्री चन्द्रशेखरन द्वारा सम्पादित, १६४४) के मोक्ष स्कन्स (२।२-३) में इस प्रकार आया है—'मुक्तिर्ना विधा प्रोक्ता सामुज्यादिप्रभेदतः। तत्र सायुज्यरूपाया मुक्तेः साक्षात्तु कारणपम्। सम्यग्ज्ञानं न कर्मोक्तं नानयोश्च समुज्ययः। कर्मणैव हि सिध्यन्ति पुंसामन्यास्च मुक्तयः।।

THE R. SELVING LAW A. P. LT.

लोग चाण्डाल के समान ही थे (वृ० उप० ४।३।२२)। याज्ञवल्क्य एवं पराशर (दूसरी से छटीं शती तक) के कालों में ब्राह्मण जिन शूटों के घर में मोजन कर सकता था वे ये हैं—अपना दास, गोरिखया (गाय चराने वाला या चरवाहा), नाई तथा अघियरा (ऐसा आसामी जो अपनी मूमि जोतता-वोता हो और आघा माग देता हो)। वर्ण केवल चार थे पाँच नहीं (मनु १०।४, अनुशासनपवं, ४८।३०)। आज तक अस्पृश्य लोगों को बहुघा लोग पञ्चम कहते हैं, जो स्मृति-प्रयोग के विरुद्ध है। वैदिक साहित्य में 'जाित' शब्द अपने आज के अर्थ में कदाचित् ही प्रयुक्त हुआ हो, किन्तु निरुक्त (१२।१३) एवं पाणिनि (५।४।६ यथा 'ब्राह्मण जाितोय' जिसका अर्थ है जो जाित से ब्राह्मण हो) में यह शब्द आया है। कमी-कमी 'जाित' एवं 'वर्ण' शब्दों में स्मृतियों (याज्ञ० २।६६, २६०) द्वारा मेद किया गया है, किन्तु प्राचीन काल से ही 'जाित' शब्द म्रामक रूप में 'वर्ण' के अर्थ में प्रयुक्त होता रहा है। मनु (१०।३१) में 'वर्ण' शब्द का प्रयोग वर्ण संकरों के अर्थ में किया है और इसी प्रकार, उलटे रूप में 'जाित' शब्द 'वर्ण' के अर्थ में मनुस्मृति (८।१७७, ६।८५-८६, १०।४१) में प्रयुक्त हुआ है।

कुछ अन्य देशों में, या — फारस, रोम एवं जापान में भी एक प्रकार की जाति-प्रया का प्रचलन था, जो समाप्त हो गया, किन्तु वह भारतीय जाति-प्रया की जटिलता को नहीं प्राप्त हो सका था।

आज मारत में सहस्रों जातियाँ एवं उपजातियाँ हैं। वे किस प्रकार उत्पन्न हो गयीं, यह एक अभेद्य समस्या है। शेरिंग ने अपने ग्रन्थ 'हिन्दू ट्राइव्स एण्ड कास्ट्स' (१८८१, जिल्द ३, पृ० २३१) में यह प्रतिपादित किया है कि यह (ब्राह्मणों द्वारा किया गया) आविष्कार है। किस प्रकार एक इतनी विशाल प्रथा थोड़े से ब्राह्मणों द्वारा लाखों व्यक्तियों के ऊपर लादी गयी, यह समझ में नहीं आता, जब कि ब्राह्मणों के हाथ में कोई शारीरिक एवं राजनीतिक शक्ति नहीं थी! उस पादरी महोदय के मन में यह बात नहीं आयी, बड़ा आश्चर्य है। विशेषतः ईसाई वमं प्रचारक ऐसी ही ब्रुटिपूर्ण एवं ग्रामक घारणाओं को लेकर मोटे-मोटे ग्रन्थ लिख डालते थे। शेरिंग महोदय का ग्रन्थ १६ शती के तीसरे चरण में प्रणीत हुआ था।

यह मली माँति विदित है कि कम-से-कम ई० पू० छठीं शती से आगे मारत पर पारसीकों (पारसियों), काम्बोजों के ,यूनानियों, सिथियनों (सामान्यतः शक लोगों) के आक्रमण होते रहे तथा पारदों, पहलवों, चीनों, किरातों, दरदों एवं खशों का मारत में आना जारी रहा। मनु (१०।४३-४) ने इनके तथा पौण्ड्रकों, ओड़ों (उड़ीसावासियों), द्रविड़ों का उल्लेख करते हुए लिखा है कि ये मूलतः क्षत्रिय थे, किन्तु उपनयन ऐसे संस्कारों से विहीन होने के कारण उनका ब्राह्मणों से संसर्ग टूट गया था। मनु (१०।४५) के समय में कुछ मिश्रित जातियाँ थीं जो म्लेड्ड बोलियाँ एवं आयं मापाएँ बोलती थीं, किन्तु दस्युओं (शूदों) में परिगणित थीं। गौतमधमंसूत्र (४।१४-१७), मनु (१०।५-४०), याज्ञ० (१।६०-६५) आदि ने कहा है कि विभिन्न वर्णों के पुरुषों एवं नारियों के विवाहों

१४. अत्रि-स्मृति (७१२, गद्य) ने इन बाह्य जातियों एवं छोगों में कुछ का उल्लेख किया है। देखिए अनुशासनपर्व (३३।२(-२३)—'शका यवन-काम्बोजाः क्षत्रियजातयः। वृष्ठत्वं परिपता ब्राह्मणानां आदश्नात्..।'
एवं वही (३४।१७-१८)। महाभाष्य (पाणिनि (२।४।१०) ने शक एवं यदन को शूबों में परिगणित किया है
अशोक ने अपने प्रस्तराभिलेख सं० ४ एवं १३ में योनों योनराज एवं काम्बोजों का उल्लेख किया है जो उसके
अशोक ने अपने प्रस्तराभिलेख सं० ४ एवं १३ में योनों योनराज एवं काम्बोजों का उल्लेख किया है जो उसके
साम्राज्य की सीमाओं पर रहते थे। ए० एम० टी० जैक्सन ने इण्डियन ऐप्टीक्वेरी (१६१०, पृ० ७७) में लिखा
साम्राज्य की सीमाओं पर रहते थे। ए० एम० टी० जैक्सन ने इण्डियन ऐप्टीक्वेरी (१६१०, पृ० ७७) में लिखा
साम्राज्य की सीमाओं पर रहते थे। ए० एम० टी० जैक्सन ने इण्डियन ऐप्टीक्वेरी (१६१०, पृ० ७७) में लिखा
है—'हिन्दू सम्यता की आकर्षक शक्ति ने, जिसने मुसलमानों एवं यूरोपवासियों को छोड़ कर सभी बाह्य आकामकों
है—'हिन्दू सम्यता की आकर्षक शक्ति ने, जिसने मुसलमानों एवं यूरोपवासियों को सम्य बना दिया, यहाँ तक कि जंगली
को अपने में खपा लिया, मध्य एशिया के खानाबदोशों (यायावर जातियों) को सम्य बना दिया, यहाँ तक कि जंगली
को अपने में खपा लिया, मध्य एशिया के खानाबदोशों (यायावर जातियों) को सम्य बना दिया, यहाँ तक कि जंगली

एवं सम्मिलनों से मिश्रित जातियों की उत्पत्ति हुई और आगे विमिन्न वर्गों एवं जातियों के पुरुषों एवं नारियों के विवाहों एवं सम्मिलनों से विमिन्न जातियों एवं उपजातियों की उद्मूति हुई। इसी को वर्ण संकर या केवल संकर कहा-गया और इसी के विषय में अर्जुन ने शंका प्रकट की (गीता १।४१-४२) और इसी के विरोध में मगवद्गीता (३।२४-२५) ने कड़ा आक्षेप प्रकट किया है। गौतम (धर्मसूत्र ८।३) ने कहा है कि (जातियों एवं उपजातियों की) समृद्धि, (वर्णों की) रक्षा एवं शुद्धता (असंकरता) राजा एवं विद्वान् ब्राह्मणों पर निर्मर रहती है। राजा सिरी पुलुमायी (एपि॰ इं॰, जिल्द ८, पृ॰ ६०, लगमग १३० ई०) के नासिक लेख में राजा की प्रशंसा की गयी है कि उसने वर्णसंकरता को रोक दिया है।

प्रार्ज,न काल में भी वर्णसंकरता प्रकट हो गयी थी, वनपर्व (१८०।३१-३३) में युधिष्ठिर ने कहा है--'वर्णों के अस्तव्यस्त मिश्रण के कारण किसी व्यक्ति की जाति का पता चलाना कठिन हो गया है; सभी लोग सभी प्रकार की नारियों से सन्तान उत्पन्न करते हैं; अतः विज्ञ लोग चरित्र को ही प्रमुख एवं वांछित वस्तु मानते हैं। वणों की मौलिक योजना स्वामाविक थी और वह उस कार्य पर आघृत थी जिसे व्यक्ति सम्पूर्ण समाज के लिए करता था। यह जन्म पर आघृत नहीं थी। वैदिक काल में केवल वर्ग थे, आघुनिक अर्थ में जातियाँ नहीं। मौलिक वर्ण-व्यवस्था में उस समय के समाज के लिए एक ऐसी स्थापना थी जिसमें किसी प्रतिद्वन्द्विता-सम्बन्धी समानता की प्राप्ति का प्रयास नहीं था, प्रत्युत उसमें सभी दलों अथवा वर्गों की अभिरुचि अथवा स्वार्थ समान था। स्मृतियों में भी, जब कि बहुत-सी जातियाँ उत्पन्न हो चुकी थीं, अधिकारों एवं सुत्रिघाओं की अपेक्षा कर्तव्यों पर ही सबसे अधिक बल दिया जाता या, तथा उच्च नैतिक चरित्र एवं व्यक्ति के प्रयास का मृत्य अधिक माना जाता था। इसी से गीता (४।१३) में कहा गया है कि चार वर्णों की व्यवस्था गुणों (सत्त्व, रज एवं तम) एवं कर्मों के आघार पर की गयी है और पुनः (१८।४२-४४) आया है कि मन की शान्ति (निर्मलता), आत्म-संयम, तप, शुद्धता, धैर्य (सहनशीलता), आजंव (सरलता अथवा ऋजता), ज्ञान (आध्यात्मिक ज्ञान), सभी प्रकारों का ज्ञान, विश्वास (या ईश्वर में श्रद्धा)— ये सब ब्राह्मण के स्वामाविक कर्म (कर्तव्य) हैं; वीरता, क्रोघ (आवेश), शक्ति, स्थिरता, समर्थता, यद्ध से न मागना, दया एवं शासन-ये सब क्षत्रिय के कर्तव्य हैं; कृषि, पश्चालन, व्यापार एवं वाणिज्य-ये सब वैश्य के स्वामाविक कर्तव्य हैं; सेवा के रूप का कार्य शूद्र का स्वामाविक कर्तव्य है। गीता के इन शब्दों को हम आधुनिक सहस्रों जातियों एवं उपजातियों के समर्थन में प्रयुक्त नहीं कर सकते। यदि जन्म को ही प्रमुख एवं एक मात्र आधार माना यया होता तो गीता के शब्द (४।१३) 'जाति-कर्म विमागशः' (या जन्म-कर्म) होते न कि 'गुणकर्म विमागशः'। यह द्रष्टव्य है कि बाह्मणों के लिए जो नौ कर्म रखे गये हैं उनमें कहीं मी जन्म पर बल नहीं दिया गया है। महा-मारत के काल में कठोर जाति-व्यवस्था के विरोध में कोई बड़ी क्रान्ति या उपद्रव या आलोचना अवश्य हुई होगी। महामारत में बहुधा वर्णों एवं जातियों की ओर संकेत किया गया है (देखिए वनपर्व अध्याय १८०, विराट पर्व ५०।-४-७, उद्योगपर्व २३।२६, ४०।२५-२६, शान्तिपर्व १८८।१०-१४, अनुशासन पर्व अध्याय १४३) । कुछ वचन यहाँ उद्घृत किये जा रहे हैं। शान्तिपर्व (१८८।१०) में आया है—'वर्णों में कोई वास्तविक अन्तर्मेद नहीं है, (क्योंकि), सम्पूर्ण विश्व ब्रह्म का है, क्योंकि यह आरम्भ में ब्रह्मा द्वारा सृष्ट हुआ था, और इसमें (मनुष्यों के) विभिन्न प्रकार के कर्मों के कारण वर्णों की व्यवस्था थी, शान्तिपवं (१८६।४ एवं ८) में पुनः कहा गया है-- वह व्यक्ति ब्राह्मण कहलाता है जिसमें सत्यता, उदारता, विद्वेष का अमाव, कूरता का अभाव, लज्जा (बुरा कमें करने पर नियन्त्रण), करुणा एवं तपस्वी का जीवन पाया जाये; यदि ये लक्षण किसी शूद्र में दिलाई पड़ जायें और किसी ब्राह्मण में उनका अमाव हो तो शूद्र शूद्र नहीं है (उसे शूद्र नहीं समझा जाना चाहिए) और वह ब्राह्मण ब्राह्मण नहीं है। मिलाइए वनपर्व (२१६।१४-१४), घम्मपद (३६३)। जिन दिनों वैष्णवों तथा अन्य लोगों में झगड़े चल रहे थे और वे अपनी

चरमावस्था को पहुँच गये थे तब मागवतपुराण (७।६।१०) में कहा गया है कि वह नाण्डाल जो विष्णु का मक्त है उस ब्राह्मण से उत्तम है जो विष्णु का भक्त नहीं है। चारों वणों में प्रत्येक के सदस्यों को जो कुछ विशिष्ट गुण प्राप्त होने चाहिए उनमें नैतिक गुणों को घमैशास्त्र के ग्रन्थों में सबसे अधिक महत्त्व दिया गया है। मनु (१०।-६३), याज्ञ० (१।२२) गौतमधर्मसूत्र (८।२३-२४), मत्स्यपुराण ( ४२।८-१० ) ने समी वर्णों के लिए आचारों एवं गुणों की व्यवस्था कर दी है, यथा-अहिंसा, सत्य, अस्तेय, शौच (शुद्धता), इन्द्रिय निग्रह । देखिए मिताक्षरा (याज्ञ० १।२२) । विस्तृत अध्ययन के लिए देखिए इस महाग्रन्य का मूल खण्ड-२, पृ० १०-११।

ब्राह्मणों के समक्ष बड़े उच्च आदर्श रख दिये गये थे। उन्हें कर्तव्य के रूप में वेद एवं वेदांगों का अध्ययन करना पड़ता था, उन्हें यज्ञ-सम्पादन करना पड़ता था, दान देना पड़ता था और उनकी जीविका के उचित साधन केवल तीन थे—वेद एवं शास्त्रों की शिक्षा देना, यज्ञों में पौरोहित्य का कार्य करना एवं घामिक तथा अन्य दान ग्रहण करना। वेदाध्ययन कितना किटन कार्य था, इसका परिज्ञान इसी से हो सकता है कि एक वेद का जाता तथा कम-से-कम एक वेद को सम्पूर्ण कण्ठस्य कर लेने वाला बाह्मण बड़ा विद्वान् गिना जाता था। मान लीजिए कोई ब्राह्मण ऋग्वेद का विद्यार्थी है तो उसे ऋग्वेद के दस सहस्र से अधिक मन्त्रों, उसके पद-पाठ, क्रमपाठ, ब्राह्मण, (सामान्यत: ऐतरेय), छह वेदांगों (यथा--आश्वलायन का कल्प सूत्र, पाणिनि का व्याकरण जिसमें लगभग ४००० सूत्र हैं, निरुक्त जो १२ अघ्यायों में है, छन्द, शिक्षा एवं ज्योतिष) को कण्ठस्य करना पड़ता था। छह वेदांगों में प्रथम तीन बहुत लम्बे एवं गूढ़ (दुर्वोघ) ग्रन्थ हैं। बिना अर्थ समझे इतने लम्बे साहत्य को स्मरण रखना पड़ता था। इस शती के आरम्भ में इस प्रकार के लगमग सहस्रों ब्राह्मण थे, और आज भी इस प्रकार के सैकड़ों ब्राह्मण हैं। उन्हें बिना शुल्क लिये वेद का अध्यापन करना पड़ता था (वेदाध्यापन करने पर शुल्क-ग्रहण पाप समझा जाता था और आज भी ऐसा ही है)। शिक्षा के अन्त में वे दिये जाने पर कुछ ग्रहण कर सकते थे। यज्ञों में पौरोहित्य कार्य से पर्याप्त दक्षिणा मिल जाती थी। किन्तु सभी ब्राह्मण पुरोहित नहीं होते थे, वे यदि चाहें तो हो सकते थे, किन्तु इसके लिए विद्वता अनिवार्य थी। बहत-से ब्राह्मण श्राद्ध-कर्म में पुरोहित होना स्वीकार नहीं करते (कम-से-कम मनुष्य की मृत्यु के उपरान्त तीन वर्षों तक) । पाणिनि (४।२।७१) में 'ब्राह्मणक' (वह देश या प्रान्त जहाँ ब्राह्मण आयुघजीवी होते थे) की व्युत्पत्ति बतायी है और कौटिल्य (६।२) ने मी ब्राह्मणों की सेना की चर्चा की है। ब्राह्मणों की आय का तीसरा स्रोत था योग्य सुपात्र एवं पापरहित व्यक्ति से घामिक दानों का ग्रहण। विपत्तियों में ब्राह्मण अन्य वृत्ति मी कर सकते थे, किन्तु इस विषय में भी बहुत-से निषेध थे। ब्राह्मणों के समक्ष दरिद्रता का जीवन, सादा जीवन एवं उच्च विचार का आदर्श था, वे घन के लोभी नहीं थे। उन्हें अपने और आर्य समाज के मूल्य को बढ़ाने की अ वश्यकता पर बल देना पड़ता था, वे प्राचीन साहित्य एवं संस्कृति के अध्ययन, रक्षण, प्रसारण एवं वृद्धि में लगे रहते थे। यही उनके जीवन का प्रमुख आदर्श था। राजा, घिनक लोग, सामान्य जन मी विद्वान् ब्राह्मणों को मूमि-दान एवं गृह-दान किया करते थे और इस प्रकार दान-कर्म बड़ा पुष्यकारक माना जाता था। देखिए इस विषय में इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड २, पृ० ११२। ब्राह्मण लोग शतियों से चले आये हुए इतने समृद्ध एवं विशाल साहित्य के संरक्षक थे, उनसे ऐसी आशा की जाती थी कि वे नित-नव-नूतन बढ़ते हुए साहित्य की भी रक्षा करें और उसे सम्यक् ढंग से औरों में बौटें तथा सम्पूर्ण साहित्य का प्रचार करें। यद्यपि सभी ब्राह्मण इतने बड़े आदर्श तक नहीं पहुँच पाते थे, किन्तु तब बाह्मणों की बहुत बड़ी संख्या इस महान् कार्य में संलग्न थी। इन्ह्रीं लोगों के कारण सम्पूर्ण बाह्मण-समाज को इतना बड़ा माहात्म्य प्राप्त हुआ। प्राचीन एवं मध्य काल में बहुत-से लोग अपने पूर्वजों की वृत्तियाँ करते थे। मनु (८।४-८) ने राजा के पद की बड़ी प्रशंसा की है और कहा है कि राजा में आठ देवों (यथा—इन्द्र, अग्नि, वरुण, सूर्य, चत्द्र, कुबेर, यम एवं वायु) का अस्तित्व पाया जाता है और राजा नर रूप में महान् देवत्व का रूप है। राजा

का पद आनुवंशिक था। कुछ अपवादों को छोड़कर ब्राह्मण कभी भी शासक नहीं बने। क्षत्रिय एवं शूद्र अवश्य राजा बने। इसी से एक सामान्यीकरण चल पड़ा कि किसी दल या कुटुम्ब में जन्म होने से उस दल-विशेष या कुटुम्ब के गुणों की प्राप्ति हो जाती है। ब्राह्मण अध्यापक थे, किन्तु वेतन नहीं पाते थे, बुलाये जाने पर पौरे हित्य का कार्य करते थे और दक्षिणा पाते थे, किन्तु लगातार उसके मिलने की कोई सुनिश्चितता या गारंटी नहीं थी। ब्राह्मणों का कोई वार्मिक संगठन नहीं था, जैसा कि ईसाइयों में देखा जाता है, यथा—आकंविशप, विश्वप, पुरोहित, डीकन आदि। बौद्धों एवं ईसाइयों की माँति उनके मठ नहीं थे। वे गृहस्थ थे, उन्हें पुत्र उत्पन्न करने पड़ते थे और उन्हें इस प्रकार शिक्षा देनी पड़तो थी कि वे भी उन्हों के समान विद्वान् हों और अपनी संस्कृति एवं सम्यता के अध्ययन, संवर्षन, रक्षण एवं प्रसारण में दत्तिचत्त हों तथा अपने समाज के माहात्म्य को अक्षुण्ण रखे रहें।

किन्तु अब जाति-प्रया एवं वर्ण-व्यवस्था समाप्त-सी हो रही है। लोग नाम मात्र के ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य या शूद्ध हैं। कानूत द्वारा मी बहुत-से दोष दूर किये जा रहे हैं। किन्तु हो क्या रहा है? पुरानी जातियों के स्थान पर नयी जातियाँ न उत्पन्न हो जायें, इसका महान् डर उत्पन्न हो गया है। कहीं मन्त्रियों, नौकरशाही वालों, व्याव-सायिक लक्षपतियों, शक्तिशाली मनुष्यों की पृथक्-पृथक् जातियाँ न बन जायें। ऐसा होने की अपेक्षा तो हमारी प्राचीन जाति-प्रया ही अच्छी कही जायेगी। वास्तव में, राष्ट्रीयता की मावना के उद्रेक के साथ, निःशुल्क शिक्षा तथा सावंभीम सुविधाओं आदि के द्वारा हम जाति-प्रया के दोषों को दूर कर सकते हैं। जनता के बीच वचपन से राष्ट्री-यता की मावना को जगाना परम आवश्यक है। पूरे राष्ट्र के लिए एक शिक्षा-विधान होना चाहिए, निःशुल्क एवं अनिवायं शिक्षा की व्यवस्था होनी चाहिए। जातिवाद को केवल गाली देने से काम नहीं चलेगा, नेता लोग स्वयं हीन स्वायं वृत्तियों के ऊपर उठेंगे तभी आदर्शमय रिथित की उत्पत्ति होगी। सावंभीम आरिम्भक एवं माध्यिमिक शिक्षा, अन्तर्जातीय-विवाह तथा संस्कृति दिषयक प्रमुख तरवों के प्रति बद्धमूलता (यद्यिप इस विषय में कुछ अन्तर्मेंद तो रहेगा ही) से हो जातियों का विनाश हो सकता है। इसके लिए, उच्च चित्र वाले, कर्तय्यशील एवं उत्सर्ग करने की प्रवृत्ति वाले व्यक्तियों की पर्याप्त संख्या की आवश्यकता पड़ेगी, क्योंकि ऐसे व्यक्ति ही निरपेक्ष होकर जाति-प्रथा की सड़ी- गली प्रवृत्तियों को दूर कर सकते हैं।

यह नहीं मूळना चाहिए कि उच्च आध्यात्मिक जीवन एवं मोक्ष से शूद्र लोग विञ्चत थे। यह सत्य है कि पूर्वमीमांसा ने शूद्रों के लिए वेदाध्ययन एवं यज्ञ-सग्पादन दिला ठहरा दिया था (६।१।२६)। किन्तु उन आरि मक कालों में भी ऋषि वादिए ऐसे लोगों ने प्रतिपादन किया था कि शूद्र भी वेदाध्ययन एवं यज्ञ-सग्पादन कर सकते हैं (पू० मी० सू० ६।१।२७)। यह द्रष्टव्य है कि शूद्र लोग आध्यात्मिक जीवन से विञ्चत नहीं थे, वे महामारत (जिसमें मोक्ष-सम्बन्धी सहस्रों इलोक हैं) के अध्ययन से, जिसे व्यास ने दया करके नार्ति एवं शूद्रों के कत्याण के लिए लिखा था, जो अपने को वर्मशास्त्र, अर्थशास्त्र एवं मोक्षशास्त्र के नाम से पुकारता है (आदिपर्व ६२।२३), जैसा कि मागवतपुराण (१।४।२५) ने उद्घोषित किया है, मोक्ष की प्राप्ति कर सकते थे। एक वात निर्णीत थी कि शूद्र वेदाध्ययन से मोक्ष प्राप्ति नहीं कर सकते थे। शंकराचार्य (वे० सू० १।३।३८) ने व्यक्त किया है कि विदुर (आदिपर्व ६३।६६-६७ एवं ११४, १०६।२४-२८, उद्योगपर्व ४१।५) एवं धर्मध्याध (वनपर्व २०७) ऐसे शूद्र ब्रह्म- विद्याविद् थे और ऐसा कहना असम्मव है कि वे मोक्ष प्राप्त करने के योग्य नहीं थे। यह द्रष्टव्य है कि वैदिक काल में भी रथकार (जो तीन उच्च जातियों में परिगणित नहीं था) को वैदिक अनि प्रतिरक्तिपत करने की अनुमित थी और वह होम के लिए वैदिक मन्त्रों के साथ इब्दि करने की अनुमित प्राप्त थी। इससे स्पष्ट है कि सूत्रों एवं स्मृतियों के बहुत पहले वैदिक यज्ञों का प्रचार कुछ शूद्रों में भी था। मागवतपुराण (७।६।१०) यह मानने को सन्नद्ध है कि विष्णु भक्त जन्म से चाण्डाल, उस ब्राह्मण से जो विष्णु मक्त नहीं है, उत्तम है।

जाति-प्रथा के अन्तर्घान या तिरोहित हो जाने का (यह जब भी सम्मव हो सके) यह तात्पर्य नहीं है कि हिन्दू-धर्म में जो कुछ है और जो कुछ सहस्रों वर्षों से पूजित एवं श्लाध्य रहा है अथवा जिसके लिए यह इतनी श्रातियों तक अवस्थित रहा है वह सब तिरोहित हो जायगा।

हमें अपने अधः पतन के मूल में केवल जाति-प्रया को या इसे ही मौलिक कारण समझ कर लगातार एक ही स्वरालाप नहीं करते रहना चाहिए। मुसलमानों में कोई जाति-प्रथा नहीं है तब भी बहुत से ऐसे मुसलमानी देश हैं जो अब भी पिछड़े हुए हैं। चीन, जापान एवं दक्षिण-पूर्वी एशिया के देशो में हमारे देश की मौति जाति-प्रया नहीं है तथापि प्रथम दो देश आज से सौ वर्ष पूर्व पिछड़े हुए ये और दक्षिण-पूर्वी एशिया के बहुत-से देश एक बहुत छोटे देश हालैण्ड के (जिसकी जन-संख्या आज भी केवल सवा करोड़ है) अधीन थे। सन् १८१८ ई० से जब अंग्रेजों ने दक्षिण पर अपना अधिकार जमाया, लगमग १३० वर्षों तक जो भी मारत में राजकीय शक्ति विद्यमान थी वह लगभग ६०० छोटी-छोटी रियासतों में विमक्त थी, जिनमें क्षत्रियों एवं अन्य लोगों का आधिपत्य था, उन ६०० रियासतों पर लगमग एक दर्जन से अधिक ब्र.ह्मणों का आधिपत्य नहीं था। जो कुछ मी व्यापार एवं वाणिज्य था अथवा जो कुछ अंग्रेजों ने मारतीयों को इस विषय में अनुमति दे रखी थी, वह पारसियों, माटियों, बिगयों मार-वाड़ियों, जैनों एवं लिंगायतों तक ही सीमित या, ब्र.ह्मणों को व्यापार एवं वाणिज्य में कोई माग प्राप्त न या। तिलक ऐसे ब्राह्मण राजनीतिज्ञों ने ही स्वदेशी का नारा बुलन्द किया। बंगाल तथा उसके सन्निकट के अन्य मूमि-मागों को, जहाँ लार्ड कार्नवालिस द्वारा जमीन्दारी प्रथा प्रचलित की गयी थी, छोड़कर सभीस्थानों में कृषि ध्या लेन-देन अधिकांशत: अंब्र.ह्मण लोगों में पाया जाता था। शतियों तक अधःपतन के गर्त में जो हम पड़ते गये उसका एक प्रमुख कारण था हममें (चाहे हम उच्च हों या नीच) कुछ विशिष्ट गुणों एवं विचार्धाराओं का अभाव । अतः अब हमें जाति-प्रथा को ही लेकर बार-बार अपने अधःपतन के कारण के लिए अपने को अपराधी नहीं सिद्ध करते रहना चाहिए, प्रत्युत इसके दोषों को दूर करने के लिए कटिबढ़ हो जाना चाहिए और कर्तव्य के लिए कर्तव्य करने की प्रवृत्ति, उच्च उद्योग, उच्च नैतिक चरित्र, राष्ट्रीयता, स्वतन्त्रता एवं न्याय ऐसे सद्गुणों को अपने में उत्पन्न करना चाहिए।

(७) आश्रम—हमारी संस्कृति की एक दिशेषता है आश्रम-पद्धित, जो ईसा के पूर्व कई शितयों तक समाज में विद्यमान थी। वैदिक संहिताओं या ब्राह्मणों में 'आश्रम' शब्द नहीं आता। श्वेताश्वतरोपनिषद् (६१२१) में 'अत्या-श्रमिम्यः' शब्द आया है जिससे व्यक्त होता है कि 'आश्रम' शब्द उन दिनों प्रचलित था। एक व्यापक शब्द, जिसमें बहुत सारी वातों समन्वित है.ती हैं, तभी बन पाता है जब उसके अन्य सहयोगी अंग कई शितयों तक प्रचलित हो गये रहते हैं। 'आद्ध' शब्द प्राचीन वैदिक बचनों में नहीं पाया जाता, यद्यपि पिष्क्रपितृयक्क (अग्निहोत्री द्वारा प्रत्येक अमावास्या पर किया जाने वाला), महारितृयक्क (साकमेव नामक चातुर्मास्य कृत्य में सम्पादित होने वाला) एवं अपटका कृत्य (ये सभी पितरों के सम्मान में किये जाते हैं), आरम्भिक वैदिक साहित्य में मली मौति विदित थे। अरटका कृत्य (ये सभी पितरों के सम्मान में किये जाते हैं), आरम्भिक वैदिक साहित्य में मली मौति विदित थे। इसी प्रकार कृष्ठ आश्रम निश्चित रूप से ऋग्वेद के काल में ज्ञत थे। सूत्र साहित्य के काल के बहुत पहले से आश्रमों इसी प्रकार कुछ आश्रम निश्चित रूप से ऋग्वेद के काल में ज्ञत थे। सूत्र साहित्य के काल के बहुत पहले से आश्रमों की संख्या चार थी, यथा—त्रह्मचर्य, गाहंस्थ्य, वानप्रस्था या वैकानस (गौतम ३।२), संन्यास या मौन या परिक्राज्य की संख्या चार थी, यथा—त्रह्मचर्य, गाहंस्थ्य, वानप्रस्था या वैकानस (गौतम ३।२), संन्यास या मौन या परिक्राज्य की संख्या चार थी, यथा—त्रह्मचर्य, गाहंस्थ्य, वानप्रस्था या वैकानस (गौतम ३।२), संन्यास या मौन या परिक्राज्य की संख्या चार थी, यथा—त्रह्मचर्य, गाहंस्थ्य, वानप्रस्था या वैकानस (गौतम ३।२), संन्यास या मौन या परिक्राज्य मा प्रति हो।

१४. चत्वार आश्रमा गार्हस्थ्यमाचार्यकुलं मौनं वानप्रस्थिमिति । आप० घ० सू० (२।६।२१।१), अंकरा-चार्य द्वारा चे० सू० (३।१।४७) के भाष्य में उद्भृत ।

३८२, ४१६-४२६, ६१६-६२६ तया ६३०-६७४ में विस्तार के साथ हुआ है । ऋग्वेद (६।४।८; १०।७, १२।६, १७।१४, २४।१०-समी में सौ वर्ष जो शीत ऋतु से द्योतित होते थे) के काल से ही मनुष्य की आयु सौ वर्षों की मानी जाती थी (ऋ 0 ७।१०१।६, १०।१६१।३ एवं ४, यहाँ 'शरद्' शब्द का उल्लेख हुआ है)। यह कोई नहीं कह सकता था कि मन्ष्य कब तक जीवित रहेगा, अतः यह नहीं कहा जा सकता था कि प्रत्येक विमाग (आश्रम) २५ वर्षों का था, अतः इसका यही तात्पर्य था कि यदि व्यक्ति लम्बी आयु तक जीवित रहें तो वह चारों अवस्थाओं (आश्रमों) को पार कर सकता था। 'ब्रह्मचारी' शब्द ऋ० (१०।१०६।६) एवं तै० सं० (६।३।१०।११) में आया है, 'ब्रह्मचर्य' शब्द तै॰ सं॰ (६।३।१०।५) एवं तै॰ ब्रा॰ (३।१०।११) में प्रयुक्त हुआ है। ऋ॰ (६।५३।२) में 'गृहपति' शब्द आया है जिसका अर्थ है गृहस्य। इन्द्र को मुनियों का मित्र कहा गया है (ऋ० ८।१७।१४) तथा यतियों के बारे में आया है कि उन्होंने इन्द्र की स्तुति की (ऋ० ८।६।१८)। कठोपनिषद् (४।१५) में प्रयुक्त 'मुनि' शब्द संन्यासी का बोतक है। बृ० उप० (४।४।२२) में आया है कि परमात्मा विश्व का प्रमु है, ब्राह्मण लोग उसे वेदाध्ययन, यज्ञ-सम्पादम, दान, तप, उपवास से जानने का प्रयास करते हैं और उस ब्रह्म को जानने के उपरान्त व्यक्ति मुनि हो जाता है तथा इस अवस्था को चाहने वाला केवल भ्रमण करने वाला (संन्यासी) ही उसमें आता है (अर्थात् वही इस आश्रम में आता है)। यहाँ पर तप करने वालों को प्रवर्ज्या से पहले ही रखा गया है। और देखिए छा॰ उप॰ (२।२३।१) अहाँ घर्म की तीन शाखाओं का उल्लेख है, इन तीन शाखाओं को तीन आश्रमों की संज्ञा दी जा सकती है तथा 'जो बहा में सुस्थिर रूप से अवस्थित है, वह अमरता प्राप्त करता है' को चीय अाश्रम का द्योतक माना जा सकता है। वानप्रस्थ्य एवं संन्यास के नियमों में बहुत समानता है, बन्तर केवल थोड़ी सी बातों में ही है। बु॰ उप॰ (२।४।१ एवं ४।४।२) में जहाँ 'प्रव्रजिष्यन' शब्द का प्रयोग 'उद्यास्यन' (२।४।१) के लिए हुआ है, उससे प्रकट होता है कि याज्ञवल्क्य गृहस्य होने के उपरान्त संन्यासी (परिव्राजक) हो गये। आगे चल कर कलिवर्ज्यं कर्मों में वानप्रस्थ का आश्रम भी सम्मिलित कर लिया गया। देखिए सभी प्रकार के विस्तृत अध्ययन के लिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड २, पृ० ४२०, ४२४-४२४, ६४०-४१ तथा प्रस्तुत मूल खण्ड का प्० १०२६-२७।

संन्यासाश्रम या यति का आश्रम अत्यन्त समादृत था, क्योंकि इससे मोक्ष की प्राप्ति होती थी। इसका फल यह हुआ कि बहुत से लोग, जो इस आश्रम अर्थात् संन्यासी होने के लिए सर्वथा अयोग्य होते थे, इसमें प्रविष्ट हो जाते थे और उनमें सभी बाह्य लक्षण, यथा—गेरुआ वस्त्र घारण करना, सिर मुंड़ा लेना, तीन दण्ड घारण करना एवं कमण्डलु घारण करना, पाये जाते थे। ऐसे लोगों की महामारत में मत्संना की गयी है (शाति पर्व ३०८।४७=३२०।४७ वित्रशाला संस्करण)। याज्ञ० (३।४८) में आया है कि संन्यासी को सभी प्राणियों के लिए अच्छा होना चाहिए, शान्त रहना चाहिए, तीन दण्ड घारण करने चाहिए, कमण्डलु (जल-पात्र) रखना चाहिए और मिक्षा के लिए ही ग्राम में प्रवेश करना चाहिए। कुछ लोगों ने 'त्रिदण्डी' को 'तीन दण्ड' घारण करने वाले के अर्थ में लिया है, किन्तु भनु (१२।१०) एवं दक्ष (७।३०) के के अनुसार त्रिदण्डी वह है जो तीन प्रकार का संयम रखता है, यथा वाणी, मन एवं शरीर का संयम। संन्यासी का समाज में बड़ा आदर था और यदि घम सम्बन्धी कोई समस्या होती थी तो केवल एक संन्यासी परिषद् का कार्य कर सकता था और उसका निर्णय उचित ठहराया जाता था। देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड २, पृ० ६६६। इतना ही नहीं, श्राद्ध में मोजन करने के लिए मी यति को बुलाने पर बड़ा बल दिया गया है (देखिए इस महाग्रन्थ का मूल खण्ड ४, पृ० ३८८, ३६६)। बृहज्जातक (अध्याय १५) में आया है कि यदि एक ही राशि में चार या अधिक शक्तिशाली ग्रहों के योग में विभिन्न प्रकार के संन्यासी उत्पन्न हों तो उन चार

या अधिक ग्रहों में यदि कम से मंगल, बुघ, बृहस्पति, चन्द्र, शुक्र, शनि या सूर्य प्रबल होंगे तो उस या भाषा निर्मा ते बौद्ध, आजीवक, मिक्षु (वैदिक संन्यासी), वृद्ध (कापालिक), चरक, कुण्डला नामा । पा वह संन्यासी होता है जो वन में उत्पन्न होने वाले कन्द-मूल-फलों पर निर्वाह करता है। इससे सिद्ध होता है कि वराहमिहिर (छठी चती) के बहुत पहले से मारत में संन्यासियों के कई प्रकार प्रसिद्ध हो चुके थे।

वर्ण-पद्धति ने सम्पूर्ण समाज को कई दलों में बाँट दिया या और उसका सम्बन्ध पूरे जन-समुदाय से था, किन्तु आश्रम-सिद्धान्त समाज के सदस्यों को सम्बोधित या और उनके समक्ष एक ऐसा मापदण्ड था जिसके अनुसार वे अपने जीवन को व्यवस्थित ऋम में रख सकते थे और यह जान सकते थे कि विभिन्न लक्ष्यों के लिए किस प्रकार कीं तैयारियाँ करनी हैं। इयूशन ने अपने ग्रन्थ 'फिलॉसॉफी आव दि उपनिषद्स' (अंग्रेजी अनुवाद, १६०६ पृ० ३६७) में आश्रम-सिद्धान्त के विषय में लिखा है-'मानव-समाज के इतिहास की इतनी अधिक उपलब्धि नहीं है कि वह इस विचार (आश्रम व्यवस्था) की उत्कृष्टता के पास आ सके (अर्थात् इसकी श्रेष्ठता को प्राप्त कर सके)।

- (द) कर्म एवं पुनर्जन्म का सिद्धान्त-हिन्दू घर्म एवं दर्शन से सम्बन्धित जितने मौलिक सिद्धान्त हैं उनमें कर्म एवं पुनर्जन्म का सिद्धान्त भी अपना विशिष्ट महत्त्व रखता है। यह बहुत-सी बातों में विलक्षण है, विशे-षतः इस बात में कि आरिम्मिक काल से ही इसका अपना विशिष्ट साहित्य निरन्तर गति से चलता एवं बढता है। इस विषय में हमने विशद रूप से गत अध्याय में पढ़ लिया है। यहाँ पर कुछ और कहना आवश्यक नहीं है।
- (६) अहिसा का सिद्धान्त-इस विषय में उपनिषदों, महामारत, वर्मशास्त्रों एवं पुराणों में जो कछ कहा गया है उसे हमने इस महाग्रन्थ के मूलखण्ड २, पृ० १० एवं प्रस्तुत खण्ड के मूल पृ० ६४४-६४७ में लिख दिया है। कुछ बातें संक्षेप में यहाँ दी जा रही हैं। ऋग्वेद में कतु एवं यज्ञ शब्द सैकड़ों बार प्रयुक्त हुए हैं। दोनों में अन्तर इस प्रकार प्रकट किया जाता है कि 'यज' शब्द बड़े सामान्य ढंग से जी प्रयुक्त होता रहा है (इसके अन्तर्गत मनु ३।७० द्वारा व्यवस्थित प्रतिदिन के पाँच वार्मिक कृत्य भी सम्मि-लित हैं), किन्तु ऋतु का सम्बन्ध सोमयाग ऐसे पवित्र वैदिक यज्ञों से है। पाणिनि (४।३।६८) ने दोनों को पृथक्-पृथक् उल्लिखित किया है और यही बात गीता (६।१६, अहं ऋतुरहं यज्ञः) में भी पायी जाती है। इन यज्ञों में पशु की बलि होती थी, किन्तु समी यज्ञों में नहीं। क्रमशः यह ऋग्वेदीय काल में भी सोचा जाने लगा कि अग्नि की पूजा सिमघा से की जा सकती है, या पके मोजन से या घृत से या वेदाध्ययन से या प्रणामों से या किसी पवित्र यज्ञ से की जा सकती है; इस विषय में ये सभी बराबर हैं और ऐसे उपा-सक को (शत्रुओं से युद्ध करने के लिए) तेज चलने वाले घोड़ों का पुरस्कार मिलता है, गौरव मिलता है और उसे किसी प्रकार की दैवी या मानवी विपत्ति का सामना नहीं करना पड़ता है (ऋ॰ ८।१६।५-६)। कुछ ब्राह्मण-प्रन्थों की उक्तियाँ मी इसी प्रकार की हैं। ऐतरेय ब्रा॰ (६।६) में आया है- 'जो पुरोडाश से यज्ञ करता है वह पशुओं के मेघ (यज्ञ) के समान ही यज्ञ करता है । वि बार ( शक्षश्री । में आया है कि वन के यज्ञिय पशु अग्नि के चतुर्दिक घुमा दिये जाने के उपरान्त अहिंसा के विचार से छोड़

१६. सर्वेषां वा एव पशूनां मेथेन यजते यः पुरोडाशेन यजते। ए० बा० (६।६); पर्यं निकृतानारच्यानुस्तू-जन्त्यहिसाये। ते० ब्रा० (३।६।३।३)।

दिये जाते हैं। डा॰ ए॰ दिवट्चर ने अपने ग्रन्थ 'इण्डियन थॉट एण्ड इट्स डेवलपमेण्ट' (श्रीमती रसेल द्वारा अंग्रेजी में अनूदित, १६३६) में बड़े प्रयास के साथ अपनी घारणा के अनुसार 'मारतीय विचार के 'लोक एवं अमावात्मक जीवन' एवं ईसाई धर्म के 'लोक एवं मावात्मक जीवन' में अन्तर्भेद प्रकट किया है और विषया-न्तर के रूप में टिप्पणी की है (पृ० ८०)-'अहिंसा सम्बन्धी धार्मिक अनुशासन करुणा की मावना का उद्रेक नहीं है, प्रत्युत यह व्यक्ति को अदूषित रखने की भावना से उत्पन्न हुआ है। विद्वान् लेखक ने कितपय बातों पर ध्यान नहीं दिया है:--(१) अहिंसा के विषय में छान्दोग्योपनिषद् एवं अन्य उक्तियों में पाये जाने वाले शौच के विषय में एक शब्द भी नहीं कहा गया है। (२) किसी व्यक्ति को पीड़ान देने के बारे में जो व्यवस्था दी हुई है (छान्दोग्योपनिषद्) उसके पूर्व ही ऐसा आया है-'आत्मा में अपनी सभी इन्द्रियों को केन्द्रित करके।' इसका तात्पर्य यह है कि जो यह जानता है और इसकी अनुमूति करता है कि सभी कुछ ब्रह्म है, उसे अन्यों को पीड़ा नहीं देनी चाहिए, क्योंकि वे सभी ब्रह्म हैं, यह शौच या दूषण के आघार पर नहीं है। महामारत एवं स्मृतियों में, जो उपनिषदों से बहुत दूर के ग्रन्थ नहीं हैं, अहिंसा एवं शौच (पवित्रता) पृथक-पृथक रूप से सभी वर्णों के लिए अन्य कर्त्तव्यों (धर्मों) के साथ उल्लिखित हैं। गीतमधर्मसूत्र (८।२३-२४) ने सभी द्विजों के लिए आठ गुणों का उल्लेख किया है, यथा—सभी जीवों के प्रति करुणा, सिंह ब्णुता, विद्वेष रहितता, (अपने प्रति) अत्यधिक हानि का अभाव, पवित्र कार्य-सम्पादन, कृपणता का अभाव तथा असन्तोष का अभाव। और देखिए मत्स्यपुराण (५२।८-१०), अत्रिस्मृति (३४-४१) । मनु (५।४६=विष्णुधर्मसूत्र ५१।६६) में ध्यवस्था है-'जो जीवित प्राणियों को पिंजड़े में रखना या मारना या पीड़ा पहुँचाना नहीं चाहता, वह सर्वोच्च (अनन्त) सुखं पाता है।' शौच बाह्य (शारीरिक) एवं आन्तरिक (मानिसक) दोनों होता है। मनु (४।१०६) ने स्पष्ट लिखा है कि जो रुपये-पैसे के विषयों में पवित्र है वह वास्तव में पवित्र है, किन्तु दह नहीं जो अपने को मिट्टी या जल से स्वच्छ करता है। यह द्रष्टव्य है कि शान्तिपर्व (१५६।४-५=१६२।४-५ चित्रशाला संस्करण) में सत्य को दिव्य रूप दिया गया है और उसे प्राचीन घर्म एवं स्वयं ब्रह्म कहा गया है और पुन: इलोक ७-६ में सत्य को तेरह रूपों में व्यक्त किया गया है, यथा- त्याग, समता, दम (इन्द्रिय-संयम), क्षमा, ही (अपने कर्मों के विषय में अभिमान प्रकट करने में लज्जा का अनुभव करना), अनसूया (विद्वेप का अभाव), दया. . और अन्त में तेरहवाँ सत्य का प्रकार है अहिसा।

जैन घर्म में अहिंसा की पूर्ण शिक्षा दी गयी है और उसे कार्यान्वित किया गया है। किंतु इस विषय में बुद्ध का विचार समन्वयवादी है। जब पशु का हनन प्रस्तुत व्यक्ति के उपयोगार्थ न किया गया हो अथवा उसके आतिय्य के लिए न किया गया हो तो बुद्ध ऐसे मांस के खा लेने में कोई आपत्ति नहीं मानते थे।

- (१०) तीन मार्ग कमंयोग, भिक्तयोग एवं ज्ञानमार्गः इन तीन मार्गों के विषय में हमने इस खण्ड के अध्याय २४ एवं ३२ में सिवस्तार पढ़ लिया है। भगवद्गीता ने और आगे बढ़कर एक सिद्धान्त प्रति-पादित किया है जिसे निष्काम-कमंयोग कहा जाता है, जिसकी व्याख्या इस खण्ड के अध्याय २४ में हो चुकी है। विना फल की आकांक्षा किये अपने कत्तंव्य को करते जाना ईश्वर की पूजा है।
- (११) अधिकार-भेद-अति प्राचीन काल से इस बात की परख कर ली गयी थी कि वर्तमक उपासना एवं दार्शनिक सिद्धान्तों के विषयों में मनुष्यों के बीच विभिन्न श्रेणियाँ पायी जाती हैं। सभी लोग गूढ़ एवं दुर्जेय आध्यात्मिक सिद्धान्तों को समझ लेने एवं उपासना की उच्च प्रणालियों का अनुसरण करने में समर्थ नहीं होते। देखिए इस खण्ड का अध्याय २४ एवं ३२। गूढ़ दार्शनिक बातों को समझ लेने में सब लोग समर्थ नहीं ो पाते, अतः उपनिषदों में इस प्रकार की विज्ञष्तियाँ प्रकाशित होती रही हैं कि ब्रह्मज्ञान सबको

तं दिया जाय और उसे गुप्त रखा जाय। देखिए इस खण्ड का अध्याय २६ एवं छान्दोग्योपनिषद् (३।२।४, इस खण्ड का अध्याय ३२), श्वेताश्वतरोपनिषद् (६।२२), कठोपनिषद् (३।१७), वृह० उप० (३।२।१३, याज्ञवल्क्य एवं आर्तमाग ने ब्रह्म के विषय में सबके समक्ष विवेचन नहीं किया)। 'उपनिषद्' शब्द का अर्थ ही 'गुप्त सिद्धान्त' हो गया (तै० उप० २।६ एवं ३।१०)। अन्य प्राचीन देशों में मी गूढ़ सिद्धान्तों को गुप्त रखने की परम्परा थी (देखिए सेण्ट मार्क ४।११, ३४-३५)। हठयोगप्रदीपिका (१।११) में मी इसी प्रकार की व्यवस्थाएँ पायी जाती हैं (अघ्याय ३२) १७ । आधुनिक काल में बहुत-से लेखक मूर्तिपूजकों की भर्त्सना करते हैं। इस विषय में देखिए इस खण्ड का अध्याय २४। गणेश या काली या सरस्वती या लक्ष्मी की मृतियों के पूजक पूजा या उत्सव के उपरान्त उन मूर्तियों को जल (नदी, तालाब, पुष्करिणी आदि) में प्रवा-हित कर देते हैं। इससे स्पष्ट है कि पूजक लोग काष्ठ या मिट्टी की वस्तु की पूजा नहीं करते, प्रत्युत उनके मन में भगवान या किसी देवता के प्रति एक संवेगात्मक मावना होती है, जो उस वस्तु में कुछ समय के लिए प्रतिष्ठापित रहती है। यदि जन-साघारण से प्रश्न किया जाय तो यही उत्तर मिलेगा कि 'परमात्मा समी स्थान में हैं, तुम में हैं, मुझ में हैं और काष्ठ की मूर्ति में हैं' ---'हममें तुममें, खड्ग-खम्म में, सबमें व्यापक राम' एक पुरानी कहावत है। नृसिंह पुराण (६२।५-६, अपरार्क द्वारा याज्ञ० १।१०१ की टीका में उद्घृत, पृ० १४०) में आया है कि मुनियों के अनुसार हिर की पूजा ६ प्रकार से की जा सकती है, यथा-जल में. अग्नि में, अपने हृदय में, सूर्य मण्डल में, वेदिका पर या मूर्ति में १९। विष्णुधर्मोत्तरपुराण को यह बात ज्ञात थी कि मूर्ति-पूजा का प्रचलन बहुत काल उपरान्त कलियुग में हुआ है (३।६३।४-७ एवं २०)। यूरोप में बहुत-से ईसाइयों के घर्म में मूर्ति-पूजा देखी जाती है 19 । प्रस्तुत लेखक ने अपनी आँखों से देखा है कि युरोप के बहुत-से चर्चों में मडोन्ना एवं सन्तों की मूर्तियाँ रखी रहती हैं, जिनकी पूजा की जाती है और जिनके समक्ष प्रार्थनाएँ की जाती हैं। अतः यदि यह कहा जाय कि यूरोप के बहुत से इसाई मूर्ति-पूजक हैं, तो इसे कोई असत्य नहीं सिद्ध कर सकता। चार्वाक को छोड़ कर समी दर्शनों को लगमग सत्य के सिन्न-कट समझा गया है। सभी के मिथ्या तथा किसी एक के सत्य होने की बात ही नहीं उठती।

(१२) विशाल संस्कृत साहित्य-मारत ने कम-से-कम तीन सहस्र वर्षों के मीतर तलस्पर्शी विशाल संस्कृत साहित्य का निर्माण किया। साहित्य के विविध रूपों का जिस प्रकार संवर्धन मारत में हुआ है, वैसा संसार के किसी भी देश में सम्भव नहीं हो सका है। जीवन का कोई भी अंश ऐसा नहीं है, जिस पर संस्कृत

१७. हठविद्या परं गोप्या योगिना सिद्धिमिच्छता।

भवेद्वीर्यवती गुप्ता निर्वीर्या तु प्रकाशिता।। हठयोगप्रदीपिका (१।११)

१८. अप्स्वरनौ हृदये सूर्ये स्थण्डिले प्रतिमासु च । षट्स्वेतेषु हरेः सम्यगर्चनं मुनिभिः स्मृतम ।। अग्नौ कियावतां वेवो. . . योगिनां हृदये हरि: ।। नृसिंहपुराण (६२।५-६) । देखिए स्मृतिचिन्द्रका (आह्निक, पृ० १६८, घर्पुरे द्वारा सम्पादित) जिसमें इसी विषय में हारीत एवं मरीचि की स्मृतियों के इलोक उद्भृत हैं। देखिए विष्णुधर्मोत्तर पुराण (राद्धराप्र-७ एवं २०)।

१६. देखिए सर चार्ल्स इलियट कृत 'हिन्दूइन्म एण्ड बुद्धिन्म' (खण्ड-१), जहां इसी प्रकार का दृष्टिकोण व्यक्त किया गया है। और देखिए विलियम जेम्स कृत 'वेराइटीज आव रिलिजिएस एक्सपीरिएंस' (पृ० ४२४-४२७) एवं सर आलिवर लॉज कृत 'मैन एण्ड दि यूनिवर्स' (लण्डन, १६०८, पू० २४६-२४७)।

में कुछ लिखा न गया हो। यह विशाल संस्कृत साहित्य अपनी बहुत-सी व्यापक एवं मार्मिक प्रवृत्तियों के साथ तिब्बत, चीन, जावा आदि देशों में चला गया था। मारत ने अपने साहित्य से मुसलमानों एवं यूरोप वालों के प्रबुद्ध संसार को प्रमावित किया। भारत विश्व का गणित गुरु है। दशमलव-पद्धति, जिस पर आधुनिक गणित आवृत है, मारत की देन है। मारत की आख्यायिकाओं (प्रवन्ध-कल्पनाओं) एवं वेदान्त-पद्धति ने भी मुसलमानों एवं यूरोप वालों को प्रमावित किया । देखिए इस विषय में विण्टरिनत्स कृत 'सम प्राब्लेम्स आव इण्डियन लिटरेचर (रीडरशिप लेक्चर्स, कलकत्ता विश्वविद्यालय, पृ० ५६-८१), जहाँ उन्होंने पश्चिम के कपर पड़े संस्कृत साहित्य के प्रभाव का मार्मिक उल्लेख किया है। संस्कृत साहित्य का जो अध्ययन यूरोप-वासियों द्वारा १८ वीं शती के अन्त में तथा १६ वीं शती में हुआ उससे कई विज्ञानों के अध्ययन-अध्यापन की नींव पड़ी, यथा माषा-शास्त्र, तुलनात्मक धर्म-विज्ञान, विचार-विज्ञान एवं प्राचीन आख्यायिका-विज्ञान आदि। वेबर, मैक्समूलर, विण्टरनित्ज, कीथ, एम० कृष्णमाचारियर ऐसे विद्वानों द्वारा लिखित संस्कृत साहित्य के कतिपय इतिहास हैं, जो विशाल संस्कृत साहित्य पर प्रमूत प्रकाश डालते हैं। भारत ने अपने एवं सारे संसार के लिए एक ऐसा विशाल साहित्य रख छोड़ा है, जिसके सबसे महत्त्वपूर्ण एवं उच्च माग का प्रमुख आशय यह है कि व्यक्ति को इन्द्रियों को संयमित करने तथा नैतिकता एवं आध्यात्मिकता की उच्च से उच्च मुमिका तक पहुँचने का प्रयास कभी नहीं छोड़ना चाहिए। संस्कृत साहित्य की प्रशंसा में एच० एच० गोवेन ने अपने ग्रन्थ 'ए हिस्ट्री आव इण्डियन लिटरेचर' (१६३१, पृ० ८) में जो कुछ लिखा है उस की उक्ति पठनीय है:--'मारतीय साहित्य का एक यथार्थ सत्य मूल्य (लक्ष्य) है, जिसे काल की दूरी नष्ट नहीं कर सकती। पुनीतता, विविधता एवं अजस्रता में कोई भी अन्य साहित्य इसकी तुलना में खड़ा नहीं हो सकता, यह निश्चित है कि कोई मी इससे बढ़ कर नहीं है। पवित्रता में कोई अन्य (घार्मिक) शास्त्र, यहाँ तक कि बाइबिल मी, वेद से उसकी अजस्रता (लगातार चलते जाने) या सामान्य स्वीकृति में, तुलना नहीं कर सकता।' उन्होंने मारतीय साहित्य की विविधता एवं उसके महत्त्वपूर्ण अजस्र प्रवाह की भी विवेचना की है। परिनिष्ठित संस्कृत वाणी सर्वप्रथम कम-से-कम ई० पू० ५०० में पुष्पित हुई। पाणिनि ने कम-से-कम अपने इन पूर्ववर्तियों के नाम लिये हैं और उनके सूत्र ४।३।८७ एवं ८८ स्पष्ट रूप से व्यञ्जित करते हैं कि पाणिनि काल के पूर्व पर्याप्त मात्रा में अवैदिक साहित्य समृद्ध हो गया था।

(१३) योग-इसके विषय में एक लम्बा अध्याय लिखा जा चुका है। देखिए इस खण्ड का अध्याय ३२। अखिल विश्व में योग के समान कदाचित् ही कोई अन्य मानिसक एवं नैतिक अनुशासन इतने सुन्दर ढंग से आलोचित और बहु विस्तृत पद्धित वाला रहा हो। मिसया इलियांड ने अपने ग्रन्थ 'योग, इम्मां-टेंलिटी एंड फीडम' (विलियम आर० ट्रैस्क द्वारा अनूदित, १६५८, पृ० ३५६) में लिखा है—'योग मारतीय मन की विशिष्ट मात्रा का द्योतक है' यह आध्यात्मिक परिकल्पनाओं एवं रूढ़िबद्ध क्रिया-संस्कार विधि की प्रतिक्रिया है।' पाश्चात्य मन, जो आर्थिक समृद्धि के आधिक्य का अनुमव कर चुका है और आजकल के संकटों एवं मानिसक संक्षोमों से आकान्त है, योग एवं वेदान्त ऐसे दार्शनिक सिद्धान्त की ओर अधिक-से अधिक झुक रहा है। आजकल कुल लोगों पर उन्माद-सा छा गया है और वे योग सम्बन्धी विविध ग्रन्थों को पढ़ा-पढ़ा कर कुछ विलणक्षता की प्राप्ति के पीछे पड़ गये हैं। बहुत-सी पुस्तकें प्रकाशित हुई हैं और होती जा रही है। इनमें से कुछ ऐसी पुस्तकें हैं जो सच्चे व्यक्तियों द्वारा लिखित हैं, किन्सु उनमें व्यावहारिक अनुमूति, योग-सम्बन्धी व्यक्तिगत अनुभव या रहस्यवादी अनुमूति का बड़ा भारी अभाव पाया जाता है। कुछ ऐसी पुस्तकें हैं जो ऐसे लोगों द्वारा लिखित हैं जो गोग के पीछे पागल वने लोगों की मावना से लाम उठाते पुस्तकें हैं जो ऐसे लोगों द्वारा लिखित हैं जो योग के पीछे पागल वने लोगों की मावना से लाम उठाते

हैं और सस्ती ख्याति कमाते हैं। क्रिस्टोफर ईशरवुड द्वारा सम्पादित 'वेदान्त फार दि वेस्टनं वर्ल्ड' (एलेन एण्ड अन्विन, लण्डन, १६४८) में प्रसिद्ध लेखक आल्डुअस हक्सले ने रहस्यवाद एवं योग की पुस्तकों के बाहुल्य से लोगों को सावघान किया है (पृ० ३७६)

(१४) दर्शन हमारे दर्शन के अधिकांश का केन्द्रीय बिन्दु छा० उप० (६।१) में पाया जाता है, जहाँ उद्दालक ने अपने अभिमानी पुत्र स्वेतकेतु से कहा है-'क्या तुमने उस शिक्षा के बारे में पूछा है जिसके द्वारा व्यक्ति वह सुनता है जो सुना नहीं जा सकता, जिसके द्वारा वह प्रत्यक्षीकृत किया जाता है जिसका प्रत्यक्षीकरण नहीं हो सकता तथा वह जाना जाता है जो नहीं जाना जा सकता;' और जब खेतकेतु ने उस शिक्षा के बारे में पूछा तो उद्दालक ने उसकी लम्बी व्याख्या की (६।१-१६) और अन्त में इन शब्दों में निष्कर्ष निकाला—'तत्त्वमसि' (तुम बह आत्मा हो)। मारतीय दर्शन बहुमुखी है और उसकी विविध शाखाओं में जो ज्ञान मरा पड़ा है वह संसार के किसी भी प्राचीन देश में नहीं पाया जाता। 'सर्व दर्शन संग्रह' में अद्वैत सिद्धान्त के अतिरिक्त पन्द्रह विभिन्न दार्शनिक सिद्धान्त संक्षिप्त रूप से विवेचित हैं। मुख्य दर्शन छह हैं—सांख्य , योग, न्याय, वैशेषिक, पूर्व मीमांसा एवं उत्तर मीमांसा (या वेदान्त), जिनके विषय में हमने प्रस्तुत खण्ड के कतिपय अघ्यायों (२८-३३) में पढ़ लिया है, और देख लिया है कि उनका वर्मशास्त्र से क्या सम्बन्ध है। मारतीय दर्शन के विशिष्ट रूप ये हैं-यह आध्यात्मिकता पर विशेष ध्यान देता है, इसे जीवन में उतारना है न कि केवल विवेचन मात्र करना है, यह वास्तविक तत्त्व की स्रोज करता है, इसके लिए एक नैतिक मूमिका अनिवार्य है, सत्य की खोज के लिए तर्क का विस्तृत रूप से आश्रय लिया जाता है तथा परम्परा एवं प्रमाण को स्वीकार किया जाता है। चार्वाक के अतिरिक्त सभी दर्शनों का सम्बन्ध मोक्ष (जिसके कई नाम हैं, यथा-मोक्ष, कैवल्य, निर्वाण, अमृतत्व, निःश्रेयस, अपवर्ग) से है और सभी (चार्वाक को छोड़ कर) कर्म एवं पुनर्जन्म में विश्वास करते हैं। भारतीय दर्शन के विषय में यहाँ पर कुछ और लिखना आव-श्यक नहीं है।

(१४) कलाएं, स्थापत्य, तक्षण, चित्रकारी—इन विषयों पर बहुत-से ग्रन्थ लिखे गये हैं। मारत के प्राचीन स्मारकों में जो अत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं उनमें साँची के स्तूप, अजन्ता की गुफाओं की चित्रकारी, एलोरा का कैलास मन्दिर एवं कोणाकं का मन्दिर अत्यन्त प्रमावशाली हैं।

कुछ पुराणों में इन विषयों का उल्लेख हुआ है। मत्स्यपुराण (२५२।२-४) ने वास्तुशास्त्र के १८ व्याख्याताओं के नाम लिये हैं, यथा-मृगु, अत्रि, विसष्ठ, विश्वकर्मा, मय, नारद, नग्नजित्, विशालाक्ष, पुरन्दर, ब्रह्मा, कुमार, नन्दीश, शौनक, गर्ग, वासुदेव, अनिरुद्ध, शुक्र एवं बृहस्पति । अध्याय २५३-२५७ में प्रासादों एवं भवनों के निर्माण तथा अध्याय २५८-२६३ में देव-प्रतिमाओं के निर्माण का विवेचन है। और देखिए वायुपुराण (८।१०८, जहाँ राजघानी के निर्माण का उल्लेख है), अग्निपुराण (अघ्याय ४२, १०४– १०६)। विष्णुधर्मोत्तर का तीसरा परिच्छेद चित्रसूत्र कहलाता है, क्योंकि नृत्य प्रमुख कला है और चित्र कला उस पर आधृत है। कहा गया है कि चित्रकला समी कलाओं में श्रेष्ठ है (३।३३।३८), वह घर की सर्वोच्च शुभ वस्तु है तथा जो नियम चित्रकला में प्रयुक्त होते हैं वे घातुओं , पाषाण एवं काष्ठ की मूर्तियों के निर्माण में भी उपयोगी होते हैं। (३।४३।३१-३२)। और देखिए अध्याय ३६-४३ (चित्रकला), ४४-८५ (मूर्ति-निर्माण) तथा अघ्याय ८६ (गृह-निर्माण) । वराहमिहिर (५००-५५० ई०) द्वारा प्रणीत बृह-संहिता (म॰ म॰ सुधाकर द्विवेदी द्वारा सम्पादित, १८६४) में राजा, प्रमुख राजकुमार एवं अन्य लोगों के प्रासादों, मवनों एवं घरों के निर्माण का उल्लेख है। अध्याय ५२ में देव-मन्दिरों, अध्याय ५३ में देव-प्रतिमाओं,

अध्या १७ में राम, विष्णु, ब्रह्मा, इन्द्र, शिव, बुद्ध, जिन, सूर्यं, लिंग, माता देवी, यम की मूर्तियों तथा अध्याय ६८ में पाँच प्रकार के मनुष्यों, यथा—हंस, शश, रुचक, मद्र एवं मालव्य की मूर्तियों तथा उनके शारीरिक रूपों का विवेचन है। ऐसे अन्य ग्रन्थ मी हैं, यथा—मोज का युक्तिकल्पतरु, सोमेश्वर की अभिलिषतार्थंचिन्तामणि (अन्य नाम मानसोल्लास), शिल्परत्न (त्रिवेन्द्रम् संस्कृतं सीरीज) एवं मयमत (त्रिवेन्द्रम संस्कृतं सीरीज)। मारतीय कला की अपनी विशेषताएँ हैं। प्राचीन चित्रकारियाँ अजन्ता की गुफाओं, ग्वालियर की बाधगुफाओं एवं श्रीलंका में सिगिरिय की गुफाओं में पायी जाती हैं। स्थानामाव से हम मारतीय कला, विशेषतः चित्रकारी एवं तक्षण-शिल्प के विषय में कुछ विशेष नहीं लिख सकेंगे।

वास्तुकला, मूर्तिनिर्माण कला, चित्रकला आदि के विषय में बहत से ग्रन्थ प्रकाशित हैं, कुछ के

नाम नीचे दिये जाते हैं --

(१) ई वो॰ हैवेल कृत 'इण्डियन स्कल्पचर एण्ड पेंटिंग (लण्डन, १६०८)।

(२) बी॰ ए॰ स्मिय कृत 'हिस्ट्री आव फाइन आर्ट इन इण्डिया एण्ड सीलोन' १६११।

(३) ए० फाउचर कृत 'विगनिग्स आव बुद्धिस्ट आर्ट' (१६१७)।

(४) आनन्द के॰ कुमारस्वामी कृत 'हिस्ट्री आव इण्डियन एण्ड इण्डोनेशियन आर्ट' (१६२७)

(५) औंघ के प्रमुख शासक बालासाहब पन्त प्रतिनिधि कृत 'एलोरा'

- (६) जेम्स फार्यूसन कृत 'हिस्ट्री आव इण्डियन एण्ड ईस्टर्न आर्कीटेक्चर' खण्ड १ एवं २, लण्डन १६१०
- (७) टी॰ ए॰ गोपीनाच राव कृत 'ऐलिमेण्ट्स आव् हिन्दू इकोनोग्रैफी', खण्ड १ एवं २, मद्रास (१६१४, १६१६)।
- (६) डा॰ मिसकैमिश्च कृत 'दि आर्ट आव इण्डिया' (स्कल्प्चर, पेंटिंग, आर्कीटेक्चर), लण्डन, फैडन प्रेस, १६५४।

(६) डा० मिस कैम्रिश्च 'इण्डियन स्कल्प्चर' (१६३३)।

(१०) रेने ग्रौसेट कृत 'दि सिविलिजेशन आव दि ईस्ट' जिल्द २ (इण्डिया)।

(११) ए॰ बी॰ टी॰ अध्यर कृत 'इण्डियन आर्कीटेक्चर', तीन खण्डों में (मद्रास)।

(१२) आनन्द के॰ कुमारस्वामी कृत 'एलिमेण्ट्स आव बुद्धिस्ट आइकोनोग्रैफी' एवं 'डांस आव शिव।'

(१३) डी॰ वी॰ तारपोरवाला एण्ड संस द्वारा प्रकाशित 'इण्डियन आर्कीटेक्चर'।

(१४) बॅजामिन रोलंब्ड कृत 'दि आर्ट एण्ड आर्कीटेक्चर आव इडिया' (बुद्धिस्ट, हिन्दू, जैन), १६५६।

(१५) हीनरिख जिम्मर कृत 'मिथ्स एण्ड सिम्बल्स आव इण्डियन आर्ट एण्ड सिविलिजेशन'।

(१६) अल्फ्रेड नवरफ कृत 'इम्मॉर्टल इण्डिया', १६५६।

(१७) एच्० गोट्ज कृत 'फाइव थाउजेण्ड इयसं आव इण्डियन आर्ट', १६५६।

(१८) सर जॉन मार्शल कृत 'बुद्धिस्ट आर्ट आव गान्घार', खण्ड १, मेम्वायर्स आव आक्यीलॉजिकल डिपार्टमेण्ट आव पाकिस्तान, १६६०, 'टैक्सिला' तीन खण्डों में, 'गाइड टु टैक्शिला' १६६० (चौथा संस्करण)।

दक्षिण भारत की वास्तुकला एवं मूर्तिकला की अपनी विशेषताएँ हैं। तत्सम्बन्धी कुछ विशिष्ट ग्रन्थ ये हैं— बी॰ जे॰ डुब्रेइल कृत 'ड्रैविडियन आर्कीटेक्चर', १६१७, सी॰ शिवराममूर्ति कृत 'महाबलिपुरम्', बी॰ सी॰ गांगुली कृत 'आर्ट आव पल्लवज ।'

संगीत पर मी कुछ ग्रन्थ हैं, यथा—ए० एच्० फॉक्स स्ट्रेंग्वे कृत 'म्यूजिक आव हिन्दुस्थान' (१६१४, आक्स-फोर्ड), ऐकेन डैनिलो कृत 'नार्दर्न इण्डियन म्यूजिक'। खण्ड १ एवं २ (लण्डन, १६४६, १६५४), एच० ए० पोप्ले

कृत 'दि म्यूजिक आव इण्डिया' (कलकत्ता, १६५०), ओ॰ गोस्वामी कृत 'दि स्टोरी, आव इण्डियन म्यूजिक (बम्बई, १६४७), जी० एच्० रानाडे कृत 'हिन्दुस्तानी म्यूजिक एण्ड आउटलाइन आव इट्स फिजिक्स एण्ड एस्थेटिक्स' (पूना, १६४१)।

भारतीय वास्तुकला एवं मूर्तिकला-सम्बन्धी प्रतीकवाद जावा, बाली तथा इण्डोनेशिया के अन्य मू-मागों में फैला। इस विषय में बहुत-से ग्रन्थ लिखे गये हैं, यथा—पाल मुस कृत 'बराबुदोर', जी॰ गोरेर कृत 'बाली एण्ड एंग्कोर', कुआरिश बेल्स कृत 'दुअर्ड् स ऐंग्कोर' तथा उन्ल्यू० एफ्०स्टरहीम कृत 'इण्डियन इंफ्लुएन्सेज इन बालीनीज आर्ट' (लण्डन, १६३४)।

भारतीय संस्कृति एवं सम्यता की कुछ अन्य विशेषताओं पर भी प्रकाश डाला जा सकता था, किन्तू सुची लम्त्री हो चुकी है और जो कुछ कहा जा चुका है, पर्याप्त है। यह नहीं प्रदिशत किया गया है कि किसी अन्य संस्कृति में इतनी विशेषताएँ नहीं हैं । किन्तु इतना तो कहने का अधिकार है ही कि कोई अन्य संस्कृति ऐसी नहीं हैं जिसमें इतनी विशेषताएँ अव भी पायी जाती हों, या अतीत में पायी गयी हों। कुछ अनुपम विशेषताएँ तो ऐसी हैं-मनुष्य निम्न कोटि के प्राणियों एवं निर्जीव पदार्थों में समाहित रहने वाले एक तत्त्व से सम्बन्धित वेदान्त की अद्भुत एवं सुन्दर घारणा, घार्मिक एवं दार्शनिक दृष्टिकोणों में विभेद रहते हुए मी सभी युगों में महान् सहिष्णुता की मावना तथा सत्य एवं अहिंसा पर बल देना। ये अद्मुत स्थापनाएँ हैं और अन्यत्र नहीं पायी जातीं।

THE RESERVE OF THE PARTY OF THE

the best to the second of the

THE RESIDENCE OF THE PROPERTY OF THE PERSON NAMED IN COLUMN TWO The state of the s

THE RESERVE THE PROPERTY OF TH

The second secon

## भावी वृत्तियाँ

सन् १७५७ में प्लासी के युद्ध के उपरान्त बंगाल, विहार एवं उड़ीसा का शासन जिस पर अंग्रेजों का दबाव मात्र सन् १७६५ से ही पड़ रहा था, सीघे अंग्रेजी आधिपत्य के अन्तर्गत आ गया। सन् १८१८ में जब बाजीराव पेशवा द्वितीय पराजित होकर वृत्तिमोगी (पेंशनयापता) हो गया तो अंग्रेजों का प्रमुत्व सम्पूर्ण मारत में हो गया, केवल पंजाव अभी स्वतन्त्र था, किन्तु वह भी सन् १८४५ में अंग्रेजी राज्य में मिला लिया गया। अंग्रेजों ने मारत को सन् १६४७ में छोड़ दिया। इस प्रकार अंग्रेजों ने मारत के अधिक भाग पर १८० वर्षों तक, पंजाब को छोड़कर सम्पूर्ण मारत पर लगभग १३० वर्षों तक तथा पंजाव पर लगभग १०० वर्षों तक राज्य किया। इन अवधियों में हिन्दू-समाज पर ब्रिटिश आधिपत्य का प्रमाव अत्यधिक पड़ा। शारीिरक, मानसिक एवं नैतिक क्षेत्रों में हिन्दू-समाज विदेशी प्रमाव से आकान्त हो उठा। ब्रिटिश राज्य के इन वर्षों में जो परिवर्तन प्रकट हुए वे इसके पूर्व की कई शतियों के परिवर्तनों से कहीं अधिक एवं कई गुने बड़े थे। अंग्रेजी राज्य के आगमन के साथ सम्पूर्ण मारत में एक नये प्रकार का शासन स्थापित हुआ, पाश्चात्य ढंग के न्यायालय स्थापित हुए, सभी मारतीयों पर समान रूप से एक ही प्रकार के व्यवहार (कानून) व्यवस्थित किये गये, आधुनिक व्यक्तिवादी स्वातन्त्र्य की मावना का प्रवेश हुआ, नगरों एवं बड़ी-बड़ी वस्तियों में पाश्चात्य जीवन के ढंग निखरने लगे, एक ऐसी शिक्षा-व्यवस्था स्थापित हुई जिसने सभी भारतीयों को सममूमि पर रख दिया, समाचार-पत्रों, आवागमन के विकसित अच्छे साघनों, आधुनिक विज्ञान, अंग्रेजी साहित्य तथा कलाओं आदि के अध्ययन आदि ने एक नये जीवन की छटा उपस्थित की।

इस अध्याय में हम उपर्युक्त परिवर्तनों के विषय में कुछ लिखने का उद्देश्य नहीं रखते। बहुत ही संक्षेप में हम केवल उन प्रमावों की ओर पाठकों का ध्यान आकृष्ट करेंगे जो आधुनिक विज्ञान एवं नये विचारों, मारतीय लोकतान्त्रिक संविधान, धर्म निरपेक्ष राज्य की मावना, समाजवादी समाज के ढाँचे, आधिक योजना, विधान-निर्माण, जनसंख्या की वृद्धि एवं उसको रोकने के साधनों के फलस्वरूप हिन्दू समाज तथा इसके प्राचीन आदर्शों एवं जीवन-मूल्यों पर पड़ रहे हैं या पड़ सकते हैं।

किन्तु उपर्युक्त विषयों पर प्रकाश डालने के पूर्व हम अित संक्षेप में उन बातों का उल्लेख करेंगे जो स्वतन्त्रता की प्राप्ति के पूर्व ब्रिटिश मारत में घटी थीं। लाई रिपन ने सन् १८८२ में स्थानीय शासन की नींव डाली, जिसके फलस्वरूप नगरों एवं जनपदों में कम से नगरपालिकाओं एवं स्थानीय निकायों की स्थापना हो सकी। इस प्रकार सन् १७६५ के लगमग १२० वर्षों के उपरान्त, जब ब्रिटिश राज्य की स्थापना सर्वप्रथम मारत के अधिकांश मागों में हो चुकी थी, अंग्रेजों ने ऐसा सोचा कि शासित लोगों को अपने (अमहत्त्व-पूर्ण एवं हलके-फुलके) कार्यों को सँमालने का अवसर दिया जाय। तब तक ब्रिटिश लोगों की उपनिवेशवादिता अपनी चरम सीमा तक पहुँच गयी थी। अंग्रेज लोग मारत से कपास जैसा कच्चा माल इंगलैण्ड मेजने लगे और उससे मैनचेस्टर आदि स्थानों में वस्तुएँ तैयार करके पुन: मारत में ही खपाने लगे। अंग्रेज निर्माताओं के

पक्ष में बहुत-से कानून बनाये गये थे। अंग्रेज व्यापारी मारत में बने रेशमी एवं सूती कपड़ों को नहीं बेच सकते थे। इस प्रकार लगमग एक शती से अधिक काल तक मारत का रक्त चूसा जाता रहा और वह संसार के अत्यन्त दिद्र देशों में परिगणित होने लगा। दादामाई नौरोजी ने अपने ग्रन्थ 'पावर्टी एण्ड अन्-ब्रिटिश रूल इन्डिया' (लण्डन, १६०१, ६७५ पृष्ठों) में इस विषय पर बड़ी योग्यता से प्रकाश डाल है। अंग्रेजों के उपनिवेशी राज्य के प्रमुख तत्त्व ये थे—पूर्ण राजनीतिक अधीनता, प्रमुख आधिक क्रियाशीलता विदेशियों के हाथों में थी, मारत में विदेशी पूंजी का ही प्रयोग होता था, कुछ विषयों में, यथा—रेलवे आदि में मारत में अंग्रेजी शासकों द्वारा विदेशी पूंजी के लाम एवं व्याज के बारे में प्रतिमूति (गारण्टी) थी, मारतीयों से उगाहे गये करों से ही उसका मुगतान होता था, बड़े-बड़े व्यवसायों की बागडोर विदेशियों के हाथों में थी तथा उनसे केवल विदेशियों का ही लाम होता था एवं मारत की मूमि एवं जनता ब्रिटेन के उद्देश्यों की पूर्ति के लिए मानो एक यन्त्र थी। अत्यधिक दारिद्र्य एवं क्लेश का मूल्य चुकाने के फलस्वरूप मारत को शान्ति एवं राजनीतिक एकता प्राप्त हुई। स्पष्ट है, आज के मारत की बहुत-सी आर्थिक समस्याओं का मूल ब्रिटेन की मयंकर उपनिवेशिक नीतियों में ही पाया जाता है।

लगमग एक शती से अधिक काल तक मारतीय शासन की सेना अंग्रेज अधिकारियों द्वारा प्रशासित थी। वीसवीं शती में लगमग सात सहस्र अधिकारी (लेपिटनेण्ट, कैप्टेन, मेजर, कर्नल) थे, जिनमें एक भी मारतीय प्रथम महायुद्ध तक 'किंग कमीशन' नहीं पा सका। फिर कुछ व्यक्ति प्रतिवर्ष इंगलैण्ड में प्रशिक्षण के लिए मेजे जाने लगे। 'इण्डियन सिविल सर्विस' (आई० सी० एस०) की परीक्षा इंगलैण्ड में होती थी, यद्यपि सन् १८६३ में ही 'हाउस आव कामस' (इंगलैण्ड की लोकसमा) ने ऐसा प्रस्तावित कर दिया था कि तत्संबंधी परीक्षाएँ एक-साथ इंगलैण्ड एवं मारत में हों। १६ वीं शती के अन्तिम चरण में बहुत ही थोड़े लोग इस स्वर्गोत्पन्न नौकरी की परीक्षा में बैठने के लिए इंगलैण्ड जाते थे और अपने को उस योग्य सिद्ध करने में समर्थ होते थे। कलक्टर, जनपद के न्यायाधीश, पुलिस अधीक्षक, मेडिकल आफिसर अधिकांश में सभी ब्रिटिश थे। कालेजों में सभी प्रोफेसर तथा यहाँ तक कि कुछ स्कूलों के हेडमास्टर मी अंग्रेज ही होते थे। स्कूलों की पुस्तकों डी० पी० आई० द्वारा निर्धारित होती थीं, और ऐसे उच्चिषकारी विदेशी ही होते थे। जब अंग्रेजों ने सन् १६४७ में मारत छोड़ा तो उन दिनों प्रायमरी शिक्षा भी थोड़े ही बच्चों को दी जाती थी। इन वातों की ओर जो संकेत किया जा रहा है वह इसलिए कि हम लोग आपस, में एकता के साथ रहें; ऐसा न हो कि हमारे गृह-कलह से तथा पारस्परिक ईप्या एवं विरोधी तत्त्वों के फलस्वरूप कुछ बाह्य एका इनित्रशाली हो जायें और हमारी स्वतन्त्रता पर आधात पहुँचे। हमें अपने वैरी पड़ोसियों से सदैव तत्त्व पुन: शक्तिशाली हो जायें और हमारी स्वतन्त्रता पर आधात पहुँचे। हमें अपने वैरी पड़ोसियों से सदैव सतर्क रहना है।

मोर्ले ने सन् १६०६ में यह उद्घोषित किया कि मारत में लोकनीतिक व्यवस्था न स्थापित की जाय और उसने मुसलमानों के लिए पृथक निर्वाचन की पद्धित निकाल कर हिन्दू-मुस्लिम के संघर्ष को आगे अगेर उसने मुसलमानों के लिए पृथक निर्वाचन की पद्धित निकाल कर हिन्दू-मुस्लिम के संघर्ष को आगे वढ़ाया। किन्तु माण्टेग्यू ने मोर्ले की स्थापना का विरोध किया और ऐसा उद्घोष किया किविटिश वढ़ाया। किन्तु माण्टेग्यू हो कि मारत कमशः ब्रिटिश साम्प्राज्य के मीतर नियमानुमोदित शासन का अनुमव करता शासन की इच्छा है कि मारत कमशः ब्रिटिश साम्प्राज्य के मीतर नियमानुमोदित शासन का अनुमव करता शासन की इच्छा है कि मारत कमशः ब्रिटिश साम्प्राज्य के प्रतार के विरोधी एवं अन्तिवरोधी प्रयत्न चलते रहे। हुआ स्वायत्त संस्थाओं का विकास करे। इसी प्रकार कई प्रकार के विरोधी एवं अन्तिवरोधी प्रयत्न चलते रहे। हुआ स्वायत्त संस्थाओं का विकास करे। इसी प्रकार कई प्रकार के विरोधी एवं अन्तिवरोधी प्रयत्न चलते रहे। माण्टेग्यू द्वारा स्थापित ढाँघ शासन, रौलट कानून, पंजाब की अशान्ति, जनरल डायर के अत्याचार एवं जिलयाँ-माण्टेग्यू द्वारा स्थापित ढाँघ शासन, रौलट कानून, पंजाब की अशान्ति, जनरल डायर के अत्याचार एवं जिलयाँ-माण्टेग्यू द्वारा स्थापित ढाँघ शासन, रौलट कानून, पंजाब की अशान्ति द्वारा उसको ३० सहस्र पौष्डों की मेंट हुए, डायर को बलवश अवकाश देना तथा उसके अग्रेज पक्षपातियों द्वारा उसको ३० सहस्र पौष्डों की मेंट

आदि कियाएँ मारतीय स्वतन्त्रता के संग्राम की विलवेदी पर होने वाले यज्ञों की महान् आहुतियाँ एवं विरोधी घटनाएँ हैं।

लार्ड मेकाले ने अपने 'मिनट ऑन इण्डियन एड्केशन' में अंग्रेजी माध्यम द्वारा शिक्षा की व्यवस्था की क्कालत की। उसने लिखा है :— 'हमें इस समय एक ऐसे वर्ग की स्थापना करनी है, जो हमारे और उन करोड़ों लोगों के बीच में, जिन पर हम शासन करते हैं, व्याख्याता का काम करें, यह ऐसे लोगों का वर्ग हो जो जन्म एवं रंग से तो मारतीय हों, किन्तु प्रवृत्ति , सम्मित, नैतिकता एवं प्रज्ञा में अंग्रेजीयत रखते हों । फलतः सभी विषयों को इंगलिश के माध्यम से पढ़ने में समय एवं उद्योगों का व्यर्थ क्षय होता रहा, यहाँ तक कि संस्कृत भी उसी माध्यम से पढ़ायी जाती रही है; इस प्रकार की प्रणाली के अपनाने से अध्ययन-अध्यापन में समानुपात की स्थापना नहीं हो पाती थी, विज्ञान एवं प्राविधिक ज्ञान का अध्ययन नाम मात्र को हो पाया और पढ़े-लिखे लोगों तथा अपढ़ लोगों के बीच एक लम्बी—चौड़ी खाई खुद गयी। इस प्रणाली ने पाश्चात्य संस्कृति को गौरव प्रदान कर दिया और मारतीयों को अपनी संस्कृति को पढ़ने एवं मूल्यांकन करने की ओर प्रवृत्त नहीं किया। पढ़े-लिखे लोग, विशेषतः अंग्रेजी शिक्षा के आरम्मिक काल में, पाश्चात्य संस्थाओं के प्रति अतिश्वातितपूर्ण सम्मान की भावना रखते थे और अपनी धार्मिक एवं सामाजिक प्रणालियों की मत्सना किया करते थे।

बिटिश राज्य ने मारतीय शिक्षा (विशेषतः उच्च शिक्षा) में उदासीनता प्रदर्शित की। सारे मारत के लिए सन् १८५७ में केवल तीन विश्वविद्यालय (बम्बई, कलकत्ता, एवं मद्रास) स्थापित किये गये और वे भी केवल परीक्षा लेने वाले विश्वविद्यालय मात्र थे। कुछ वर्षों पूर्व तक एक मारतीय दर्शन में एम० ए० परीक्षा तो उत्तीणं करता था, किन्तु उसे मारतीय दर्शन नहीं पढ़ाया जाता था! किन्तु इतना सब होने पर भी अंग्रेजी शिक्षा की प्रणाली ने सरकार एवं ईसाइयों के प्रयत्नों एवं इच्छाओं के विरुद्ध परिणाम प्रस्तुत किये। ईसाई पादिरयों को कुछ भी सफलता नहीं प्राप्त हुई, बहुत थोड़े-से और वे भी हीन जाति के लोग, ईसाई बन सके। सरकार को भी यह विदित हो गया कि इंगलिश साहित्य के अध्ययन से, यथा—वर्क, स्पेंसर, मिल आदि की कृतियों के अध्ययन से पढ़े-लिखे लोगों के मन में राष्ट्रीयता की भावना घर करने लगी, अतः उन्हें अपनी अघम राजनीतिक स्थित के विषय में परिज्ञान होने लगा। क्रमशः राजनीतिक उद्वेग उठने लगा। अंग्रेजों ने लोकमान्य तिलक को 'दि फादर आव इण्डियन अन्रेस्ट' ('भारतीय अशान्ति का जनक') कहा। सन् १६२० में तिलक का देहावसान हो गया। किन्तु अब सारा मार महात्मा गांघी की ओर झुक गया, जिन्होंने राजनीतिक शक्ति एवं तज्जनित स्वतन्त्रता के लिए विद्रोह करते हुए सत्याग्रह की प्रणाली अपनायी।

१. देखिए 'मिनट आन इण्डियन ऐड्केशन' के साथ मेकाले के भाषण (जी॰ एम्॰ यंग द्वारा सम्पादित, आक्सफोर्ड यूनिर्वासटी प्रेस, १६४२) ! पू॰ ३४४-३६१ पर मिनट है। पू॰ ३४६ पर निम्नलिखित वक्तव्य है: 'मैंने यहाँ एवं अपने देश में उन लोगों से बातें की हैं, जो पूर्वी भाषाओं के ज्ञाता होने के कारण प्रसिद्ध हैं। उनमें एक भी ऐसा नहीं मिला जिसने यह न स्वीकार किया हो कि किसी एक अच्छे यूरोपीय पुस्तकालय की केवल एक आलमारी में जितनी पुस्तकें पायी जाती हैं वे भारत एवं अरब के सम्पूर्ण साहित्य के बराबर हैं। उपर दिया हुआ उद्धरण पू॰ ३४६ पर है।

सन् १६१६ से १६४७ तक के मारतीय स्वतन्त्रता-संग्राम की घटनाओं का वर्णन यहाँ अनावस्थक है। मारत के दो टुकड़े हो गये। अंग्रेज यहाँ से चले गये। घमं के आघार पर देश का विमाजन बड़ा मयंकर सिख हुआ। लाखों हिन्दू-मुस्लिम मर गये, लाखों के घर-बार लुट गये, लाखों निर्वासित हो गये, उनकी करोड़ों की सम्पत्ति लुट गयी। पारस्परिक कलह अपनी सीमा को पार कर गया। परिणामतः आज मारत एवं पाकिस्तान दो पृथक-पृथक देश हैं। मारत के लम्बे इतिहास में सत्ता परिवर्तन की यह अद्मृत घटना थी। एक लम्बे साम्राज्य को पारस्परिक परामशं से, बिना किसी युद्ध के या बिना रक्त बहाये, छोड़ देना सम्पूर्ण संसार में एक विलक्षण एवं अमृतपूर्व घटना है। ग्रेट ब्रिटेन के राजा का सन्देश, जो वायसराय लाई माउप्ट-बेटन द्वारा संविधान समा के सदस्यों के समक्ष पढ़ा गया था, बहुत ही मद्र एवं अनुकूल शब्दों से विज-डित था—"अनुमोदन (मन्त्रणा) द्वारा शक्ति का हस्तान्तरण उस महान् लोकनीतिक आदशं का परिपालन है, जिसके ऊपर ब्रिटिश एवं मारतीय जनता सर्वसो माबेन न्योछावर है।" राजा के इस सन्देश का उत्तर डा॰ राजेन्द्र प्रसाद ने उतनी ही सुन्दर एवं मद्र माधा में दिया था—जहाँ हमारी यह उपलब्ध हमारे अति महान् केशों एवं बलिदानों का परिणाम है, वहीं यह संसार की शक्तियों एवं घटनाओं का परिणाम मी है, और अन्त में, जो किसी अन्य तत्त्व से किसी मी दशा में कम महत्त्वपूर्ण नहीं है, यह ब्रिटिश जाति की ऐतिहासिक परम्पराओं एवं लोकनीतिक आदशोँ का, समापन (निष्पत्ति) एवं परिपालन मी हैं (देखिए, बी॰ पी॰ मेनन कृत 'ट्रांस्फर आव पावर इन इण्डियां', ओरिएण्ट लांगमैंस, १६५७. पृ० ४१५)।

भारतीय स्वतन्त्रता का कानून (विघान) व ब्रिटिश पालियामेण्ट द्वारा पारित किया गया और १८ जुलाई १६४७ को इसे राजकीय स्वीकृति मिली। कैविनेट मिशन (जिसमें पैथिक लारेंस, स्टैफोर्ड किया एवं ए० वी० अलेक्जैण्डर नामक तीन ब्रिटिश मंत्री, सिम्मिलत थे) द्वारा एक संविधान समा(कांस्टीचृएण्ट असेम्बली) की स्थापना की गयी थी, जिसकी प्रथम बैठक दिसम्बर सन् १६४६ में हुई। इसकी अन्य बैठक अगस्त सन् १६४७ में हुई और उसमें स्वतन्त्र मारत के विघान बनाने का निर्णय लिया गया। इस समा का कार्य दो वर्षों से अधिक काल तक चलता रहा और २६ जनवरी १६४० को इसके द्वारा पारित विधान कार्य-निवत हुआ। इस विघान में ३६४ घाराएँ हैं और ६ परिशिष्ट हैं (१४ घाराएँ तत्क्षण कार्यान्वित हो चुकी थीं (देखिए घारा संख्या ३६४)।

स्वतन्त्रता के उपरान्त आधुनिक मारत एवं इसके नेताओं की कुछ उपलब्धियाँ अति संक्षेप में निम्निलिखित हैं। (१) एक ऐसे व्यापक लोकनीतिक विधान की उत्पत्ति, जिसके द्वारा माषण एवं उपासना की स्वतन्त्रता तथा प्रकाशन की स्वतन्त्रता प्राप्त है, अल्पसंस्थकों के अधिकारों की सुरक्षा है, व्यवहार (कानून) की दृष्टि में सभी बराबर हैं, स्त्रियों की स्थिति में समानता प्राप्त है और न्याय व्यवस्था को स्वाधीनता प्राप्त है; (२) अस्पृक्ष्यता का उच्छेद (धारा १७); (३) बिना किसी प्रकार के युद्ध के मारत में राजनीतिक एकता की स्थापना , जिसमें ५०० से ऊपर मारतीय रियासतों का एकीकरण हुआ, (इन रिया-

२. देखिए 'ट्रांस्फर आब पावर इन इण्डिया'; परिशिष्ट संस्था ११ में १६४७ का भारतीय स्वतन्त्रता का कानून है (पृ० ५१६-५३२) और परिशिष्ट संस्था १२ में भारतीय स्वतन्त्रता की बिल पर कांग्रेस की टिप्प-णियां हैं जिनके साथ दिनांक जुलाई ३, १६४७ को नेहरू द्वारा किये गये सुघार भी हैं, जिन पर उन्होंने अपने हस्ताक्षर भी जड़ दिये हैं।

सतों ने मारत के क्षेत्रफल का १।३ माग घर रखा था, इनकी जनसंख्या मारत की जनसंख्या की १।४ थी, देखिए बी॰ पी॰ मेनन कृत 'स्टोरी आब दि इण्टीग्रेशन आब स्टेट्सं); (४) मारत का १५ प्रदेशों एवं ६ संबीय राज्यों में विमाजन किया गया, यह विमाजन अधिकांशतः माषा एवं प्रशासन की सुविधा को दृष्टि में रख कर किया गया; (५) वयस्क मताधिकार के आधार पर अब तक पाँच चुनाव हो चुके हैं, प्रत्येक व्यक्ति (पुरुष या नारी) को, जो २१ वर्ष का है, विधान द्वारा या किसी कानून द्वारा जो अयोग्य नहीं ठहराया गया है, लोक-समा एवं प्रदेशों की विधान समाओं के चुनाव में मत देने का अधिकार प्राप्त है; (६) समाजवादी ढंग के समाज का निर्माण अपना उद्देश्य है (धारा ३८, ३६); (७) चार पंचवर्षीय योजनाएँ कार्योन्वित हो चुकी हैं और चौथी प्रकाशित हो रही है (परिशिष्ट सं० ७, सूची ३, विषय २० के अन्तर्गत)।

संविधान के विरोध में कुछ आंलोचनाएँ की जा सकती हैं। पहली बात यह है कि यह बहुत बड़ा है, बहुविस्तृत है और बहुत-से सूत्रों एवं स्रोतों से प्राप्त व्यवस्थाओं का एक सिम्मश्रण है। इंग्लैण्ड, आयरलैण्ड तथा अन्य यूरोपीय देशों के संविधानों से बहुत-सी व्यवस्थाएँ ले ली गयी हैं सन् १६३५ के मारतीय कानून की कुछ व्यवस्थाएँ भी ले ली गयी हैं। इनमें से कुछ बातों को छोड़ा जा सकता था और सामान्य व्यवहारों द्वारा उन्हें कार्यान्वित किया जा सकता था। विस्तृत होने पर भी इसमें बहुत-सी बातें छूट गयी हैं। राजनीतिक दलों, व्यावसायिक निगमों, धर्मों एवं राज्य के सम्बन्ध के विषय में कोई स्पष्ट बात नहीं कही गयी है। हमारी परम्पराओं से हमारे संविधान का कोई सम्बन्ध नहीं है। धर्मसूत्र एवं स्मृतियाँ वर्णों एवं आश्रमों के धर्मों (कर्त्तव्यों) से आरम्भित होती हैं। स्वयं प्रथम प्रधानमंत्री स्व० पं० जवाहरलाल नेहरू ने 'बाजाद मेमोरिएल लेक्चसं', 'इण्डिया टु-डे एवं टुमारो' (१६५६, प० ४५) में कहा है—'हम सभी आज अधिकारों एवं स्वत्वों के विषय में बात करते हैं और उनकी माँग करते हैं, किन्तु प्राचीन धर्म की शिक्षा कर्त्तव्यों एवं उपकारों के विषय में थी। अधिकार तो किये गये कर्तव्यों का अनुसरण करते हैं।' अमाग्यवश हमारे संविधान में इस विचार का अमाव है।

मारत के जीवन में अत्यन्त महत्त्वपूर्ण बात है जनता द्वारा शक्ति की प्र.िप्त, जो न केवल राज-नीतिक है, प्रत्युत वह सामाजिक, आर्थिक, बौद्धिक एवं नैतिक भी है। संविधान ने जन-साधारण में एक मावना का उद्देक कर दिया है कि उन्हें मानो केवल अधिकार प्राप्त है और कर्त्तव्यों से उनका कोई सम्बन्ध नहीं है और वे अपने घरों एवं चाय-काफी की दुकानों में बैठकर जो मावनाएँ बनाते हैं, अर्थात् अपने अधिकारों का जो चित्र खींचते हैं, उन्हें कानून का रूप मिलना चाहिए, उन्हें कानून की शक्ति प्राप्त होनी चाहिए और होना चाहिए उन विषयों में पूर्ण न्याय।

मारतीय संविधान में देश के प्रति या लोगों के प्रति पालनीय कर्नव्यों के विषय में कोई अध्याय नहीं है। १६वीं धारा ने सात प्रकार की स्वतन्त्रताओं का उल्लेख किया है, जिनमें एक है संघों का निर्माण । उपधारां (४) ने राज्यों को लोक व्यवस्था या नैतिकता के हित में लोगों पर नियन्त्रण स्थापित करने के लिए कानून बनाने की छूट दी है। संविधान बनाने वाले यह बात मूल गये कि कभी ऐसा

३. प्रथम महायुद्ध तक ग्रेट ब्रिटेन में नारियों को मताधिकार नहीं प्राप्त था और आज तक भी स्विटजर-लैंग्ड में नारियों को यह अधिकार नहीं प्राप्त हो सका है (देखिए ज्यार्ज सोलोवेय-चिक कृत 'स्विटजर लैंग्ड इन पर्स्येंक्टिव', पृ० ३१, सन् १६५४ में प्रकाशित)।

संमय उपस्थित हो सकता है जब देश का सारा कार्य ही ठप्प हो जाये। ऐसा होते-होते बचा भी। रेलके, हाक एवं तार विमाग की जो देश व्यापी हड़ताल हुई, उससे लोगों की आँखें खुल गर्यों। संघों के निर्माण तथा हड़ताल पर रोक लगाने की बात पर उदाहरण के लिए एक प्रयोग के रूप में संविधान-निर्माताओं को सोचना चाहिए था।

एक अन्य आलोचना यह है कि इसमें अब तक बहुत-से सुघार हो लुके हैं। सन् १६५० से अब तक कम-से-कम २८ सुघार हो चुके हैं, जबिक संयुक्त राज्य अमेरिका में १७० वर्षों के मीतर केवल २२ सुघार किये गये हैं। प्रथम सुघार डेढ़ वर्ष के मीतर ही किया गया, जिसके फलस्वरूप लगमग १२ घाराओं पर प्रमाव पड़ा, जिनमें तीन तो ऐसी हैं जो मौलिक अधिकारों से सम्बन्धित हैं, यथा-१४, १६ एवं ३१। लगभग ढाई वर्षों तक संविधान के निर्माण के विषय में विचार-विनिमय होता रहा तब भी डेढ़ वर्षों के भीतर ही मौलिक अधिकारों के विषय में परिवर्तन करना पड़ा! इससे तो 'मौलिक अधिकार' शब्दों का अर्थ समझने में गड़वड़ी उत्पन्न हो सकती है। ३१वीं घारा में जो सुघार हुआ है उसके अनुसार यदि किसी की सम्पत्ति अनिवार्य रूप से ले ली जाय तो उसकी क्षति-पूर्ति के विषय में वह किसी न्यायालय में दावा नहीं कर सकता। यह व्यक्तिगत सम्पत्ति पर एक गम्मीर आक्रमण है और इसमें अपहरण एवं स्वेच्छाचारिता की गन्ध मिलती है। लोकसमा में निर्दिष्ट संख्या (कोरम) ५० की है, यदि ५० सदस्य उपस्थित हों और उनमें, मान लीजिये, २६ सदस्य यह तय कर दें कि किसी व्यक्ति की कितिपय सम्पत्तियों की अनिवार्य प्राप्ति के लिए निश्चित घन निर्धारित किया जाये जो सम्भवत: बहुत ही कम हो, तो उस व्यक्ति को न्याय का आश्रय लेने का अधिकार नहीं है।

एक अन्य आलोचना है कि विश्वविद्यालयों को सूची सं० २ (परिशिष्ट ७, राज्य सूची सं० ११) में रख दिया गया है, जबिक उन्हें समवर्ती (कॉन्-करेण्ट) सूची में रखना चाहिए था। श्रम-सम्बन्धी व्याव-सायिक एवं प्राविधिक (विशेष कला या विज्ञान-सम्बन्धी) प्रशिक्षण को कॉन-करेण्ट सूची (सं० २५) में रखा गया है। क्या विश्वविद्यालयी शिक्षा श्रम - प्रशिक्षण के समान सारे देश के लिए महत्त्वपूर्ण नहीं है? केवल ६२ से ६६ (सूची सं० १, केन्द्रीय सूची) तक के विषय केन्द्रीय प्रशासन के अन्तर्गत हैं। बनारस हिन्दू विश्वविद्यालय, अलीगढ़ मुस्लिम विश्वविद्यालय, दिल्ली विश्वविद्यालय एवं शान्ति निकेतन को क्यों केन्द्रीय प्रशासन के अन्तर्गत रखा गया है ?क्या अन्य विश्वविद्यालय समवर्ती (कॉन-करेण्ट) सूची मेंनहीं रखे जा सकते थे ?

आठवें परिशिष्ट में मारत की चौदह माषाओं को राष्ट्रीय माषा कहा गया है, किन्तु घारा ३४३ (१) में हिन्दी को संघ की भाषा घोषित किया गया है और घारा ३४३ की उपघारा २ में अंग्रेजी को १५ वर्षों तक सहगामिनी भाषा के रूप में स्वीकार किया गया है और उपघारा ३ में ऐसी व्यवस्था है कि सन् १६६५ के उपरान्त मी लोकसमा-अंग्रेजी को उस रूप में रख सकती है । मारत की राष्ट्र-मांबा की समस्या का अभी शान्तिमय समाघान नहीं प्राप्त हो सका है। सभी प्रबुद्ध नागरिकों में राष्ट्रीय एकता की मावना एवं आदर्श मरने के लिए एक बड़े पैमाने पर कार्यक्रम निर्घारित किया जाना चाहिए। उस कार्यक्रम

४. पाठकों को सात है कि सन् १६६४-६५ में हिन्दी के प्रश्न को लेकर बक्षिण में बढ़े पैमाने पर उपद्रव सड़े किये गये। द्रविड़ मुनेत्र कजगम नामक राजनीतिक दल के लोगों ने राजनीतिक चालें चलीं, जन-सामारण को उभाड़ा, जुलूस निकाले, बसें, ट्रकें एवं रेलगाड़ियां जला डालीं। इतना ही नहीं, ३-४ व्यक्तियों ने बहनावे में भाकर अपने को जला भी डाला। इस प्रकार हिन्दी राष्ट्र-भाषा को लेकर बन-जन की हानि हुई। इन राजनीतिक में नारत के अतीत, हमारी समान अभिक्षियों, समान भविष्य, संस्कृत में पाये जाने वाले ज्ञान एवं विचार के तत्त्वों, क्षेत्रीय भाषाओं तथा युगों से चली आयी सिह्ण्णुता की भावना का समावेश होना चाहिए। आरम्भिक पाठशालाओं से ही भारत की सांस्कृतिक एकता से सम्बन्धित मौलिक बातों का अध्ययन-अध्याप्त आरम्भ कर देना चाहिए, जिससे बच्चों में राष्ट्रीयता की भावना का उद्रेक हो। प्रत्येक नागरिक के मन में ऐसी धारणा बँघ जानी चाहिए कि हम सदा से एक देश के नागरिक रहे हैं, विदेशियों ने सदा से इस देश को एक माना है, हम सभी सदा से भारत के विशाल ज्ञान एवं आध्यात्मिक संस्कृति के अधिकारी रहे हैं, हमें इस संस्कृति के संरक्षण एवं संवर्धन में प्राण-प्रण से लग जाना चाहिए। यह कार्य १४ वर्षों तक निःशुल्क एवं अनिवार्य शिक्षा द्वारा सम्पादित किया जा सकता है।

संविधान ने सातवें परिशिष्ट में जो विषय रखे हैं और उनका संघ, राज्य एवं समवर्ती (कॉन-करेण्ट) सूचियों में जिस प्रकार विमाजन हुआ है, वह त्रृटिपूर्ण है। उदाहरणार्थ, मादक पेय पदार्थों का उत्पा उत्पादन, निर्माण, प्राप्ति, त्र्य एवं वित्रय राज्य की सूची में हैं (राज्य सूची, सूची—२ में आठवाँ विषय)। इसका परिणाम यह हुआ है कि कुछ राज्यों में मादक पेय पदार्थों पर प्रतिबन्ध है तो कहीं पूर्ण छूट है। इससे हमारे चरित्र पर बड़ा बुरा प्रमाव पड़ा है। कहीं-कहीं धन-वृद्धि के लिए प्रतिबन्ध हटा लिये गये हैं। ऐसी स्थिति अशोमनीय है। चाहिए तो यह था कि इसे हम संघ की सूची में रखते और देश के नागरिकों के चरित्र-निर्माण के लिए आवश्यक नियम-प्रतिबन्ध बनाते।

उपर्युक्त बातों से प्रकट होता है कि हमारा संविधान जो दो वर्षों के सुविचार से निर्मित हुआ और जिसके निर्माण में दिग्गज बुद्धिशाली लोगों का साहाय्य प्राप्त था, कई बातों में असंतोषप्रद है।

हमारा जनतन्त्र लोकनीतिक है। लिंकन ने लोकनीति की जो परिमाषा की है, वह अत्यन्त प्रसिद्ध है, यद्या-'वह शासन जो लोक का है, लोक द्वारा होता है तथा लोक के लिए होता है। ये तीनों वातों, यथा लोक (जनता या प्रजा या देशवासियों) का शासन, लोक (जनता या प्रजा या देशवासियों) द्वारा शासन तचा लोक (जनता या प्रजा या देशवासियों) के लिए शासन, एक सम्यक् लोकनीति में पायी जाती हैं। यूनान के नगर-राज्यों में सभी वयस्क नागरिक (उन दासों को लोड़ कर जो नागरिकों से कहीं अधिक थे) एक स्थान पर एकत्र हो सकते थे, वाद-विवाद में माग ले सकते थे तथा विधि-विधान के निर्माण में सिक्रय सहयोग दे सकते थे। किन्तु यह बात वहाँ असम्भव है जहाँ एक विशाल देश में करोड़ों मतदाता नागरिक फैले हों। अतः लिंकन महोदय की परिमाषा के एक अंश पर पानी फिर गया। करोड़ों व्यक्ति अपने पर शासन नहीं कर सकते, यह एक असम्मावना है। वे केवल कुल लोगों को अपने शासक के रूप में चुन सकते हैं। प्राचीन काल में जब सत्ता राजा के हाथ में रहती थी तो राजा उत्तराधिकार के द्वारा या विजय के द्वारा या विरोधियों के मुण्ड (सिर) फोड़ कर शासक हो पाता था। किन्तु लोकनीति में शासक या शासक लोग मुण्ड गिनकर चुना जाता है या चुने जाते हैं। डा० राधाकृरणन् ने अपने ग्रन्थ 'किल्कन् ऑर दि पयूचर आव सिविल्जिशन' (चौथा संस्करण, १६५६) में लिखा है— 'वास्तव में, लोकनीति कार्यरूप में किसी देश को उसके

उपद्रवों के कारण अंग्रेजी की सहगामिनी भाषा के रूप में अनिविचत काल के लिए मान लिया गया है। दक्षिण के कुछ मन फिरे लोगों की भाँति बंगाल के कुछ लोगों ने भी उपद्रव किये थे, किन्तु अब संविधान में सुधार हो जाने से उपद्रव में नर्मी आ गयी है (रूपान्तरकार)।

योग्यतम व्यक्तियों द्वारा शासित होने का अवसर बहुत कम देती है। जो थोड़े-से विचारवान् होते हैं उन पर विशाल जनता के मत छा जाते हैं। हमें मानव-व्यापारों को चलाने के लिए बैलट बॉक्स की लाटरी से अपेक्षाकृत कोई अधिक अच्छा ढंग अपनाने का प्रयास करना चाहिए' (पृ० २०-२२)। रेने गृइनॉन ने अपने ग्रन्थ 'काइसिस आव दि मार्डन वर्ल्ड' (आर्थर आस्वॉर्न द्वारा अनूदित, लण्डन, १६३२) में लिखा है—'कानून का निर्माण बहुमत द्वारा परिकल्पित किया गया है, किन्तु जिस बात पर लोग घ्यान नहीं देते वह यह है कि यह मत (अर्थात् बहुत से लोगों का मत) बड़ी सरलता से प्राप्त किया जाता है या परिमार्जित हो सकता है, अर्थात् मत को हम बना सकते हैं। बहुमत में अधिकतर अयोग्य लोग होते हैं और उनकी संख्या उन लोगों की अपेक्षा बहुत होती है, जो विषय के पूर्ण ज्ञान के उपरान्त ही अपनी सम्मति दे सकते हैं (पृ० १०८)।

उपर्युक्त शब्द यूरोप के उन देशों के विषय में हैं जहाँ पर कई दशाब्दियों से पढ़े-लिखे (साक्षर) लोगों की संख्या एक प्रकार से शत-प्रतिशत है। लोकतन्त्रीय व्यवस्था का तात्पर्य है कि मतदाता विभिन्न दलों की नीतियों एवं कार्यक्रमों से मली माँति परिचित हैं और उन्हीं के अनुसार मतदान करते हैं। यह व्यवस्था पहले से ही मान लेती है कि देश में शिक्षा है, नागरिक लोग बुद्धिमान् हैं, वे विघि-विघानों का सम्मान करते हैं, उनमें सहिष्णुता है, कम-से-कम अपने देशवासियों के प्रति उनमें भ्रात-माव पाया जाता है और समाज में अधिक या कम एक रूपता पायी जाती है। किन्तु जब, जैसा कि आज के मारत में पाया जाता है, अधिक संख्या में लोग अपढ़ होते हैं तो स्थिति मयकर हो उठती है। अच्छे दिनों की आशा में हमें आज की स्थिति को सह लेना चाहिए, यद्यपि बहत-से विदेशी अपनी असिहरण्ता का प्रदर्शन कर हमारी लोकनीतिक व्यवस्था की खिल्ली उड़ाते हैं। " सन १६६१ की जन-संख्या के आँकड़ों से प्रतीत होता है कि सन् १६५१ में पढ़े-लिखों की जन-संख्या, जो १६.६% थी अब वह २३.७% हो गयी है। डीन इंज ने अपने ग्रन्थ 'किश्चियन एथिक्स' (१६३०) में उस इंगलैण्ड की राजनीति के विषय में टिप्पणी की है, जहाँ के मतदाता अधिकांशतः साक्षर हैं- 'हमारी राजनीति इतनी ग्रष्टाचार-संकुल है कि बहुत-से लोग तानाशाही का स्वागत करेंगे। ब्लेयर बॉलेस ने अपने ग्रन्थ 'कॉरप्शन इन वाशिगटन' (गोलांब, लण्डन, १६६०) में लिखा है कि संयुक्त राज्य अमेरिका की स्थिति विलक्षण है, वहाँ पर ईमानदार अथवा सच्चा व्यक्ति जिसके हाथ में शक्ति है वह अपने को भयंकर नैतिक संकीर्णावस्था में पाता है, एक ओर उसके समझ जनता के प्रति उत्तरदायित्त्व है और उसे ईमानदारी बरतनी है तो दूसरी बोर उसे अपने मित्रों एवं सहयोगियों के प्रति वफ़ादारी (विश्वासमाजनता) प्रदर्शित करनी है। हमारे देश की दशा के विषय में न-कुछ कहना ही उचित है। हमारे मन्त्रियों एवं राज्यकर्मचारियों के समक्ष उसी प्रकार की विषम अवस्थाएँ हैं, विशेषतः जब कि परिमटों एवं लाइसोंसों को बाँटने के लि बहुत-से नियम एवं व्यवस्थाएँ विद्यमान हैं!

राज्य-नीति के सूचक सिद्धान्त (अथवा तत्त्व) घारा ३७ से ४१ में लिखित हैं और घारा २७ में ऐसी व्यवस्था है कि उनका कार्यान्वय किसी न्यायाधिकरण द्वारा नहीं होना चाहिए, किन्तु वे देश के शासन में मौलिक हैं। घारा ४५ में ऐसा व्यवस्थित है कि राज्य संविधान लागू हो जाने के दस वर्षों के मीतर १४ वर्ष की अवस्था

४. ए० कोयस्टलर ने अपने ग्रन्थ 'लोटस एण्ड रॉबॉट' (लण्डन, १६६०) में लिखा है: 'मारत में डेमॉक्सी (लोकनीति) केवल नाम की है, इसे बापूकेसी (बापूबार) कहना अधिक ठीक होगा' (पृ० १४६)। लेखक सहीस्य जिल्ली उड़ाते हुए बापू (महात्मा गान्धी) के प्रभाव की ओर संकेत करते हैं, क्योंकि आरम्भिक दिनों में लोग कांग्रेस को न कह कर गांधी जी को बोट देते थे!

तक के बच्चों के लिए नि:शुक्त एवं अनिवायं शिक्षा की व्यवस्था करने का प्रयास करेगा। आज १५ वर्षों से अधिक की अविध समाप्त हो गयी और ऐसी व्यवस्था को गन्ध नहीं मिल पा रही है। दो-एक राज्यों में कन्याओं के विषय में नि:शुक्त शिक्षा की व्यवस्था हुई है, किन्तु अनिवायं शिक्षा अभी खटाई में पड़ी हुई है। चौथी पंचवर्षीय योजना चल रही है, इसके पूर्व तीन पंचवर्षीय योजनाएँ कार्यान्वित हुईं, जिनमें अरबों की धन-राशि स्वाहा हो गयी, आगे पाँचवीं पंचवर्षीय योजना लागू होने जा रही है, किन्तु शिक्षा को अभी वह महत्त्व नहीं प्राप्त हो पा रहा है जो इसके लिए उपादेय है। अभी ११ वर्ष तक के लिए नि:शुक्क एवं अनिवायं शिक्षा की व्यवस्था नहीं हो पा रही है, १४ वर्ष तक की बात तो अभी बहुत दूर है। पंचवर्षीय योजनाओं में अनुमान से अधिक धन-राशि लग रही है, जिससे शिक्षा-सम्बन्धी प्रतिवचन की पूर्ति नहीं हो पाती। जब धन-राशि की कमी की पूर्ति नहीं हो पाती तो सर्वप्रथम शिक्षा-योजना की ही हत्या की जाती है। दु:ल की बात है कि स्वतन्त्रता के उपरान्त भी उस जनता की शिक्षा की समुचित व्यवस्था नहीं हो पा रही है जो मत देने वाली है और परोक्ष रूप से शासक होने वाली है ! देखें, हमारे योजना-नायक इस महान् कमी की पूर्ति कब कर पाते हैं।

यह द्रष्टव्य है कि राज्य नीति के निदेशक सिद्धान्त (या तत्त्व) जनता के जीवन-स्तर को ऊपर उठाने के लिए आर्थिक प्रणाली में कतिपय व्यवस्थाएँ उपस्थित करने की बातें उठाते हैं (देखिए घारा ४३, ४७ आदि), अर्थात लोगों के मौतिक पदार्थों एवं उपादानों पर बहुत अधिक बल दिया गया है। लगता है कि भौतिक उन्नति एवं समृद्धि के उपरान्त राज्य को और कुछ नहीं सम्पादित करना है। क्या ही अच्छा हुआ होता यदि उसी प्रकार नैतिक एवं आध्यात्मिक मूल्यों की प्राप्ति के लिए भी बल दिया गया होता। संविधान में ऐसा लिखित होना चाहिए या कि राज्य को लोगों में उच्च नैतिकता, आत्म-संयम, सहकारिता, उत्तरदायित्व-वहन, करुणा एवं उच्च प्रयास करने की मावनाओं के विकास के लिए साधन एकत्र करने चाहिए। मानव कई पक्षों वाला प्राणी है। केवल मौतिक आवश्यकताओं की पूर्ति ही पर्याप्त नहीं है। मन्ष्य में बौद्धिक, आध्यात्मिक, सांस्कृतिक एवं सामाजिक आकां-क्षाएँ भी होती हैं। मिवष्य का सामाजिक एवं आर्थिक स्वरूप हमारी परम्पराओं के सर्वोत्तम अंश पर आधारित होना चाहिए, और वह है धर्म का नियम, अर्थात् वे कर्तच्य जो सबके लिए समान हैं और जो मनु (१०।६३) एवं याज्ञ० (१।१२२) द्वारा उद्घोषित हैं। धर्म निरपेक्ष राज्य का अभिप्राय यह नहीं होना चाहिए और न ऐसा है कि राज्य ईश्वर विहीन हो या उसका सम्बन्ध नैतिक एवं आध्यात्मिक जीवन-मूल्यों से नहीं है। हमारे प्रथम प्रधानमन्त्री स्व॰ पं॰ नेहरू ने इस बात पर बल दिया है- धर्म आवश्यक हो या न हो, हमारे जीवन में कुछ तत्त्व या सार मरने के लिए तथा हमें एक-सा बौध रखने के लिए किसी उचित आदर्श में हमारा विश्वास होना परम आवश्यक है। अपने आह्निक जीवनों की मौतिक एवं शारीरिक माँगों के ऊपर हमें उद्देश का ज्ञान रखना ही होगा (देखिए टु-डे एण्ड टुमारो, पृ० ६)। यह कहा जा सकता है कि अधिकांश पुरुषों एवं नारियों के लिए धर्म ही एक ऐसा तत्त्व है जो उजित आदशों को उपस्थित करता है।

लिंकन महोदय द्वारा उपस्थित लोक नीति की परिमाधा में तीसरा सूत्र है 'लोक (जनता या प्रजा या देश-वासियों) के लिए, '(शासन), जिसका अर्थ है शासन सभी लोगों की मलाई पर घ्यान दे, न कि किसी विशिष्ट वर्ग या सम्प्रदाय का ही घ्यान रखे। आधुनिक लोकनीति पार्टियों अर्थात् दलों पर निर्मर रहती है और उसे बहुमत के निर्णयों के अनुसार कार्यशील होना पड़ता है। ऐसा बहुधा होता है कि कई दलों की उपस्थिति के कारण किसी एक दल को सब दलों को मिला कर उनसे अधिक मत नहीं प्राप्त हो पाते। ऐसा हो सकता है कि एक दल को दिये गये मतों का ४०% मिले और अन्य दलों के (जो विचारधाराओं में एक-दूसरे से मिन्न हैं) क्रम से २५%, २०% एवं १५% मिले। ऐसी स्थिति में ४०% मत पाने वाला दल राज्य करता है, किन्तु उसे जनता का

बहुमत नहीं प्राप्त रहता है। दलीय पद्धति से सामान्यतः शक्ति के लिए संघर्ष उठ लड़ा होता है और जनता का नैतिक स्तर गिर जाता है, विशेषतः उस देश में जहाँ जनता का केवल दे माग (पुरुष एवं स्त्री दोनों) केवल, अपनी क्षेत्रीय माषा में लिख-पढ़ सकता है। प्रस्तुत लेखक ऐसा नहीं मानता कि निरक्षरता का अर्थ बुद्धि का अभाव है। किन्तु जब तक व्यक्ति स्वयं नहीं पढ़ पाता और अपने पढ़े हुए पर सोच-विचार नहीं कर पाता, वह कदाचित् ही उस विषय के पक्ष या विपक्ष में अच्छी प्रकार से निर्णय ले सके, जो मतदाताओं के समक्ष योजना या किसी नीति के रूप में उपस्थित किया जाता है। कानून अंग्रेजी में लिखे जाते हैं। लोक-समा में अधिकांश वक्ता अंग्रेजी में माषण करते हैं (केवल थोड़े-से लोग हिन्दी में बोलते हैं) और जटिल कानून यों ही बहुमत से, या जैसा अवसर रहा, सर्वसम्मित से पारित हो जाते हैं। जो देश अत्यन्त कम शासित होता है वह अत्युत्तम रूप से शासित होता है। लोक-सभा में कानूनों की बाढ़ देखने में आती है। सन् १६४० से १६४६ के बीच-केवल सात वर्षों में ४५० कानून लोक-समा में पारित हुए । इनमें से कुछ कानून हिन्दुओं को उनके कौटुम्बिक सम्बन्धों एवं अन्य स्वरूपों में मार्मिक रूप से प्रमावित करते हैं। कुछ उदाहरण यहाँ दिये जा रहे हैं। हिन्दू पुत्रीकरण (दत्तक) कानून तो प्राचीन हिन्दू सिद्धान्तों से बहुत आगे चला गया। प्राचीन काल में दो सिद्धान्त थे, यथा-आध्यात्मिक कल्याण एवं हित के लिए केवल लड़कां ही अपनाया जाता है, जो अवस्था एवं अन्य बातों में पुत्र के समान हो। स्त्रियाँ गोद नहीं ली जा सकती थीं, केवल विघवा अपने पति के आघ्यात्मिक लाम के लिए किसी को गोद ले सकती थी। ये सिद्धान्त अब हवा में उड़ा दिये गये हैं। एक बात उल्लेखनीय है। हिन्दू व्यवहार (कानून) को प्रमावित करने वाले कुछ कानुनों द्वारा लोकाचारों को घता बता दिया गया है, देखिए, हिन्दू विवाह कानुन (१६५५ का २५ वाँ कानुन, विमाग ४), हिन्दू उत्तराधिकार कानून (१६५६ का ३० वाँ कानून, विमाग ४ का १)। १६५६ के ७८ वें कानून हिन्दू पुत्रीकरण एवं मरण (पालन-पोषण) कानून द्वारा व्यवस्था दी गयी है कि गोद लिया जाने वाला व्यक्ति १५ वर्ष से अधिक का नहीं होना चाहिए और गोद लिये जाने वाले व्यक्ति एवं गोद लेने वाली स्त्री तथा गोद ली जाने वाली लड़की एवं गोद लेने वाले पूरुष में २१ वर्षों का अन्तर होना चाहिए। इस विषय में देखिए विमाग १०, विषय ४ तथा विमाग ११, विषय ४। किन्तु विमाग १० में ऐसी व्यवस्था है कि लोकाचार के विरुद्ध ऐसा नहीं होना चाहिए। यह आश्चर्य है और समझ में नहीं आता कि इस मामले में लोकाचार को क्यों मान्यता दे दी गयी है जब कि अन्य विषयों (मामलों) में लोकाचारों पर कोई घ्यान नहीं दिया गया है। सन् १६४४ के २५ वें कानून (हिन्दू विवाह कानून) ने बड़े-बड़े परिवर्तन कर दिये हैं, जिनके विषय में अधिकांश हिन्दू कुछ भी नहीं जानते। इस कानून के पूर्व एक हिन्दू सिद्धान्ततः (किन्तु व्यवहारतः बहुत कम) दो या अधिक नारियों से विवाह कर सकता था और अनुलोम विवाह (एक उच्च वर्ण के पुरुष का किसी हीन वर्ण की नारी से विवाह) कुछ उच्च न्यायालयों द्वारा (यथा—इलाहाबाद एवं मद्रास) अवैध माना जाता था। किन्तु अब १६५५ के कानून द्वारा विवाह एक पत्नीत्व का द्योतक हो गया (अब एक पुरुष एक से अधिक स्त्री के साथ विवाह नहीं कर सकता) और किसी जाति का व्यक्ति किसी भी जाति की नारी से विवाह कर सकता है तथा हिन्दू, सिख, बौद्ध या जैन वर्मों के व्यक्तियों के विवाह अब वैघ मान लिये जाते हैं। जिन दिनों यह कान्न बन रहा था, कुछ लोगों ने एक स्त्री विवाह कानून द्वारा मुसलमानों (जो कुरान के अनुसार एक साथ चार नारियों को पत्नी के रूप में रख सकते हैं) को भी बाँधना चाहा, किन्तु उनकी बात इससे काट दी गयी कि ऐसा करने से मुसलमान नाराज हो सकते हैं। अन्य व्यवस्थाएँ, यथा विवाह के विषय में बौद्ध, जैन एवं सिख हिन्दू हैं, जहाँ एक ओर सब को एक साथ ले जाने वाली हैं, बहीं वे अपढ़ लोगों के मन में द्विघा उत्पन्न करने वाली हैं और अन्ततोगत्वा उनसे हिन्दू-समाज में छिन्न-मिन्नता उत्पन्न हो जाने की सम्मावना है। कट्टर लोग (अर्थात् रूढ़िवादी) इस प्रकार के मिश्र विवाहों को घृणा की दृष्टि से

देखते हैं। यह सम्मव है कि रूढ़िवादी लोग अबोध लोगों के साथ मिलकर इस नयी व्यवस्था को उखाड़ फेंकें। किन्तु यह तमी सम्भव हो सकता है जबकि गांधी-युग के उज्जवल व्यक्तित्व घीरे-घीरे कम हो जायेंगे।

हिन्दू-समाज की महत्त्वपूर्ण विशेषताओं में एक है संयुक्त परिवार का प्रचलन जो सहस्रों वर्षों से चला आ रहा है। यह प्रचलन मिताक्षरा कोटि का है जो बंगाल (जहाँ दायभाग का प्रचलन है) को छोड़कर सारे मारत में पाया जाता है। संयुक्त परिवार प्रणाली की विशेषता यह है कि परिवार (कुटुम्ब) के सभी सदस्य समांशी (रिक्था-विकारी) होते हैं, अर्थात् यदि कुटुम्ब का कोई सदस्य मर जाता है तो उसका घन सभी सदस्यों, जिनमें उसका प्रत भी सम्मिलित है (यदि कोई हो तो) को प्राप्त हो जाता है, स्त्रियों को कुटुम्ब की सम्पत्ति में कोई अधिकार नहीं होता, उन्हें केवल विवाह के व्यय एवं मरण-पोषण का अधिकार प्राप्त होता है, संयुक्त परिवार का कोई मी व्यक्ति इच्छापत्र (यहाँ तक कि पिता भी नहीं) या बिक्री या बन्धक द्वारा संयुक्त सम्पत्ति हस्तान्तरित नहीं कर सकता, केवल कूटुम्ब की परम्परा के अनुसार कुछ आवश्यकताओं के लिए कुछ छूट मिल सकती है। बाह्य आक्रमणों एवं कुशासनों के रहते हुए भी कई शतियों तक संयुक्त परिवार पद्धति एवं जाति प्रथा ने ही हिन्दू समाज को विच्छित्र होने से बचा रखा था। हिन्दू उत्तराधिकार कानून (सन् १९५६ का ३०वाँ) ने मिताक्षरा संयुक्त परिवार में दो अति-कमणकारी परिवर्तन कर दिये हैं। कानून के ३०वें विमाग की व्याख्या ने यह व्यवस्था दी है कि कोई भी पुरुष सदस्य अपने इच्छापत्र द्वारा रिक्थाधिकार को समाप्त कर सकता है। यह एक बहुत बड़ा परिवर्तन है। दूसरा परि-वर्तन विमाग ६ में संक्षेपतः इस प्रकार है। यदि मिताक्षरा पद्धति वाला कोई समांशी इस कानुन के लागू हो जाने के उपरान्त मर जाता है और उसको कोई पुत्र नहीं है, केवल एक पुत्री है या किसी मृत पुत्र की पुत्री है या किसी मृत पूत्री की पुत्री है तो उसकी सम्पत्ति किसी अन्य समांशी (या रिक्थाधिकारी) को नहीं प्राप्त होगी, प्रत्युत उपर्युक्त बंशजों को होगी और उनको वही अंश प्राप्त होगा जो विमाजन होने पर उस व्यक्ति को मरने के पूर्व मिलता। इस कानून के पूर्व उपर्युक्त उल्लिखित व्यवितयों को यदि व्यवित पुत्रहीन मर जाता तो कोई अंश न प्राप्त होता। इन दो परिवर्तनों के फलस्वरूप मिताक्षरा पद्धति केवल खोखली रह गयी है। जब यह कानून पारित हो रहा या तो कुछ लोगों ने वक्तव्य दिया कि मिताक्षरा पद्धति को सर्वथा समाप्त कर देना चाहिए, किन्तु वैसा नहीं किया गया। प्राचीन हिन्दू कानून में इस प्रकार के परिवर्तनों से स्त्रियों के प्रति उदारता का प्रदर्शन किया गया है। किन्तु कुछ विषयों में, ऐसा लगता है, मानो विघायकों ने बदला (प्रतिहिंसा) लिया है। स्थानामाव से केवल एक उदाहरण उपस्थित किया जा रहा है। हिन्दू उत्तराधिकार कानून के विमाग ८ एवं उत्तराधिकारियों के परिशिष्ट वर्गं १ एवं २ के अन्तर्गत यदि कोई सम्पत्तिवान् व्यक्ति केवल माता एवं पिता को छोड़ कर मर जाता है (अर्थात् यदि उसके पुत्र न हों, न पत्नी हो और न कोई अन्य व्यक्ति हों) तो माता को उसकी (पुत्र की) सारी सम्पत्ति मिल जाती है और पिता को कुछ भी नहीं, क्योंकि माता वर्ग १ के अन्तर्गत रखी गयी है और पिता वर्ग २ के अन्तर्गत और विमाग ८वें (क एवं ख) में नियम ऐसा है कि वर्ग २ के उत्तराधिकारी तमी अधिकार पाते हैं जब वर्ग १ में कोई शेष न हो। याज्ञ० (२।१३४) के अनुसार पुत्रहीन व्यक्ति के मर जाने पर कम से विधवा, तब पुत्री, उसके उपरान्त पुत्री का पुत्र (या जितने पुत्र हों समी), उसके उपरान्त पितरों (माता एवं पिता दोनों, द्विवचन का प्रयोग हुआ है) उत्तराधिकार प्राप्त करते हैं। कुछ टीकाकारों के मतानुसार माता को पिता की अपेक्षा वरीयता दी जानी चाहिए, किन्तु कुछ लोग पिता को वरीयता देते हैं और कुछ लोग दोनों को समान रूप से उत्तराधिकारी घोषित करते हैं। राज्यसमा (कौंसिल आव स्टेट्स) में पिता को माता के साथ ही वर्ग १ में रखा गया । किन्तु लोक-समा में माता को वर्ग १ में तथा पिता को वर्ग २ में रखा गया। संविधान की घारा १५ में लिंग, धर्म एवं जाति आदि के आबार पर भेद करना निषिद्ध माना गया है। माता एवं पिता में जो अन्तर यहाँ प्रकट है, वह लिंग-

मेद ही तो है! सम्मवतः विघायक लोगों ने इस प्रकार के अन्तर द्वारा शतियों से चले आये हुए स्त्री-सम्बन्धी अन्याय की क्षतिपूर्ति करनी चाही है। सन् १६५६ का हिन्दू उत्तराधिकार कानून मुस्लिम कानून से भी आगे बढ़ गया है, क्योंकि इसने परिशिष्ट वर्ग १ में १२ प्रकार के व्यक्तियों को रखा है जो एक-साथ ही उत्तराधिकार प्राप्त करते हैं। कुछ उदाहरण ऐसे हैं जहाँ मृत व्यक्ति की सम्पदा को पाने वाले वर्ग १ के व्यक्ति २० या इससे भी अधिक होते हैं, यथा मृत के १ पुत्र, १ कन्याएँ तथा पहले से मृत पुत्रों एवं पुत्रियों की संतानें। सम्मवतः संसार में कोई अन्य देश ऐसा नहीं है, जहाँ किसी के मरने पर इतने व्यक्ति एक साथ ही उत्तराधिकारी हो उठें। इसका परिणाम यह होगा कि सम्पत्ति के बहुत से टुकड़े हो जायेंगे और लगातार झगड़े एवं मुकहमे में लगे रहेंगे। इससे दिखता का विमाजन (बँटवारा) होता जाय गा। सन् १६४६ के पूर्व हिन्दू कानून के अन्तर्गत स्त्रियों को पुरुषों से उत्तराधिकार के रूप में सामान्यतः एक सीमित सम्पत्ति (अर्थात् केवल जीवन मर के लिए) प्राप्त होती थी। उदाहरणायं, यदि कोई व्यक्ति अपनी पत्नी एवं एक माई या मतीजें (माई के पुत्र) को छोड़कर मर जाये (और उसका कोई पुत्र न हो) तो उसकी सम्पत्ति उसकी पत्नी को जीवन-काल के लिए मिल जाती थी और उसकी मृत्यु के उपरान्त सम्पत्ति मृत व्यक्ति के माई (यदि जीवित हो तो) को या उसके पुत्रों आदि को मिल जाती थी। किन्तु अब (सन् १६५६ के उपरान्त) विघवा को उस सम्पत्ति पर पूर्ण अधिकार प्राप्त हो गया है अर्थात् अब वह उसे बेच सकती है, उसका दान कर सकती है या उसके लिए इच्छा-पत्र बना सकती है। देखिए १६५६ के हिन्दू उत्तराधिकार कानून का विमाग १४। इतना ही नहीं, यह विमाग उन विघवाओं को जो १६५६ के पूर्व सीमित रूप में उत्तराधिकारिणी हुई थीं गतकाल-सापेक्ष पूर्ण अधिकार देता है। इसे यों समझिए, मान लीजिए कोई व्यक्ति सन् १६५० में मर गया और उसके पीछे उसकी विषवा एवं माई बचे हैं। ऐसी स्थिति में विषवा को सीमित रूप से उत्तराधिकार प्राप्त होगा अर्थात् वह अपने पति की सम्पत्ति को न तो बेच सकती है और न किसी को दे सकती है, और यदि वह १६५६ के पूर्व मर गयी होती तो उसके मृत पति के माई को उत्तराधिकार प्राप्त हो जाता। किन्तु मान लीजिए जब १६५६ का कानून पारित हुआ वह जीवित है और मृत पति की सम्पति पर उसका अधिकार प्राप्त है। कानून के पारित हो जाने पर उसका अधिकार अचानक विस्तृत हो जाता है। अब वह उस सम्पत्ति को किसी को दे सकती है या इच्छा-पत्र द्वारा अपने माई को ही दे सकती है या उसे सर्वथा विन्तित कर सकती है। स्त्रियों का यह स्थानाधिकार प्रति-हिंसा की मावना से ओत-प्रोत है। अभी सामान्य जनता इस विषय में विशेष नहीं जानती। किन्तु आगे चल-कर मयंकर विवाद खड़े हो सकते हैं। ऐसे लोगों को कुटुम्ब की सम्पत्ति प्राप्त हो सकती है। जिनसे उस कुटुम्ब के लोग मारी लड़ाई ठान सकते हैं, क्योंकि कुटुम्ब की सम्पत्ति के प्रति सदस्यों का स्वामाविक मोह होता है और जब मृत व्यक्ति की विषवा नये कानून के अनुसार अपने पति की सम्पत्ति को कुटुम्ब में ही किसी सदस्य को न देकर किसी बाहरी व्यक्ति को बेच देती है, या दान दे देती है या उसे इच्छा-पत्र दे देती है तो कुटुम्ब के सदस्यों को बहुत बुरा लग सकता है और पाठक कल्पना कर सकते हैं कि किस प्रकार के मूमि-युद्ध जन्म ले सकते हैं। सन् १६५४ से लेकर सन् १६५६ तक जितने कानून पारित हुए हैं और जनसे जो बातें समाज में आयीं, यथा- एकस्त्री-विवाह को मान्यता प्राप्त हुई, अनेक पत्नीनता दिष्टत मानी गयी, लड़िक्यों एवं लड़कों के लिए विवाह करने की अवस्था कम से १५ एवं १८ मानी गयी, पुरुषों एवं पत्नियों, दोनों को समान नियमों के आधार पर विवाहोच्छेद (तलाक) का अधिकार दिया गया, पुत्री एव उसकी संतानों को उत्तराधिकार का पूर्ण अधिकार दिया गया, पति या विषवा दोनों को, मृत व्यक्ति द्वारा पहले से ही पुत्रीकरण न कर लेने पर मी, पुत्र या पुत्री को गोद लेने का अधिकार दे दिया गया-उनसे स्त्रियों की स्थिति में बड़े-बड़े परिवर्त्तन हो गये हैं और ये परिवर्त्तन स्वतन्त्रता-प्राप्ति के उपरान्त सभी कानून सम्बन्धी परिवर्तनों की अपेक्षा अधिक प्रमावशाली बन गये हैं।

कुछ राज्यों ने मूमि का सीमा-निर्घारण किया है। सूखी (बिना सिंचाई की) या सिंचाई वाली मूमि के आधार पर व्यक्ति को कितपय एकड़ से अधिक मूमि रखने का अधिकार नहीं दिया गया है। अभी यह स्थिति संभी राज्यों में नहीं स्थापित की जा सकी है। किन्तु इस प्रकार के कानून को लोग पक्षपातपूर्ण ठहराते हैं, क्योंकि सामान्य जनता की दृष्टि में मूमि-सम्बन्धी सीमा-निर्घारण तो स्थापित कर दिया गया है, किन्तु बड़े-बड़े उद्योगपितयों की अन्य प्रकार की सम्पत्तियों का सीमा-निर्घारण अभी नहीं किया गया है, जो सचमुच अन्यायपूर्ण एवं पक्षपातपूर्ण है। तर्क यह दिया जाता है कि बड़े-बड़े, सेठ-साहूकारों आदि को आय-कर तथा अन्य कर देने पड़ते हैं, किन्तु कृषि करने वाले कहते हैं कि वे भी कर देते हैं और महँगी से सामानों के मूल्य बहुत ऊँचे उठ गये हैं।

हमारे संविधान की घारा ४७ में ऐसी व्यवस्था की गयी है कि राज्य लोगों को पौष्टिक पदार्थ की उपलब्धि कराये, लोगों के सामान्य जीवन-स्तर को ऊपर उठाये, लोगों का स्वास्थ्य सुधारे और ऐसे पदार्थों. द्रव्यों एवं वस्तुओं का प्रयोग निषिद्ध करें जो स्वास्थ्य के लिए हानिकर हैं। कुछ राज्यों ने मादक द्रव्यों एवं पदार्थों के सेवन के विरोध में कानून नहीं बनाये और न कोई योजनाएँ ही उपस्थित कीं, क्योंकि ऐसा करने से राज्य की आय पर दो प्रकार से प्रभाव पड़ता था, यथा- मादक वस्तुओं पर लगाये गये कर की हानि तया लोगों को मादक द्रव्यों के निर्माण से रोकने के लिए एक लम्बे कर्मचारी-दल की स्थापना का व्यय । घारा ४५ के अनसार चौदह वर्षों तक नि:शुल्क एवं अनिवार्य शिक्षा की व्यवस्था तो नहीं की गयी, किन्तु कछ राज्यों में बारा ४७ को पूर्णरूपेण कार्यान्वित करने का प्रयास किया गया । सारे मारत में मद्य निषेध का कानन नहीं अपनाया गया। कहीं एक पाप अपराध है तो वही दूसरे राज्य में पालित व्यवस्था है! एक नगर में लोग नशे में झूम रहे हैं तो दूसरे स्थान में लोगों के हाथों में हथकड़ी है। सम्भवतः निषेधाज्ञा निका-लने वाले मानव-मनोविज्ञान की एक प्रमुख बात मूल जाते हैं। जब किसी वस्तु का निषेध किया जाता है और वह बहुत कम मात्रा में प्राप्त होने लगती है तो लोग कानून तोड़ कर उसे प्राप्त करना चाहते हैं। ऐसी स्थिति में अत्यन्त गन्दे स्थानों में बनाये गये मादक द्रव्यों का गुप्त व्यापार चलने लगता है और जानते हुए भी लोग पुलिस को समाचार नहीं देते, क्योंकि उन्हें इसका डर रहता है कि सेवन करने वाले एवं बनाने वाले लोग उनकी हत्या कर देंगे। मादक द्रव्यों के व्यवहार पर निषेध लगाने से भयंकर परि-णाम उपस्थित हुए हैं। घुड़दौड़ एवं दावँबाजी पर प्रतिबन्ध नहीं है, क्योंकि ऐसा करने से धनिक लोग सर-कार से रुष्ट हो जायेंगे। मद्यपान एवं द्यूत वेदकाल से ही अपराध एवं पाप माना जाता रहा है (ऋ० ७। ८६।६))। अतः लोगों में इस प्रकार के दुराचरणों को रोकने के लिए मध्यम मार्ग अपनाना चाहिए और ऋमशः पीने के आचरणों में कमी कां उपदेश करते रहना चाहिए, नहीं तो दमन करने से अत्यन्त मयंकर दुर्गुणों के उत्पन्न हो जाने का मय है। दहेज प्रया के विरोध में सन् १६६१ में एक कानून बना जो वास्तव में, एक प्रकार से क्यर्थ है। जहाँ रुपये के लेन-देन को अपराध माना गया है, वहीं मेंट, अलंकार, वस्त्र आदि को वैध माना गया है। इसका परिणाम सामने है। मेंट और दान के नाम पर सहस्रों रुपये दहेज के रूप में लिये-दिये जा रहे हैं और व्यवस्था ज्यों-की-त्यों बनी पड़ी है। आज (१६६५ में) चार वर्ष हो गये, किन्तु कोई भी मुकद्मा अदालत में नहीं आया।

बहुत ही संक्षेप में संविधान से सम्बन्धित कतिपय बातों पर ऊपर प्रकाश डाला गया है। देश की आर्थिक एवं सामाजिक उन्नति के लिए पञ्चवर्षीय योजनाएँ लागू की गयी हैं। उन्नति एवं विकास के लिए हमने जो लम्बी-लम्बी योजनाएँ बनायी हैं, उनके कार्यान्वयन में विदेशी पूंजी लगायी गयी है। हम पर कतिपय देशों

का भारी ऋण लद चुका है। इन योजनाओं की जाँच हम स्थानामाव से यहाँ नहीं कर सकेंगे। हमारी वर्त-मान लोकनीतिक सरकार लोकनीतिक समाजवाद (डेमॉक्रेटिक सोशलिज्म) की स्थापना में लगी है। कुछ लोग इसकी सफलता में शंका प्रकट करते हैं। कुछ लोग ऐसी विचारधारा प्रकट करते हैं कि बिना सर्वेतन्त्र स्वतन्त्रवाद (टोटैलिटेरियनिज्म) के सच्चा समाजवाद स्थापित नहीं हो सकता। चाहे जो हो, स्थानामाव से इन बातों पर हम यहाँ विचार नहीं उपस्थित करेंगे। हितकारी राज्य (वेलफ्रेयर स्टेट) की कल्पना की गयी है और उसके लिए समाज के समाजवादी ढाँचे का आदर्श सामने रखा गया है। ऐसे समाज की कल्पना की गयी है जिसमें सामाजिक, आर्थिक, राजनीतिक न्याय की व्यवस्था हो और राष्ट्रीय जीवन की सभी संस्थाएँ न्याययुक्त व्यवस्था से प्रथित एवं गठित हों।

हितकारी या कल्याणकारी राज्य सिद्धान्ततः 'सर्वोदय' ( सबका उदय अर्थात् सबकी समृद्धि) का उद्देश्य सम्मुख रखता है । अभी कुछ काल पहले तक प्रजा के प्रति राज्य के प्रमुख कत्तंव्य थे-देश का शासन, देश एवं इसकी समुद्र-सीमाओं की बाह्य आक्रमणों से रक्षा करना, नियम एवं व्यवस्था की रक्षा करना तथा आरम्मिक एवं उच्च शिक्षा की व्यवस्था करना। हमारे संविधान के निर्माताओं एवं नेताओं की अभिकांक्षा रही है हितकारी राज्य की स्थापना करना, अभियोजित आर्थिक व्यवस्था के आधार पर देश में समाजवादी ढाँचे की सामाजिक एवं आर्थिक व्यवस्था उपस्थित करना। आज बहुत-से महत्वपूर्ण व्यवसाय राज्य के लिए सुरक्षित हैं और सरकार ने कतिपय वस्तुओं के निर्माण, उनके मृल्य- निर्घारण आदि पर अपना अधिकार स्थापित कर लिया है। इसने राज्य व्यापार निगम (स्टेट ट्रेडिंग कारपोरेशन) स्थापित कर डाला है। बड़ी-बड़ी योजनाओं को चलाने के लिए राज्य ने बड़े-बड़े कर लगाने की व्यवस्था कर डाली है। इनकम टैक्स (१६२२ का कानून जो पुन: १६६१ में सुघारा गया और जिसमें समय पढ़ने पर बड़े-बड़े परि-वर्तन होते रहते हैं) के अतिरिक्त हमारी लोकनीतिक सरकार ने एक-के-उपरान्त चार कानून पारित कर डाले हैं, यथा-इस्टेट ड्यूटी ऐक्टं (१६५३), वेल्थ टैक्स (१६५७), एक्स्पेण्डीचर टैक्स (१६५७) एवं निफट टैक्स (१६५८)। इन टैक्सों के विवेचन में जाने की आवश्यकता नहीं है। इन टैक्सों के कारण आज की सरकार को 'नयी निरंकुशवादी' सरकार कहा जाता है। हितकारी या कल्याणकारी राज्य के नाम पर हमारे नेताओं द्वारा सम्पूर्ण शक्ति नौकरशाही शासन के रूप में परिणत की आ रही है। स्थानामाव से हम इस विषय पर अधिक नहीं लिखेंगे।

योजनाओं पर अपार सम्पत्ति व्यय की जा रही है, जिसके कारण महँगाई बढ़ती जा रही है और बेकारी की समस्या द्रुत वेग से देश के सिर पर चढ़ी आ रही है। सर डबल्यू बेवरिज महोदय ने अपनी पुस्तक 'पिलर आव सेक्योरिटी' (१६४४) में उन पाँच राक्षसों के नाम लिये हैं जिनसे मानवता को युद्ध करना है, यथा कमी, रोग, अज्ञान, गन्दगी एवं बेकारी। यह अन्तिम ऐसा है जिससे हमें सबसे पहले लड़ना है। हमारे संविधान की धारा ४१ में काम करने, शिक्षा पाने का अधिकार है एवं बेकारी की दशा में, वार्षक्य में, बीमारी में तथा कुछ अन्य बातों में हमें राज्य-सहायता का भी अधिकार प्राप्त है। सबको पूर्ण

६. 'सर्वोदयं' का आदर्श निम्नलिखित विख्यात श्लोक से भिन्न नहीं है: 'सर्वेऽत्र मुसिनः सन्तु सर्वे सन्तु निधा-भयाः । सर्वे भद्राणि पश्यन्तु मा कश्चिव् दुःसमाप्नुयात् ॥ जिसका केर्यं यों हैः 'यहाँ (इस लोक में) सभी तुनी हों, सभी रोगों से मुक्त हों। सभी समृद्धि को देखें (प्राप्त होवें) और कोई दुख न पाये।।

रूप से नौकरी देना सरल नहीं है। राज्य को चाहिए कि वह बेकारी की समस्या का हल उपस्थित करे, वह न केवल साहित्यिक शिक्षा का प्रबन्ध करे, प्रत्युत वह व्यावसायिक एवं प्राविधिक प्रशिक्षण के कार्य को कई गुने वेग से बढ़ाये। इन बातों पर हम यहाँ अधिक नहीं लिख सकेंगे।

अब हम हिन्दू समाज एवं घर्म के सुघार एवं पुनर्व्यवसा पर विचार करेंगे । पुर्तगाली १५वीं शती के अन्त में यहाँ आये और उन्होंने भारत के पश्चिमी तट पर कुछ मूमि प्राप्त कर ली। किन्तु घार्मिक अत्याचार एवं असिहष्णुता के कारण उन्होंने हिन्दू समाजं पर कोई अधिक प्रमाव नहीं डाला। किन्तु अंग्रेजों के साथ बात दूसरी थी, वे तो व्यापार, घन एवं शक्ति के इच्छुक थे। सन् १७६५ से अंग्रेजों का जो प्रमाव जमा और मारत के अधिक मागों पर उनका जो आधिपत्य स्थापित हुआ, उससे मारतीय ऋमशः अंग्रेजी साहित्य एवं आधुनिक विज्ञान के सम्पर्क में आने लगे। आधुनिक काल में सर्वप्रथम सुधारक थे राजा राममोहन राय (१७७२-१८३३), जो बंगाली थे। उन्होंने सन् १८२८ में ब्रह्म-समाज की स्थापना की। मारतीय समाज एवं धर्म में सुधार की व्यवस्था करने वालों में, कुछ विशिष्ट नाम ये हैं-देवेन्द्रनाथ ठाकर (१८१७-१६०५) केशवजन्द्र सेन (१८३८-१८८४), ईश्वरचन्द्र विद्यासागर, दयानन्द सरस्वती (१८२४-१८८३, जिन्होंने सन् १८७७ में आर्य समाज की स्थापना की और केवल वेदों को ही प्रमाण माना), रामकृष्ण परमहंस (१८३४-१८८६) एवं उनके महान् शिष्य स्वामी विवेकानन्द (१८६३-१६०२, जिन्होंने वेदान्त के प्रचार के लिए रामकृष्ण मिशन की स्थापना की और दरिद्रों की सहायता के लिए मिशन द्वारा एक महान बिमयान चलाया), महादेव मोविन्द रानाडे (१८४२-१६०१, जो बम्बई के प्रार्थना-समाज से घनिष्ठ रूप से सम्बन्धित थे), आगरकर, फुले, रवीन्द्रनाथ ठाकुर (१८६१-१६४१), गान्धीजी (१८६६-१६४८), डा० कर्वे (जिन्होंने सन् १६१६ में नारियों का विश्वविद्यालय स्थापित किया)। इस विषय में अधिक जानकारी के लिए देखिए एस॰ नटराजन कृत 'ए सेंचुरी आव सोशल रिफार्म ' (एशिया पब्लिशिंग हाउस, बम्बई), जी॰ एन॰ फर्नुहर कृत 'माडनं रिलिजिएस मुवमेण्ट्स इन इण्डिया' (मैक्मिलन, १६१७), डब्ल्यू॰ टी॰ डी॰ वर्य कृत 'सोसेंज आव इण्डियन ट्रेडिशन' (न्यूयाक १६५८, पू० ६०४-६४६)।

आजकल मारत में विचारों की बाढ़ आ गयी है और माँति-माँति की विचारघाराओं का उद्गार हो रहा है। आज के बहुत-से-देशवासी अपने घमं से प्रेरणा नहीं ग्रहण करते। यह घमं का दोष नहीं है, यह हमारे पूर्ववर्ती लोगों एवं हमारा दोष है कि हमने अपनी संस्कृति एवं घमं के सारतत्त्व को सबके समक्ष प्रकट नहीं किया और अंघविश्वासों एवं ग्रामक अवघारणाओं से उत्पन्न अनावश्यक तत्त्वों को पृथक करके प्रमुख सार-तत्त्वों पर बल नहीं दिया। आज के सामान्य जन प्राचीन रूढ़िगत विश्वासों एवं आधुनिक वैज्ञानिक ज्ञान के बीच पाये जाने वाले विभेदों से व्यामोहित से हो गये हैं। इसका दु:खद परिणाम यह हुआ है कि सदाचार के परम्परागत जीवन-मूल्य विच्छिन्न होते जा रहे हैं और कितपय विचारघाराएँ हमें बाँघती जा रही हैं, पुराने पाश टूट रहे हैं और नये पाशों से हम बँघते जा रहे हैं। आज घामिक एवं आध्यात्मिक बातों पर बहुत-सी स्पष्ट विवेचित घारणाएँ उपस्थित हो गयी हैं। समाज का एक वर्ग अपने को सनातनी कहता है और विश्वास रखता है कि परम्परानुगत सदाचार-संहिता की स्थापना हमारे विचारशील ऋष्यियों-मृनियों द्वारा हुई है और आज के अधकचरी बुद्धि वाले लोगों को किसी प्रकार का परिवर्तन करने का साहस नहीं करना चाहिए। एक अन्य वर्ग (सनातिनयों से सम्बद्ध) ऐसा है, जिसके लोगों ने आज के जीव-विज्ञान एवं उन शास्त्रों का अध्ययन किया जो मनुष्य जाति की उन्नित से सम्बन्धित है। ऐसे लोगों का कथन जीव-विज्ञान एवं उन शास्त्रों का अध्ययन किया जो मनुष्य जाति की उन्नित से सम्बन्धित है। ऐसे लोगों का कथन जीव-विज्ञान एवं उन शास्त्रों का अध्ययन किया जो मनुष्य जाति की उन्नित से सम्बन्धित है। ऐसे लोगों का कथन कीव-विज्ञान एवं उन शास्त्रों का अध्ययन किया जो मनुष्य जाति की उन्नित से सम्बन्धित है। ऐसे लोगों का कथन कीव-विज्ञान एवं उन शास्त्रों का विषया जो मनुष्य जाति की उन्नित सम्बन्धि प्रतिरोद्यात्मक नियमों पर

आघृत हैं, अत्यन्त वैज्ञानिक हैं और उनमें किसी मी प्रकार के परिवर्तन की आवश्यकता नहीं है, प्रत्युत परिवर्तन करने से मयंकर परिणामों की उत्पत्ति हो सकती है। एक अन्य वर्ग मी है, जिसके छोग कहते हैं: 'हमारे साथ क्यों झगड़ा करते हो ? काल स्वयं आवश्यक परिवर्तनों को लायेगा।' कुछ ऐसे कोग मी हैं जो दूसरी सीमा तक जाते हैं और संसार में दैवी या आध्यात्मिक तत्त्वों एवं जीवन-मूल्यों के अस्तित्व को अस्वीकार करते हैं। कुछ लोग वाञ्छित परिवर्तनों के लिए नियमों के निर्माण की आवश्यकता पर बल देते हैं। कुछ लोग कहते हैं कि मारतीय संस्कृति के आवश्यक मूल्यों को नींव के रूप में छे छीजिए और उस पर आज के काल की आवश्यकताओं के अनुसार ढाँचा खड़ा कीजिए। हिन्दू वर्म सदैव विकसता आया है और परम्पराओं में सदैव परिवर्तन होते रहे हैं। देखिए इस विषय में इस खण्ड के अध्याय २६ एवं ३३। जो परिवर्तन होते रहे वे किसी विघायिका-समा द्वारा नहीं होते थे, प्रत्युत उनके पीछे टीकाकारों एवं निवन्स लेखकों के ग्रन्थ एवं वक्तव्य होते थे, जिनके फलस्वरूप मारत के विभिन्न मागों में विधि-विधानों, लोकाचारों, प्रयोगों, घार्मिक एवं आघ्यात्मिक मतों के विविध स्वरूप प्रकट हो गये। अंग्रेजों के आगमन केपूर्व मारत विविध राज्यों में बँटा था और कोई ऐसी विघायिका सत्ता नहीं थी जो सम्पूर्ण देश के लिए एक समान व्यवहार (कानून) स्थापित कर सके। प्राचीन एवं मध्यकालीन घर्मशास्त्र-लेखकों का मत या कि राजा को वर्णों एवं आश्रमों से सम्बन्धित शास्त्रीय विधियों के विरोध में जाने का अधिकार नहीं है। इस विषय में देखिए इस महाग्रन्य का मूल खण्ड ३ (पू० ६८-१०१)। व्यवहारों एवं विश्वासों के विषय में परिवर्तन सदैव होते रहें, किन्तु ये परिवर्तन विद्वान् माध्यकारों द्वारा ही उद्मूत हो पाते थे, क्योंकि वे समाज में बैठ गये परिवर्तनों का उल्लेख कर उन्हें शास्त्रीय रूप दे देते थे। आज स्पष्टतः समाज में तीन वर्ग पाये जाते हैं-(१) सनातनी लोग या ऐसे लोग जो परिवर्तन नहीं चाहते, (२) कट्टर सुवारवादी, यथा मूर्ति-पूजा विरोधी बादि तथा (३) समन्वयवादी, जो प्राचीन एवं नवीन बातों का समावेश चाहते हैं।

अब प्रश्न यह है कि प्राचीन प्रयोगों अथवा आचारों में किनको सुरक्षित (या पालित) करना चाहिए या किनको हटा देना चाहिए तथा किन नये आदशौं एवं जीवन-मूल्यों को अपना लेना चाहिए । जीवन-मूल्यो के विषय में यहाँ पर स्थानामाव से अधिक नहीं कहा जा सकता। मूल्यों (लक्ष्यों) का निर्घारण अधिकांशतः वातावरण जन्य होता है। अभी एक या दो शती पूर्व दासता या जातीय वैषस्य एवं गर्व, फैक्टरियों में छोटी-छोटी अवस्था वाले बच्चों को पसीने से लयपय देखना मानो ईसाई देशों में नैतिक तटस्यता का चोतक था। किन्तु आज उन देशों में कुछ लोग इसे सामान्यतः घृणित एवं अनैतिक मानते हैं। किसी काल में पशु यज्ञों को बड़ी महत्ता प्राप्त थी और उसे परलोक सम्बन्धी महान् लक्ष्य का रूप दिया जाता था। किन्तु उप-निषद्काल में अहिंसा को प्रमुख महत्त्व दिया गया। फिर भी हमारी संस्कृति के कुछ ऐसे विशिष्ट मूल्य हैं, जो तीन सहस्र वर्षों से आज तक चले आये हैं, यथा-इसकी चेतना कि सम्पूर्ण लोक अनन्त, नित्य तस्व (पर्म ब्रह्म) की अभिव्यक्ति है, इन्द्रिय-निग्रह, दान एवं दया । आज का युग लोकनीतिक है और लोकनीति के महत्त्वपूर्ण मूल्य हैं न्याय, स्वतन्त्रता, समानता एवं भातृभाव। किन्तु अमान्यवश उन लोकनायकों में जो आज लोकनीति का जय-घोष करते हैं, बहुत-से ऐसे हैं जो स्वार्थ एवं ईर्घ्या की मुट्ठी में हैं। लाई ऐस्टन ने लिखा है—" सभी प्रकार की सत्ता व्यक्ति को म्रष्ट करती है, पूर्ण एवं अनियंत्रित सत्ता व्यक्ति को पूरी तरह म्रष्ट कर देती है।" कौटिल्य ने दो सहस्र वर्षों से अधिक पहले कहा कि शक्ति मन को मत्त कर देती है। देखिए इस महायन्य का मूल खण्ड ३ (पू० ११४, जहाँ पाद-टिप्पणी १५१ में उद्धरण दिये हुए हैं)।

आज के बहुत-से युवा लोगों में कदाचित् ही ऐसी बात पायी जाती हो जिसके लिए वे उत्सर्ग के साथ प्रयत्न करें, अतः उनके समक्ष कोई भी आदर्श नहीं है। हमें सामान्य जनों पुरुषों एवं नारियों में वामिक मावना का संरक्षण करना ही है और विज्ञान तथा सामान्य ज्ञान के मार्ग में पड़े अन्ध विश्वासों के रोड़ों को कमशः दूर करना है। हमारे प्राचीन धर्म के सिद्धान्त दोषी नहीं हैं, प्रत्युत हमें आधुनिक हिन्दू समाज को फिर से गठित एवं व्यवस्थित करना है, विशेषतः जबिक आज हमारे देश में लोकनीतिक जनतन्त्र स्थापित है। महान् आधिक विषमता के बीच समानता रखने के लिए बहुत वर्षों तक हमारे नेताओं को महान् प्रयास करने हैं, शक्तिशाली दलों एवं सामाजिक सम्प्रदायों से हमें स्वतन्त्रता की रक्षा करनी है, दुर्जनों एवं खलों के नायकों से लोकनीति को बचाना है तथा धनिक लोगों के प्रमुत्व से भी अपने जनतन्त्र की रक्षा करनी है।

हमें अपने देश की विलक्षण एवं दारुण कठिनाइयों से विमुख नहीं होना है,। हमें आँखें खोलकर इस विस्तुत एवं अति विशाल मारत की जानकारी प्राप्त करनी है । आधुनिक मोरत में आठ प्रमुख धर्म हैं (हिन्दू, बौद्ध, जैन, सिख, मुस्लिम, पारसी, ईसाई एवं यहूदियों का धर्म); कुछ ऐसी जातियाँ हैं, जिनके अपने विशिष्ट आदिम आचार हैं; विभिन्न राज्य हैं जो १४ विभिन्न माषाओं पर आधृत हैं, ६ संघीय प्रदेश हैं और लगभग २०० परिगणित बोलियाँ हैं। इनसे पूर्ण प्रादेशिक स्वतन्त्र सत्ता और सांस्कृतिक पृथकत्व की संभावना हो सकती है। भारतवासियों में महान् विषमताएँ भी हैं, एक ओर आदिम जातियाँ एवं ऐसे लोग हैं जो अस्पत्य कहे जाते रहे हैं और दूसरी ओर अति पढे-लिखे लोग हैं और इन दोनों के बीच में अशिक्षित लोगों की वह विशाल संस्था है जो पूरे देश की जन-संस्था की लगमग ७७ प्रतिशत है। बाह्य लोगों द्वारा शतियों तक विजित होने के उपरान्त हमारे देश ने स्वतन्त्रता पायी है। स्पष्ट है, यह सब हमें बड़ी गंमी-रता से सोचने के लिए एवं कार्यरत रहने के लिए उढ़ेलित करता है। हमें हिन्दू घर्म के आधारमूत सिद्धान्त नहीं छोड़ने हैं, किन्तु नयी एवं जटिल दशाओं से संघर्ष करने के लिए हमें उनका नवीनीकरण करना होगा और एक परिवर्तित सामाजिक व्यवस्था का निर्माण करना होगा। प्रत्येक व्यक्ति यही कहता है कि हममें राष्ट्रीय एकतानुभव के लिए मावात्मक एकता की परम आवश्यकता है और इस उद्देश्य की पूर्ति के लिए कुछ लोगों ने निर्देश किया है, जाति-प्रथा को उखाड़ फेंकना। यदि जाति-प्रथा कोई विभाव्य-मान अथवा स्पर्शवेद्य (स्पृश्य या प्रकट) वस्तु हो तो उसे सुकरता एवं शीघ्रता से तोड़ा जा सकता है। किन्तु बात वास्तव में वैसा नहीं है। कानून द्वारा हम इसे नष्ट नहीं कर सकते। लगातार बहुत दिनों के प्रयासों के फलस्वरूप हृदय परिवर्तन से ही यह सम्भव हो सकता है, केवल लम्बी-लम्बी एवं चिकनी-चुपड़ी बातों से कुछ नहीं हिगा।

जाति-प्रया, संयुक्त परिवार पढित एवं उत्तराधिकार एवं रिक्थाधिकार के नियम केवल हिन्दुओं की अपनी विशेषताएँ हैं और वे सामाजिक विषय हैं न कि धार्मिक। हमारे संविधान ने इन सभी को स्पर्श कर लिया है। ये तीनों विषय वास्तव में सामाजिक हैं, यदि ये धार्मिक होते तो संविधान इन्हें छू नहीं सकता था। जैसा कि हमने देख लिया है, संविधान ने अस्पृश्यता का नाश कर दिया, हिन्दू-विवाह-कानून ने कतिपय अवरोधों को दूर कर दिया है, अब विभिन्न जातियों के लोग एक-दूसरे से विवाह कर सकते हैं और अब एक हिन्दू किसी मी हिन्दू (बौढों, जैनों एवं सिखों सहित) से विवाह-सम्बन्ध स्थापित कर सकता है, केवल सिपण्डता एवं निषद पीढ़ियों पर ध्यान देना होता है। जैसा कि हमने ऊपर देख लिया है, हिन्दू

उत्तराधिकार कानून ने संयुक्त परिवार-पद्धति का नाश कर दिया है, यद्यपि स्पष्टतः कानून द्वारा इसका विवटन

आज हमें न केवल जाति-प्रया के विरोध में आक्षेप या वाक्ताण्डव प्रदक्षित करने हैं और सभी मार-तीयों की मावात्मक एकता के लिए प्रयत्न करने हैं, प्रत्युत हमें एक ऐसी आचार-संहिता का निर्माण करना है जो हममें दिन-प्रति-दिन के आचरणों में तद्विषयक सचेतता लाये । हम यहाँ पर आचार-संहिता के विस्तृत विवेचन में नहीं पड़ सकते, क्योंकि, उसके लिए एक पृथक् ग्रन्थ की आवश्यकता पड़ेगी। कुछ आवश्यक प्रत्यक्ष निर्देश एवं प्रस्ताव रखे जा सकते हैं जिनके आघार पर कुछ योग्य लेखक ग्रन्थ उपस्थित कर सकते हैं। हममें विचारों का मन्यन होना चाहिए। यह सम्भव है कि आरम्भ में दारुण एवं महान् कठिनाइयों का सामना करना पड़े, जैसा कि देवों एवं असुरो द्वारा किये गये समुद्र-मन्यन में करना पड़ा या किन्तु समुद्र-म.थन के उपरान्त विष के साथ अमृत मी उत्पन्न होता ही है।

हमें अपनी कठिनाइयों के समाघान में निराशा नहीं प्रदिशत करनी है। निराशा का अर्थ है नाश एवं मृत्यु। शतियों से हमारे देश की जो दशा रही है उससे हमें साहस नहीं छोड़ना है। हमें गत तीन सहस्र वर्षों की अपनी विलक्षण उपलब्धियों पर ध्यान देना है और वर्मशास्त्रों के प्राचीन ऋषियों की निम्नलिखित सम्मतियों को स्मरण रखना है। मनु (४।१२७) में आया है " - "गत असफलताओं के कारण अपने को र्गाहत नहीं करना चाहिए, मृत्युपर्यन्त ममृद्धि की आकांक्षा करनी चाहिए और उसे दुर्लंग नहीं समझना चाहिए।" ऐसा ही याज्ञवल्क्य (१।१५३) ने भी कहा है-'किसी विद्वान ब्राह्मण , सर्प, क्षंत्रिय एवं अपने को गहित नहीं समझना चाहिए। (इन लोगों की अवमानना नहीं करनी चाहिए), मृत्य पर्यन्त समृद्धि (श्री) की आकांक्षा करनी चाहिए और किसी के मर्म को स्पर्श नहीं करना चाहिए (अर्थात् किसी के कर्मों या छिद्रों का उपहास नहीं करना चाहिए।) " हम अपने पूर्व पुरुषों की उपलब्बियों पर गर्व करते हैं। यदि हम अपने देश के उच्च-तम विकास के लिए स्वार्थ की भावना एवं यश की प्राप्ति की इच्छा से रहित होकर वर्षों तक एकता के साथ प्रयत्न करते रहें तो कोई कारण नहीं है कि हमारा देश भी संसार में अन्य देशों से आगे न बढ़ जाये या कम से कम उनके समकक्ष में न आ जाये। ईशोपनिषद् (२, वाज॰ सं॰ ४६०।२) में सामान्य जनों के लिए ऐसा आदेश है—'इस लोक में शास्त्र द्वारा विहित) कमों को करते हुए व्यक्ति को सौ वर्षों तक जीने की आकांक्षा करनी चाहिए।' ऐतरेय ब्राह्मण (३३।३) ने शुन:शेप की गाया में कहा है कि लोगों को सदा कर्तव्य करते रहना चाहिए और इस पर बल दिया है कि जो कर्म नहीं करता है, उसके पास श्री (समृद्धि) नहीं आती है (नानाश्रान्ताय श्रीरास्तीति)। स्वयं ऋग्वेद (४।३३।११) में आया है कि देव लोग उनसे मित्रता नहीं करते जो अपने को कर्म करके थका नहीं डालते (न ऋते श्रान्तस्थ संस्थाय देवाः)।

भारतीय संस्कृति एवं सम्यता का मुख्य उद्देश्य या अन्य देशों एवं लोगों पर सैनिक एवं राजनीतिक शक्ति की प्राप्ति न करना, इसने भारतीयों को आक्रमणात्मक एवं सुरक्षात्मक उद्योगों के प्रति उदासीन रहा और धन की प्राप्ति के लिए विशाल परिमाण में संघों के निर्माण के लिए मी लोगों को उत्साहित नहीं किया। किन्तु आज हमें वास्तविकता से मुख नहीं मोड़ना है। आज विश्व में प्रतिद्वन्द्विता का साम्राज्य है, चतुर्दिक् संघर्ष-ही-संघर्ष दृष्टियोचर

७. नात्मानमवमन्येत पूर्वाभिरसमृद्धिभिः। आ मृत्योः श्रियमविच्छेन्नैनां मन्येत दुर्लमाम्।। मनु० (४।१३७); विप्राहिक्षत्रियात्मानो नावज्ञेयाः कदाचन । आ मृत्योः श्रियमाकांक्षेत्र कंचिन्मर्माण स्पृत्रोत ।। यात्र० (१।१५३) ।

हो रहे हैं। हमें एक और अपनी संस्कृति के अमर सिद्धान्तों को नहीं छोड़ना है, किन्तु यह भी सोचना है कि हमारे देश-वासी सांसारिक सुख की उपलब्धि में प्रतिद्वन्द्विता में पीछे भी न मड़ जायें। हमारे देश में बहुधा कुंछ लोग वहत अल्प अवस्था में ही वैराग्य घारण कर लेते हैं और यह स्थिति आज भी है, उघर पाश्चात्य देशों में अत्यन्त कार्य-शीलता से लोगों ने कुछ शतियों के मीतर अपार सम्पत्ति एकत्र कर डाली है। अतः जब आज हमारे नेता हमारे समाज को नवीन रूप देना चाहते हैं तो उन्हें ऐसे गुणों की उपलब्धि करनी चाहिए, जिनके द्वारा वे स्थितप्रज्ञ (पूर्ण-रूपेण विकसित या आदर्शमय आत्मा) हो जायें (मगवद्गीता २।५५-६८) या मगवान् के व्यक्ति (वही १३।१३-१८) हो जायें। हमारे प्राचीन घम एवं दर्शन के आधार पर ही सामाजिक सुधारों एवं राजनीति के उपदेश होने चाहिए। यदि हमारे देश के अधिक लोग एवं हमारे नेता धर्म एवं आध्यात्मिकता को छोड़ देंगे तो सम्मावना इसकी है कि हम लोग आध्यात्मिक जीवन एवं सामाजिक उत्थान को खो बैठेंगे। इस विषय में यहाँ अधिक कहना सम्भव नहीं है। देखिए, गत अध्याय-३३। अति प्राचीन काल से ही मारत के सभी घर्मों ने (बौद्ध एवं जैन को छोड कर) एक तत्त्व अर्थात् परमात्मा पर तथा आत्मा की अमरता पर विश्वास किया। विज्ञान एवं उसके चमत्कारों के कारण कछ लोग दम्म एवं अहंकार में आ गये हैं और परमात्मा की भावना का उपहास करते हैं। किन्त उन्हें जानना चाहिए कि विज्ञान केवल गौण कारणों पर ही प्रकाश डालता है, वह मनुष्य की अन्तिम परिणति एवं कारण के विषय में मुक ही रहता है। यह जीवन के उद्देश्य पर प्रकाश नहीं डाल सकता और न यह नैतिक मुल्यों के विषय में ही कछ बता सकता है। आज की और आने वाली पीढ़ियों को ऐसे वातावरण में प्रशिक्षित करना है जहाँ आध्यात्मिक जीवन, सत्य-ग्रेम, म्रातमावना, शान्ति-प्रेम एवं दलित के प्रति करुणा एवं सहानमति आदि परम पनीत गणों को सभी लोग प्राप्त करने का उद्योग करें।

मारत के करोड़ों लोगों के लिए थोड़े-से शब्दों में आचरण-संहिता उपस्थित करना अत्यन्त कटिन है। किन्तू उनके लिए जो सीमित ढंग से शिक्षित हैं और व्यस्त जीवन बिताते हैं, उदाहरणस्वरूप कुछ निर्देश दिये जा रहे हैं। अन्य जातियों के स्पर्श से उत्पन्न अपवित्रता तथा कुछ लोगों की छाया से उद्भूत अपुनीतता की भावना का परित्याग होना चाहिए। स्वामी विवेकानन्द ने कोघ में आकर कहा था-- "आज के भारत का घर्म है 'मुझे न स्पर्श करें" (वर्क स, खण्ड ४, पृ० १४२)। प्राचीनता पर आघारित परम्पराओं एवं रूढ़ियों की जाँच तर्क एवं विज्ञान के आघार पर की जानी चाहिए। विश्व के मूल, ग्रहणों के कारण, आदि के बारे में जो पौराणिक गाथाएँ हैं उन्हें आज के वैज्ञानिक ज्ञान के प्रकाश में त्याग देना चाहिए और अब उन्हें आज की श्रीमक बातों से सर्वथा हटा देना चाहिए, अब उन्हें केवल कपोल कल्पित ही मानना चाहिए । बहुत से ऋस्तान (ईसाई)एवं हिन्दू-मुसलमान ऐसा विश्वास करते हैं कि स्वगं ऊपर है और नरक नीचे। किन्तु माध्यकार शबर ने प्रथम शती में ऐसा उद्घोष कर दिया कि स्वर्ग कोई स्वल नहीं है। अत: आज के लोगों के लिए प्राचीन संस्कृत ग्रन्थों में उल्लिखित स्वर्ग एवं नरक से सम्बन्धित धारणाएँ विश्वास की बातें नहीं हो सकतीं। आधुनिक विज्ञान, पाश्चात्य साहित्य एवं विचार-बारा ने मूल्यों, ध्येयों एवं संस्थागत वारणाओं के मुख को मोड़ दिया है। प्राचीन विश्वास टूट रहे हैं और नये घर कर रहे हैं। प्राचीन ढाँचे गिरकर चूर-चूर हो रहे हैं और नये आदर्श खड़े होते जा रहे हैं। किन्तु हो चाहे जो, हमें समाज को इस प्रकार नियमित करना है कि कुटुम्ब एक सामाजिक इकाई के रूप में अवस्थित रहे, प्रत्येक बच्चे को, वह चाहे जिस वर्ग या जाति का हो, शिक्षा के क्षेत्र में समान अवसर प्राप्त हो, मनुष्य का आह्निक कर्म दैवी कर्म एवं पूजा की संज्ञा पाये तथा वन-सम्बन्धी विषमताएँ दूर हो जायें।

स्वामी विवेकानन्द ने बहुत पहले कहा है—'अबोध भारतीय, दरिद्व एवं हीन भारतीय, ब्राह्मण भारतीय, नीच जाति का भारतीय मेरा भाई है।' "दुहराओ एवं रात-दिन प्रार्थना करौ—'हे गौरीश, मुझे मनुष्य बना दो," ( डब्ल्यू॰ टो॰ डी॰ बारी द्वारा 'सोर्सेज बाव इण्डियन ट्रेडिशन' में उद्घृत, न्यू यार्क, १९५८, पू॰ ६५९)। देखिए अथर्ववेद ( १२।१।४५) जहाँ सभी मनुष्यों के, जिनकी माता पृथिवी है, सार्वभीम भ्रातृत्व के विषय में उदित है।

घमंशास्त्र के इतिहास के अन्तिम खण्ड की परिसमाप्ति कठोपनिपद् एवं रवीन्द्रनाय ठाकुर की गीताञ्चिक के उद्धरण से की जा रही हैं—.

उत्तिष्ठति जाग्रत प्राप्य वराश्चिवोधक । सुरस्य वारा निशिता हुरस्या हुर्गपयस्तास्वयो वहन्ति ॥ (३।१४)

"उठो, जागो तथा श्रेष्ठ (गुरुओं) को प्राप्त कर (सत्य को) समझो; छुरे की तीक्षण घार को पार करना कठिन है; इसी प्रकार विज्ञजन कहते हैं कि (आत्मानुभूति का) मार्ग बड़ा कठिन है।"

जहाँ मन निर्भय हो और सिर उँचा हो;

जहाँ ज्ञान स्वतन्त्र है;

जहाँ विश्व संकीणं घरेलू दीवारों से विभिन्न टुकड़ों में न बँट गया हो;

जहाँ शब्द सत्य की गहराई से प्रस्फुटित होते हैं;

जहां श्रान्तिहीन प्रयास अपने बाहुओं को पूर्णता की ओर बढ़ाते हैं;

जहाँ तक की निर्मल घारा मृत आचरण की निर्जन महभूमि की बालुका में अपना पय भूल न गयी हो;

जहाँ पर तुम्हारे द्वारा मन सतत विशाल होते हुए विचार एवं कमं की ओर ले जाया जाता ई —

उसी स्वतन्त्रता के स्वर्ग में, हे पिता, मेंरा देश जगे !

A DECEMBER OF THE PERSON OF TH Committee to the second of the THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY. The same of the sa the same of the sa THE STREET STREET The state of the s

## धर्मशास्त्र का इतिहास, भाग-५

[ अनुक्रमणिका ]

(पृष्ठ १ से ४३३ तक)

अंगगुणविरोधन्याय २११ अंगांगिन्याय २११ अकामयमान ३५४ अनायी १०, ११ अग्नि १०, १२२, ३२५, २६, ५१, ५६ अग्निचयन ३८ अनिपुराण १६, ५५, ७२, १७९ अग्निहोत्रन्याय २११ अग्न्याधान १८७ अच्युतराय मोदक ४६, ३८५ अजन्ता ४१२ अजयदेव ३५ अणिमा ५९ अतिदेश २०२ अथर्ववेद १, ३, ४, ५, ६, ६१, ८८, १२४, ८०, २३०, ४७, ३०५, १८, २२, २७ अदिति ३१८ अद्भयवज्र ७८ अद्वयवज्र संग्रह १५, ७८ अद्वयसिद्धि ३१ अद्वैत वेदान्त २३०,५८ अधिकार १०९ अधिकारन्याय २११ अधिकार भेद ४०८ अध्वर्यु २०६ अनंगवज्र १५, २९, ४९, ५५ अनन्त देव २५२ अनाहत २४ अनाहता ९ अनिरुद्ध २२५, ४११

अनुताप ३८१ अनुबन्ध्य १९७ अनुमान प्रमाण २६२ अनुवांशिकता ३८६ अनुवाद्य १७६ अनुशासन पर्व ३६८, ४०२ अनुषंग १८९, ९० अनुषंगन्याय '२११ अनुषंगपाद ३४२ अन्तरिक्ष ३२१, ३२५ अन्तर्याग ७६ अन्धपरम्परान्याय २११ अन्विताभिधानवादी १८५ अपच्छेदन्याय २१२ अपरार्क ३६, ४८, ६५, १३७, ५९, ८१, २४४, ८९, ३८१, ८३ अपरिग्रह २७० अपवर्ग २९९, ३३७, ३८ अपूर्व १२३, १५३ अप्पय दीक्षित ९१, ११५, १२८ अबीज २८६ अभयंकर गुप्त १५, ७३ अभिचार ४, ६, ३९, ६० अभिघारण २०५ अभिनवगुप्त १५, ७९ अभिनिवेश २६७, ६८ अभिमर्शनन्याय २१२ अभिलाषा चिन्तामणि ४१२ अभिहितान्वयवादी १८५ अध्यास १९०, २६३

अध्यासाधिकरण २१२ अध्यच्चय २०४, ५ अप्युदय २९९ अध्यदितेष्टिन्याय २१२ अमरकण्ठ ३५ अमरकोष १, २७१, ३३७ अमृत ब्रहम ३६५ अमृत ३३७, ३८ अमोघवज्र ८ अम्बिका १२ अरविन्द घोष २९९, ३००, १, २ अरुणाधिकरण २१२ अरुणान्याय २१२ अर्जन १७३, २९९ अर्थ ११९, ३३४, ३५, ९५ अर्थक्रम १३७, १९५ अर्थवाद ५०, १०९, ४१, ४३, ७४, ९५, ३८६ अर्बेरी २८१ अर्घकुक्कुटीपाक २१२ अर्घजरतीय २१२ अर्घवेशस २१२ अर्घिनः २०६ 'अर्ली सांख्य' (जानसन कृत) अल्फ्रेड नवरफ ४१२ अल्बेरूनी ३९३ अवगुण्ठनी ६८ अविद्या २६८, ३२७ अविरविक न्याय २५४ अवेष्टि २०७ अवेष्ट्रयधिकरणन्याय २१२ अव्यविकन्याय २५४ अशोक (सम्राट्) ३१३, ८७ अश्वकर्णन्याय २१२ अश्वघोष २४३, ५३ अश्वमेघ ३७९ अञ्चाभिधानीन्याय २१२ अश्विनीकुमार १०

अष्टका ४०५ अष्टगुणी २६९ असम्प्रज्ञात समाधि २६३, २९१ अस २७९, ८० असतप ५ अस्तेय २७० अस्मिता २६८ अहिंसा २७०, ४०७, ८ अहिर्बुघ्न्यसंहिता ५७, ७४, ७५, २५० अब्रि १५३, ४११ अविस्मति २६९, ३६९, ४०८ आ 'आउटलाइन्स ऑव इण्डियन फिलॉसफी' आकाश ३२८, ४१ आकाशमुष्टिहननन्याय २१२ आगन्तुनामन्ते निवेश: २१३ आगम प्रमाण २६२ आगमिक ग्रन्थ २५ आगरकर ४२८ 'आजाद मेमोरियल लेक्चर्स' ४१८ आत्मा ११९, २५७, ३६५, ३६९ आत्यन्तिक ३२९ आदित्य १०, ३२५, २६, ७३ आधार चक्र २३, २४ आनर्त्यमकारणम् २१३ आनन्द के॰ कुमारस्वामी ४१२ आनन्द तीर्थ १२८ आनन्द बोघ ६१ आनन्द शक्ति ३८४ 'ऑन बज्रयान और मन्त्रयान' ३३ आपस्तम्ब ७१. ८९ आपस्तम्ब गृह्यसूत्र ५, १५६ आपस्तम्ब धर्मसूत्र ५९, ८९, १३६, ३८, ५१, ५२, ५८, ७२, २४९, ३६१, ८१ आपस्तम्ब श्रीतसूत्र २, ६, १८०, ३०५, ४३३ आमिक्षा 888 आम्नाय 88

आयु २७९, ८० आर॰ जी॰ भण्डारकर ३७२, ७६ आर० डी० रानाडे (प्रो०) ३५३ आर॰ सी॰ ओमन २७४ आरादुपकारक १५३, ५४ आवींबाल्ड राबर्टसन ३०९, ३८८ 'आर्ट ऑव इण्डियन एशिया' ४४ 'आर्ट ऑव पल्लवाज' ४१२ आर्त्यधिकरणन्याय २१३ आर्थर एवालोन १, १४, १५, ३८, ४२, ७२, ७८, ९३ आर्यभट्ट ३०९ आर्यभटीयम् ३०९ आर्यमञ्जुश्रीमूलकल्प १५, ६९, ७८ आर्हत ९ २६६, २६८ आवागमन सिद्धान्त आवाप २०७ आवाहनी ६७ आश्मरथ्य ९९ आश्वमेधिकापर्व २५६, ८८, ३४०, ६८ आश्वलायन गृहयसूत्र ९३ आश्रमधर्म ४०० आश्रयिकर्माणि १५३ आसन ३०. २७३. २७७ आस्तिक्यवाद ३२७ आहिक प्रकाश ७१ आत्रेय ९७, ९९, २५३

इंग्डा स्वातन्त्र्यवाद ३७१ 'इंज गॉंड एविडेण्ट' ३३० इंडगर्टन (प्रो०) ३८८ इंडा ५१ 'इंण्टरप्रेटेशन आव स्टैच्यूट्स' १७५ इंण्टीग्रल फिलॉसॉफी आव अरविन्द ३०२ इंण्टीग्रल फिलॉसॉफी आव अरविन्द ३०२ इंण्ट्रीडक्शन आव दि अल्फाबेट इन तिब्बत ८ इंण्डिक ३८८, ८९ इंण्डियन आकीटिक्चर ४१२ इंण्डियन इंफ्लुएन्सेज इन बालीनीज आर्ट ४१३

इण्डियन एण्टीक्वेरी ७० इण्डियन थॉट एण्ड इट्स डेवलपमेण्ट्स ४०८ इण्डियन थीम्स ३९ इण्डियन फिलॉसॉफी ११६, २५१, ५२, ३२० इण्डियन स्कल्पचर ४१२ इण्डियन स्कल्पचर एण्ड पेण्टिंग ४१२ इण्डिया एण्ड चाइना ८ इण्डिया: दुडे एण्ड दुमारो ४१८ इण्डोतिब्बेतिका ७३ इत्सिंग ६ इन्द्र ४, १०, ११८, १९, २०७, ३२५, ९३ इन्द्रभृति १५. २९ इन्साइक्लोपीडिया आव रेलिजिन एण्ड एथिक्स ८ इम्पीरियल हिस्ट्री आव इण्डिया ७८ इम्मॉर्टल इण्डिया ४१२ इलावत ३४४ ई० ए० वेमने ७, ८ ई० जे० थामस ५६ र्ड० बी० हैवेल ४१२ ईशान शिवगुरुदेवपद्धति ७८ डीशत्व ५९ ईशोपनिषद ४३१

उ उच्चाटन ३१
उज्जायी २९५
उङ्डियान् ३, ७
उत्तरायण मार्ग ३६१
उत्पत्तिविधि १३५
उद्गाता २०६
उद्गीथ विद्या ३७६
उद्गिथ विद्या ३७६
उद्गिक आरुणि ३२७

ईरवर १८, १२१, २३५, ३१७, ३२७

ईश्वरकृष्ण २२६, २७, ४१, ४२

ईरवर प्रणिघान २६६, ६७, ७१

**ई**श्वरचन्द्र विद्यासागर ४२८

उद्भिद १४६ उद्भिद्धिकरण २१३ उद्यास्यन ४०६ उद्योग पर्व ४०२ उपयोगितावाद ३११ उपवर्ष ११४ उपसंहारन्याय २१३ उमेश मिश्र (डॉ.) ११६ उम्बेक ११३, ११४ उर्वशी ११८ उशना २ उशीनगर ३४३

ऊह १०९, २०३ 来

ऋक् ५०, १४६ १, ४, १०, २०, ३७, ५०, ५१, ५२, ६६, १०८, १८, ६४, २४६, ७८, ३०५, १७, २१, ४४, ५१, ८२, ८७, ९३,

४०६, ४३१

ऋग्वेदब्रह्मसमुच्चय ७३ ऋजुवियल पञ्जिका ११० ऋतुलिंगन्याय २१३

ए

ए. एच. फॉक्स स्ट्रैंखे ४१२ ए. एल. क्रोयबर ३८९ ए. एस. अल्तेकर ९ एकवाक्यतान्याय २१३ एकहायनीन्याय २१३ एकार्थ २६२ एकार्थास्तुविकल्पेरन् २१३

एकादशी तत्त्व ४९, १५३

ए. कोयेस्लर २५२ एक्टन ३५०

एक्टा ओरिएण्टालिया ऑव दि ओरिएण्टल सोसाइटीज

आव डेनमार्क ७३ एक्स कांसेंस जेण्टियम ३१४

ए. गेट्टी ७३ एच. ए. पोप्पले ४१३

एच. गोट्स ४१२

एच. जी. नरहरि ३८५

एच. वी. गुयेन्थर (डॉ.) २८, २९

एच. शर्मा २२६

एन एडवान्स्ड मेथड ऑव फिजिकल ऐजुकेशन एण्ड

कांसेण्ट्रेशन २५२

एनी बेसेण्ट (श्रीमती) ३८५

एफ. डब्ल्यू. टॉमस ७

एफ॰ यीट्स ब्राउन २७४

ए. फाउचर ४१२

एफोरिज्मस ऑव योग २७६

ए. बी. ओ. आर. आई. ९

एम० स्वामी शास्त्री (पं०) २२५

एम० हिरियन्ना ११६

ए. महादेवशास्त्री २४९

एम्पीडॉकिल्स ३४९

एरिक हाई ७३

एल. एच. वैड्डेल ७०

एल० टी० हाबहाउस ३८१

एलैन डैनिलो २५२, २७४, ४१२

ए. बी. कीथ (प्रो.) १११, १२४, २२६, ५४, ७९,

३४९, ४१०

ए. वी. टी. अय्यर ४१२ एशियाटिक जोंस ३८१

ए. श्विट्जर (डॉ०) ४०८

एस. एन. दासगुप्ता (प्रो.) २५१, ५२, ५४

एस. एस. गोस्वामी (प्रो.) २५२

एस० के रामनाथ शास्त्री ११०, ११२, ३७३

एस. नटराजन ४२८

'ए सर्च इन सीक्रेट इण्डिया' २१५

एस. वी. गर्गे १२८

ए सेंचुरी ऑव सोशल रिफार्म ४२८

एसेज ऑन दि गीता ३०२

ऐ

ऐतरेय उपनिषद् ३०५, २८, २९

वितरेय ब्राह्मण ६१, १३१, ३२६, ४०, ४०७, ४३१ ऐतिशायन १०० र्म आइडियलिस्ट व्यू ऑव लाइफ ३८६ ऐन्द्रजालिक मन्त्र ४ ऐन्द्रामि २०२ ऐन्द्रीन्याय २१३ ऐलिमेण्ट्स ऑव बुद्धिस्ट आइकोनोग्राफी ४१२ ऐलिमेण्ट्स ऑव हिन्दू आइकोनोग्राफी ४१२ ओ

ओ. गोस्वामी ४१२ ओडों ४०१ ओवेन रटर ३८१ ओल्डेन वर्ग ३४९ औडुलोमि १०० औदमेघिन्याय २१३ औदम्बराधिकरण २१३ औद्दालिक ११८ औपासन-अग्नि १५२

क

३२, २३०, ३२, ४७, ४८, ७७, ३०३, कठोपनिषद् १०, २९, ३६, ६०, ६३, ८६, ४०६, 9. 33

कणाद ३१६ कण्ट्रीब्यूशंस टु दि स्टडी ऑव मंण्डल एण्ड मुद्रा ७३ 🥋 कण्ट्रीब्युशंस टु दि हिस्ट्री ऑव इण्डियन ड्रामा ७० कपालन्याय या कपालाधिकरण न्याय २१४ 125 Paper Service कपालभाति २९५ कपिञ्जलन्याय २१४ THE PERSON कपिल २२७, ३२, ३५, ३९ कमलशील ७, २४२ कमलाकर २५ 1939 TA TOWNS कम्बलनिर्णेजनन्याय २१४ कर्पूर मञ्जरी ३३ कर्म सिद्धान्त २६६, ६८ कर्मन्द ९७ कर्मन्दिन ९७ कर्म मीमांसा १११, ५३

कर्म योग २५६, १९, ४०८ कर्म सिद्धान्त २६६, ३४९, ५०, ५३, ६२, ६८, ७०, 800 कर्मेन्द्रियाँ ३४१ कर्वे (डॉ॰) ४२८ कलञ्जः १४८, १४९ कलञ्जन्याय २१४ कला २६, ४११ कलिवर्ज्य १६३, ७१ कल्किन ऑर दि प्युचर ऑव सिविलाइजेशन ४१८ कल्प ३२९, ४४, ४०३ कल्पतरु १५९, ७७, २९३, ९४ कल्हण ३५ क्वैक-क्वैक ३८९ कशैरू ३४६ कश्मीरी शैवागम १६ NAME OF TAXABLE कांस्टिक्टिव सर्वे आव दि उपनिषदिक फिलॉसॉफी ३५३ कांस्यभोजिन्याय २१४ काकदन्तपरीक्षान्याय २१४ काकाक्षिगोलकन्याय २१४ काठक संहिता ३८, ८७, ११८, ४०० काण्व ८८ कात्यायन २, ७१, ८९, २३९ कादम्बरी १३, ६६, २४५ कादिमत ४७ कादि विद्या १२ कापाल ९ काम २७, १०९, ३३४, ३५, ९५ कामकलाविलास ६७, ७४, ७८ कामयमान ३५४ कामरूप ३, ७ कामाख्या ७ कामुकायन ७ काम्बोज ४०१ कारण २६८, ८५ कारणानुविधायिकार्यन्याय २१४

कालविलास तन्त्र ७८ कालज्ञाननिर्णय ७८ कालिका ४८ कालिकापीठ ३ कालिकापुराण २, ४९, ६४, ६९, १७७ कालिदास ७९, ३६८, ८२, २४५ कालीवलीतन्त्र ५६ कालीविलासतन्त्र४८ काव्यमीमांसा १०७ काशिका ११० काश्कृत्स्न ९०, ९१, ९९ काष्णीजिनि ९९, २०१ कॉगितो इगों सम (मैं विचार करता हूँ) ३१० कॉरप्शन इन वाशिंगटन ४२१ कॉस्ट्रेशन २५२ किम्पुरुष ३४४ किरात ४०१ किरातार्जुनीय ७३ किशोरीलाल सरकार १७५ कीकट १५५ कुआरिश वेल्स ४१३ कुण्डपायिनामयनन्याय २१४ कुण्डलिनी ६, ९, २४, ४१, २७६ कुप्युस्वामी (प्रो.) १११ कुब्जि २ कुमार ४११ कुमारपाल ३५ कुमारिल १४, १५, १९, २२, ५३, ५७, ६०, १०८, १०, ११, १२, १३, ६४, ६९, ७०, 208

कुम्भक २८३, २८४ कुरु ३४३, ४४ कुरुक्षेत्र ३९० कुलचूडामणितन्त्र ५७, ७९ कुलत्व ४० कुलाइव्य ४० कुलाचार ३ कुलार्णवतन्त्र १४, १५, १६, २६, ३२, ४१, ४३. 84. 46. 44 कुलावली निर्णय ४५, ४७, ५६ कुल्लूक १३९, ७१, २०६ कुवलयानन्द २६०, ७३, ८६ कुशकाशावलम्बनन्याय २१४ कशिक ११८ कुशोदक १४५ कूर्मपुराण ९, २३९, ४५, ५८, ७७, ८७, ९४ कृतकोटि ९२ कृत्यकल्पतर २४४, ९४ कृत्याद्षण ५ कृत्वाचिन्तान्याय २१४ कुशाश्व ६९ कृष्ण १७३, २९९, ३६६, ६७ कृष्णजी केशव कोल्हटकर २५१ कृष्ण द्वैपायन १७२ कृष्णानन्द ७९ कृष्णायज्वश १४४ कृष्णात्रेय २५३ के. ए. नीलकण्ठ शास्त्री ९३ के० एम० पणिक्कर ८ के० एस० रामास्वामी शास्त्री ११६ के. टी. बेहनान (डॉ०) २४५, ५१, ७३ केतुमाल ३४४ केनोपनिषद् ११ केवलानन्द सरस्वती ११६ केशवचन्द्र सेन ४२८ कैटटॉग ऑव त्रिपिटक ८ कैनन स्ट्रीटर ३८५ कैबिनेट मिशन ४१७ कैमुतिकन्याय २१४ कैवल्य २७६, ९४, ३३७, ३८ कैलेण्ड २७९, ८० कोलब्रुक १२९ कौटिल्य ३३३, ४२९ कौटिल्य अर्थशास्त्र २

कौण्डिन्यक १६९ कौल रहस्य ४३ कौल शास्त्र १६ कौल सिद्धान्त ४१ कौलज्ञान निर्णय ७४ कौलावलि निर्णय ७४, ७८ कौलिक १७, १८ कौबीतिक उपनिषद् ३४३, ५९ कौषीतिक ब्राह्मण १३१, ४९, ३२५, ५२ कत्वर्थ १३८, ३९, ९०, ९४ क्रमदीपिका १६, २१५ काइसिस ऑव दि मार्डन वर्ल्ड ४१९ क्रियायोग २६६, ६७, ६८, ७१ क्रिश्चियन एथिक्स ४२१ क्रैमिश्च (डॉ॰ मिस) ४१०

ख

खड्ग ६१ खण्डदेव ११६ खलेकपोतन्याय २१५ खश ४०१ खेचर ६१ खेचरी मुद्रा ६८ ग गंगाघर शिलालेख १२ गंगानाथ झा (डॉ०) ११० गंगाभट्ट ११६ गणपति तत्त्व ७९ गतिच्छेद ८३, ८४ गन्धमादन ६४४ गन्धर्व ३४६ गभस्तिमत ३४६ गरुड़पुराण ५५, ६४, २८३ गाइड ट्र टैक्सिला ४१२ गाणपत्य ४७ गान्धार ३४३ गायकवाड ओरिएण्टल सीरीज १५ गार्य बालाकि ३७४

गार्ग्यायणि ३५९ गार्वे २२५, २३३ गार्हपत्य २१५ गार्हपत्यन्याय २१५ गीता १६, ५९, ९९, २३०, ३९, ४३, ५६, ७७, ९०, ९८, ३२०, ३७, ६०, ६६, ८३, ८४, 98. 90 गीतातत्त्व मञ्जरी ३५३ गुणकामाधिकरणन्याय २१५ गुणमुख्यव्यतिक्रमन्याय २१५ गुर्वजनागमः १८४ गुह्मसमाजतन्त्र ८, १०, १५, १६, २७, २९, ३०, ७३, ७९ गुहामि १५२ गोपीनाथ कविराज २५ गोबलीवर्दन्याय २१५ गोभिल १६३ गोमेदक ३४४ गोरक्ष-शतक २७५, ७८, ८५, ९१ गोरक्ष-संहिता २६९ गोरक्ष-सिद्धान्त संग्रह ७९ गोविन्दचन्द्र २५ गोविन्द विद्या विनोद १६ गौडपाद २२६ गौतम ८८, १०५, १३६, ५२, ६१, ७२, २७०, 363 गौतम-धर्मसूत्र ९७, १५१, ७१, २८१, ३०३, ३६२, ६३, ८०, ४०१ गौतमी -३६८ गौतमीयतन्त्र १६ मा १०, ११ ग्रहैकत्वन्याय १७६, २१५ म्बालियर गुफाएँ ४१२ T .... घेरण्ड संहिता ६८, २७४

चक्रपाणि २५३

चण्डी ९ चतुर्घाकरणन्याय २१५ चत्वारि ईम् १२ चन्द्रिका २५२ चरक २ चरक संहिता २४३, ५३ चाइनाज डेट टु इण्डिया ८ चार्ल्स बेल ८ चिदगगनचिद्रका ७९ चिद्वल्ली ७८ चित्शक्ति ३८४ चित्रस्वामी (म॰ म॰) १२८ चित्रसूत्र ४११ चीन ४, ८ चुल्लवगा ३० चैकितायन दाल्प्य ३७६ U

छः कञ्चुक ३८४ छन्द ३८४, ४०३ छः वेदांग ४०३ छत्रिन्याय २१५

छान्दोग्योपनिषद् ३२, ३९, ८८, १२४, २३०, ३३, ४७, ६८, ७१, ७७, ७९, ९८, ३०५, ३२, ५८, ६०, ६२, ६३, ९६

ज

जल ३४१
जन्म-मरण विचार ३८४
जयमंगला २२६
जयाख्य संहिता ५५, ५७, ६४, ६७, ७९
जवाहरलाल नेहरू (पं०) ४१८
जातवेदा ५
जाति ४००
जातेष्टिन्याय २१५
जॉन बुड्रौफ १५, ३७, ४२, ६३, २८६
जॉन मार्शल ४१२
जॉनसन २२५

जाबालोपनिषद् १५१, ३३७ जायसवाल ७८ जी० एन० फर्कुहर ४२८ बी॰ एच॰ रानाडे ४१३ जी॰ गोरेर ४१३ जी॰ जे॰ डुब्रेइल ४१२ जी॰ दुस्सी (प्रो॰) ७३ जीव डब्ल्यूव ब्राउन ३४९ जीव १८ जी॰ वी॰ देवस्थली (प्रो॰) जुह्न्याय २१५ जुडावाद ३०७ जूरिसप्रुडेंस ११६ जे० ई० संजन ३८६ ने० ओ० आई० ७० जे॰ एच॰ वुड्स २५१, ५४ जेव एस० करन्दीकर ३५३ जेकर्सेज ३८७ जे० जी० डे० वेड्स ३८९ जे० जी० रेलें (डॉ०) २५१ जे० डब्ल्यू० हावर (डॉ०) २४७, ५१, ५४ जेम्स फर्ग्यूसन ४१२ जेम्स मिल ३११ जेराल्ड हर्ड ३३०, ५५ जेराल्डाइन कोस्टर २५१ जे॰ रायस ३, ८ जेसुइट ३०९ जैकब १०१ जैकोबी २५२, ५४ नैगीषव्य २५०, ५१, ५४ जैमिनि २, ५०, ८९, ९०, ९३, ९४, ९६, १०१, १२१, ५१, ५४, ६४ ज्योतिष ४०३ ज्योतिष्टोम १६३, ६८, ७६, ९७ ज्वालाप्रसाद २५४ 2

टक्सेन ३७३

राइम एण्ड फ्री विल ३७० टायनबी (प्रो॰) ३८२ हिबेटन योग २५२ विबेटन योग एण्ड सीक्रेट डॉक्ट्रिन २५१ री॰ आर॰ चिन्तामणि ९३ टी॰ ए॰ गोपीनाथ राव ४१२ टीरा डि॰ क्लीन (मिस) ६७ टीलर (डॉ॰) ३८८ टुडे एण्ड दुमारो ४२२ ट्य-टीका ११०, १३४, ६४, ९९ टूबईस ऐंगकोर ४१३ टेन कमाण्डमेण्ट्स ३९६ टेस्टामेण्ट ऑव ब्यूटी ३१० टैक्सिला ४१२ टैगोर लॉ लेक्चर्स १७५ यसफर ऑव पावर इन इण्डिया ४१७ ट्रान्समाइग्रेशन आव सोल्स ३८६ ट्वायन्वी (प्रो॰) ३८८, ८९ . 3

डब्ल्यू० ई० क्लार्क ३०९

डब्ल्यू॰ एफ॰ स्टटरहोम ४१३ डब्ल्यू० जी० इवांसवेंट्स २५२ डब्ल्यू० जेम्स १२४, ३०८ डब्ल्यू॰ टी॰ डी॰ वर्य ४२८, ३३ डब्ल्यू० बेवरिज (सर) ४२७ डब्ल्यू० वाई० इवांसवेंट्स २५१ डब्ल्यू० हाप्किन्स २५१ इयुमाण्ट २७१,८० डर योग अल्स हील्वेग नच डेन इण्डीश्चेन क्वेलेन डर्गेस्तेल्त २५१ डाई आन्फ्रॉं डर योगप्रैक्सिस इम अल्टेन इण्डीन २५१ डान्स आव शिव ४१२ डी॰ एन॰ बोस ४० डी॰ एल॰ स्नेलग्रोव ८३ डीन इंज ४१९ डी॰ वी॰ गर्गे (डॉ॰) ११६ डी॰ वी॰ तारापोरवाला ४१२ डुइशेन ३२८, ५४, ५५, ५९, ७२, ७६ डेकार्ट ३१० डेमाक्रिट्स ३१६ डैस सिस्टम डेस वेदान्त ३७२ ड्रेविडियन आर्कीटेक्चर ४१२

त तक्कुस २४१ तक्रकौण्डिन्यन्यायः स तक्रकौण्डिन्यन्याय या ब्राह्मणकौण्डिन्यन्याय २१५ तत्त्वचक्र २२ तत्त्वमिस ३१०, १३, ७३ तत्त्विज्ञान २४३ तत्त्ववैशारदी २५२ तत्त्वसंग्रह ६ तत्त्वसमास २२५ तत्प्रख्यन्याय २१६ तद्व्यपदेशन्याय २१६ तन्मात्राएँ ३४१ तन्त्र १, ५, १४, १०९, २०६, २७७ तन्त्राज, ऐज ए वे ऑव रीयलिजेशन ४३ तन्त्रयुक्ति २ तन्त्ररहस्य ११३, ११६ तन्त्रराज १६ तन्त्रराज तन्त्र १८, ४४, ७४, ७७, ७९ तन्त्रसार १५, ७९ तन्त्रवार्तिक ११४, २३, ६०, ६९, २०९ तन्त्राज, देयर फिलॉसॉफी एण्ड ऑकल्ट सीक्रेट्स ४० तन्त्रालोक १५, ८० तन्त्राभिधान ७९ तप २६६, ६७, ७१, ३८० तर्कदीपिका ३१६ तर्क विद्या ३०३ तर्कशास्त्र ३०३ ताण्ड्य ब्राह्मण १३७, २०५ तान्त्रिक टैक्ट्स १४, १८, ६७ तान्त्रिक प्रयोग ४ तान्त्रिक प्रयोग ४ ताप्रपर्ण ३४६ ताराखण्ड १७

ताराचन्द्र माथुर ३८५
तारातन्त्र ८०
'तारापोरवाला कमेमोरेशन' ४६
तारापिक्तिसुघार्णव ३३, ५७, ८०
तिब्बत, पास्ट एण्ड प्रजेण्ट ८
तिब्बती तन्त्रवाद ८
ति-सोन-दे-त्सोन ८
तृतीयिन: २०६
तेज ३२८, ३१, ४१
तेजोबिन्दु उपनिषद् २७७
तैत्तिरीय ब्राह्मण १, १२७, १४२, ७६, ८०, ८७, २०१, ३२४, ५२

तैत्तिरीयारण्यक १०५ तैंत्तिरीयोपनिषद् १०५, ११४, ३१५, २८, ७६, ९६ तैत्तिरीय संहिता ६१, ७१, ८७, १२५, २७, ४१, ४४, ७८, २७८, ३२२

थियोसोफिस्ट मंथली ३८५ थ्योरी ऑव गुड एण्ड इविल ३७० द दण्डापूपन्याय २१६ दण्डापूपिकनीति २१६ दण्डी ७३ दत्तक मीमांसा २१० दयानन्द सरस्वती ४२८ दर्विहोमन्याय २१६ दर्शन ४११ दर्शपूर्णमास यज्ञ १२३, ३८, २०७ दशमलव पद्धति ४१० दशहरान्याय २१६ दशावतार चरित ३४ दहरविद्या ३७६ दक्षस्मृति २७३ दक्षिण मींग १ दक्षिणा २०५, ६ दक्षिणामूर्ति संहिता ८० दक्षिणायन मार्ग ३६१

दादाभाई नौरोजी ४१५ दानसागर ३६, ७७, २६१ दायभाग १३८, ७३, ८१, ८८, २१०, ४२४ दि आर्ट ऑव इण्डियन एशिया १८ दि आर्ट ऑव इण्डिया ४१२ दि आर्ट एण्ड आर्कीटेक्चर ऑव इण्डिया ४१२ दि गाँडस ऑव नार्दर्न बुद्धिज्म ७३ दि टिबेटेरियन बुक ऑव दि ग्रेट लिबरेशन २५२ दि प्राब्लेम ऑव रीबर्थ ३०२ दि फार्मेशन ऑव इण्डियन कल्चर, अमेरिकन ओरिएण्टल सोसायटी ३८८ दि फिलॉसॉफी ऑव दि उपनिषद्स ३२८, ४९ दि फ्लेम एण्ड लाइट ३०९ दि बृद्धिज्म ऑव तिब्बत एण्ड लामाइज्म दि मदर ३०२ दि मिस्टीरियस कुण्डलिनी २५१ दि मैथड ऑव दि इण्टीग्रेशन २५२ दि रिलिजन ऑव इण्डिया ३७३ दि रिलिजन ऑव दि वेद ३२० दि लाब्ज ऑव अलसीओन ३८५ दि लोटस एण्ड दि रॉबॉट २५२ दि वर्ल्ड एण्ड दि इण्डिविजुअल ३२८ दि वाक्यशास्त्र इन ऐंश्येण्ट इण्डिया ११६ दिवाकर ३००, ३०१, ३०२ दिव्यतत्त्व ५५ दिष्ट ३६७ दि शाक्ताज ७ दि सम ऑव हिस्ट्री ३३० दि सर्किल ऑव लाइफ ३४९ दि सिंथेसिस ऑव योग ३०२ दि सिविलाइजेशन ऑव दि ईस्ट दि स्केल ऑव धर्म ३८२ दि स्टोरी ऑव इण्डियन म्युजिक 883 दीवानजी २५९, ६०, ६२ दीक्षातत्त्व ६२ दीक्षा-प्रकाशिका ६२ दुर्गा ९, ११, १२,

दुर्गाभक्ति तरंगिणी ३६ दुष्यन्त ३४५, ६८ देवकृण ३९५ देव प्रजापति ३२० देव प्रतिष्ठातत्त्व ५५, ६५ देवयान ३५४, ५६, ५९, ६३ देवल १०८, १३७, ४५, २४४, ८० देवल धर्मसूत्र २७८, ८३, ८७, ८९, ९६ देवशंकर १७ देवापि ११८ देवीपुराण ३६, ४८, ७७ देवी भागवत ९, २६, ६५, ६८ देवी महातम्य ९, ४८ देवेन्द्रनाथ ठाकुर ४२८ देशबन्धु गुप्त ३८५ दैवस्वभाव काल ३६७, ६९, ७० द्यावा ३२१ द्रव्य १५३ द्रव्यगुण १४१ द्वितन्त्र २ ध घम्मपद ४०२ धर्म ३३४, ३५, ९५, ४०० धर्ममेघ समाधि २६३ घर्मशास्त्र ८७

धर्मसिन्धु ७१ धृतराष्ट्र १७२ धेनुकिशोरन्याय २१६ घेनुमुद्रा ६८ ध्यानबिन्दु उपनिषद् २६९ ध्यानयोग २४७ न नम्नित् ४११ नचिकेता ३१०, ५२, ६० नवार्ध १४७ नटनानन्दनाथ ७८ नटराज ऐय्यर ११६

नन्दीश ४११ नरसिंहपुराण २९०, ९४ नरक ३४८ नवविवेक ११० नष्टाश्वदग्ध-रथन्याय २१७ नहष १७२ नागृहीतविशषणन्याय २१७ नागोजिभट्ट २५२ नाट्यशास्त्र ३९८ नाम १०९, २०२ नामघेय ५०, १४६ नारद १६२, २३९, ७८, ३७५, ४११ नारद्पुराण ५३ नारदस्मृति १७६ नारायण ३४१, ४२ नारायणोपनिषद ११ नार्दर्न इण्डियन म्यूजिक ४१२ निगद ५० निघण्टु १० नित्यानुवाद १५१ नित्याषोडशिकार्णव ४६, ६७, ६८, ७४, ७६, ८० नित्योत्सव १५, ७४ निरुक्त १०, ५०, ११२, ६९, ७०, २९८, ३७३, ४०३ निरुपाधिक्य ३१९, २९, ६०, ६५ निर्गुण २३, २८६, ३१९, २९, ३०, ३५ निर्णयसिन्धु ६२, १६९, २०८, १० निर्वपति २०३ निर्वाण ३३७, ३८ निवृत्तिमार्ग ३९९ निषादस्थपतिन्याय १८४, २१७ निवेध ५०, १५० निष्काम-कर्मयोग ४०८ निष्पन्नयोगावलि १५, ७३ नि:श्रेयस ३३७, ३८, ३९८ नीलकण्ठ २५ नीलाचल ३४४ नृसिंह पूर्वोत्तर तापनी १२

नेकराम शर्मा ३८५ नेति-नेति ३२६ नैवाशाख १५५ नैमित्तिक १९०, ३२९, ४०० नैष्कर्म्य सिद्धि १०१ नैवघ ३४४ नौलि २७५ न्याय ३०३ न्यायप्रकाश ११६ न्यायरत्नाकर ११०. १२१ न्यायसाम्य २१८ न्यायसुघा ११० न्यायसूत्र ३०३ न्यास ६४, ६५ न्यू इण्डियन एण्टीक्वेरी ६, ३८ प पंकप्रक्षालन न्याय २१८ पञ्चगव्य १४५ पञ्चत्व ४० पञ्चप्राण २९९ पञ्च मकार १३, ३७, ३८, ३९, ४० पञ्चशिख २२६, २७, ३५, ३७, ३८, ४०, ५७ पञ्चिसद्धान्तिका ३०९ पञ्चामि विद्या ३५७, ६२, ७५, ७७ पञ्चाधिकरण न्याय २२६ पतञ्जलि ९०, १५२, २४२, ५२, ५३; ६६, ७५, ८३, ९२, ९७, ९८ पदार्थ प्राबल्याधिकरण २१८ पदार्थानुसमय १९८, २१८ पद्मपाद ५४, ९५ पदापुराण ६४, ७५, १२१, ७९, २४४, ३७२

पद्मसम्भव ८, ९

पराविद्या ३३१, ३६५

परमात्मा १८, २३४, ३७४

परशुराम कल्पसूत्र १४, १५, १६, १८, ३७, ८०

पर २६३

परद ४०१

पराशर १५३ पराशर-माघवीय १८३, ९६, ३७९ पराशर-स्मृति १८३, ९६, २०२ परिभाषा प्रकाश १४६, १५९ परिसंख्या १३६ परिसंख्या विधि १३६, १३७ पर्णमयी न्याय २१८ पर्यदास ९०, १४९, १५० पल्लव 40 पहलव ४०१ पशुन्याय २१८ पशुपरोडाशन्याय २१८ पाञ्चाल ३४३. ३९० पाणिनि २, ६९, ८८, ९०, ९६, ९७, १४६, २४९, ३२८, ४४, ८७, ४०१ पातञ्जल योग दर्शन २५१, २६१, ३०२ पातञ्जलसूत्र २६१, ६४ पाताल ३४८ पादिन: २०६ पादकापञ्चक ८१, ९५ पारमार्थिकी ३३१ पारसीक ४०१ पारस्करगृह्यसूत्र २३९ पारानन्द सूत्र १२, १६, १८, १९, ४२, ४३, ८१ पाराशर गृह्यसूत्र १६१ पाराशर्य ९७ पाराशर्य व्यास ९३ पार्थसारिथ ११०, ११५ पाल दुकसेन २५२ पाल ब्रण्टन १५१ पाल मुक्स ४१३ पालि ६ पावर्टी एण्ड अन्-बिटिश रूल इन इण्डिया ४१५ पिंगला ५१ पिण्डपित्यज्ञ ४०५ पितृक्रण ३९५ पिलर ऑव सिक्योरिटी ४२७

पिशाची ४, ५ पिशाची ४, ५ पिष्टपेषण न्याय २१८ पितयाण ३५४, ५६, ५९, ६३ ती ए. सोरोकिन २९५, ३८८, ८९ पीठ ३, ४, १४ पीलु १८३ पी. वी. वापट ८ पी. सी. बागची (डॉ॰) ३, ७, ७८ पण्यानन्द ६७, ७८ पुनर्जन्म सिद्धान्त ३४९, ५६, ६१, ६७, ७३, ७४, ४०७ पुनर्मृत्यु ३५१ पुरन्दर ४११ पुरुरवा ११८, ७२ पुरुष १५९, २२८, २९, ३४, ३५, ३१९ पुरुषकार ३६७, ६९, ७० पुरुषनिष्ठ १४० पुरुष सूक्त ३१८, ४२ पुरुवार्थ १३८, ९०, ९५, ३३४, ३५, ९५ पुरोडाश १७६, २०३, ७, ४०७ पुरोहित स्वामी २७६ पुलस्त्य १६५ पुष्कर ३४४ पूजा प्रकाश ७० पूक २८३, ८४ पूर्णिंगिरि ३, ७ पूर्वमीमांसा सूत्र ९०, ९३, ९५, १०३, १०, १२, १८, २०, २९, ३७, ३८, ५०, ५४, ६९, ७८, ८०, ८५, ९६, ९८

पूबा १, ३२१ पृथ्वी ३२१, २८, ४१, ४८ पृष्ठाकोट न्याय २१८ पेण्डड ३९० पैथागोरस ३४९ पैप्पलादक ११८ पौण्डूक ४०१ पौरिक २२६ प्रकरण पञ्चिका १११, १९, २३

प्रकृति २०२, २२८, २९, ३४, ९९, ३४९ प्रजापति १७२, ३२२, २५, ४१ प्रणिघान २९९ प्रतिनिधि न्याय २१८ प्रतिपत्ति कर्म १३७, ९५ प्रतिपदाधिकरण २१८ प्रतिसर्ग ३४१ प्रतीकोपासना ३८५ प्रत्यक्ष प्रमाण २६२ प्रधानमल्लनिर्वहण न्याय २१९ प्रपञ्चसार १५, १६, ३१, ५१, ५५, ७५, ८१ प्रभाकर ११०, ११, १३, १५, २४, १५३ प्रमगण्ड १५५ प्रमदकण्ठ ३५ प्रमाण स्मृति १५६ प्रयाज १५३, ९०, २०७ प्रयोजक १९४ प्रलय १२२, १२३, ३२९ प्रवरमञ्जरी १०० प्रवाहण जैवलि - ३५५, ७६, ७७ प्रवाहणि ११८, १३२ प्रवृत्ति लक्षण ३९९ प्रविज्यन ४०६ प्रश्नोपनिषद् २४७, ७९, ३०५, १०, २९ प्रसज्यप्रतिवेध ९० प्रस्तरप्रहरणन्याय २१९ प्रजोपायविनिश्चयसिद्धि ९, १५, १६, ३१, ८१ पाकाम्य ५९ प्राण २७९, ८० प्राणतोषिणी ८१ प्राण नियन्त्रण २७८ प्राण संयम २७८ प्राण संरोध २७८ प्राणायाम २७८, ८१, ८२, ८३, ८४, ८५, ८६, ८९, ९५ प्रातिभासिक सुख ३८५ प्रातिभासिकी ३३१ प्रायश्यित ३८०

प्रायश्चित्ततत्त्व २०१, ३८१ प्रायश्चित्तविवेक ३८० प्रारब्ध ३८४, ८५ प्रारब्धध्वान्तसंहति ३८५ प्रारब्धवाद ३७१ प्राशित्र २०५ प्रासाददीपन्याय २१९ प्रियबल शाह (डॉ०) ७० प्रिंसपुल्स ऑव तन्त्र १३, ३७, ४२, ७५ प्रिंगिल पैटिसन ३८५ प्रैयंगवन्याय २१९

फ

फट ५. ५० फाइव थाउजेण्ड इयर्स ऑव इण्डियन आर्ट ४१२ फाउण्डेशन ऑव इण्डियन कल्चर ३०२ फिज एडवर्ड २२५ फिलॉसॉफी ऑव उपनिषद् ३५३ फ़ले ४२८ फूटस्टेप्स ऑव बुद्ध ७, ८, ३३० फेलिक्स गुयोत २५१ फ्यूचर ऑव दि वेस्ट ३८९ फ्रेडरिक स्पीगेल बर्ग (डॉ०) ३०२

व बंगाल लैंसर २७४ वथैलौट ३८६ वराबुदोर ४१३ वर्नार्ड वूमेज २५२ 🗸 बलाबलाधिकरण १९२, ९४ बल्लाल सेन ३६, ७७, २६१ बहिर्न्याय २१९ बहिर्याग ७६ बाण २४५ वाणभट्ट १३ बादरायण ९३, ९४, ९५, ९६, ९७, १०२, ३१५, ६५ बादरि ९९, १००, ११३, ५३, ४०४ बालासाहब पन्त प्रतिनिधि ४१२ वाली एण्ड ऐंग्कोर ४१३

बार्हस्पत्य सूत्र ७ बिगनिंग्स ऑव बुद्धिस्ट आर्ट ४१२ बिन्दु २४, २६ बीज २३, ५१, ३५६ बी० भट्टाचार्य (डॉ०) १, ६, ७, ८, १, १४. ३६. २४१ बी॰ लाइविख (प्रो॰) २५४ बी॰ सी॰ गांगुली ४१२ बुंजियू नञ्जियो ८ बुद्ध ३, ४, ६, ७३ बुद्धचरित २४३, ५१, ५३ बुद्धिस्ट आर्ट ऑव गान्धार ४१२ बुद्धिस्ट इसोटेरिज्म ७ बुद्ध याज्ञवल्क्य २५८, ५९ बृहज्जातक ४०६ बुहटटीका ११० बुहत्संहिता १२, ७२, ४११ बृहद्योगि याज्ञवल्क्य १२७, २५८, ५९, ६०, ६१, बृहदारण्यकोपनिषद् ५०, ७१, ९७, ११४, १८४, २२३, ३८, ४०, ५९, ९८, ३१०, १२, २८, ३२, ५५, ५८, ६०, ६२,

९६, ४०९ बृहस्पति २, १८८ बेंजामिन रोलेण्ड ४१२ बेंधम ३११ बेलवल्कर (डॉ०) १०१ बोघायन ९०, ११४ बौधायन धर्मसूत्र १५७, २८१, ८५ ब्रह्मणस्पति ३२१ ब्रह्म ३१९, २९, ३०, २५

ब्रह्मपुराण ९, ६४, ६८, १२४, ३४२, ४६, ६५, 49, 60 ब्रह्मप्रकाशन सूक्त ३२३

ब्रह्मरन्ध्र २४ ब्रह्मसंहिता ८१

ब्रह्मणस्युति ३१८

ब्रह्मसमाज ४२८ ब्रह्मसूत्र २४१, ३२७ ब्रह्मा २४, ४७, २०६, ३४०, ४१, ४११ ब्रह्माण्ड पुराण ३, ५३, ६९, २४५, ३४२, ४५ ब्राह्मणक ४०३ ब्राह्मणकौण्डिन्यन्याय २१९ ब्राह्मणपरिव्राजकन्याय २१९ ब्राह्मणवशिष्ठन्याय २१९ ब्राह्म-विवाह २३ ब्लूम फील्ड ३२० ब्लेयर वालेस ४२१ भ भक्ति प्रकाश ६५ भक्तियोग २९९, ४०८ भगवद्गीता ऐज ए फिलॉसॉफी ऑव गॉड रीयलाइजेशन

302

भटट वामदेव ३८४ भद्रकाली ९, १२ भद्राश्व ३४४, ४५, भरत ३४५, ९८ भर्तमित्र ११३, १५ भर्तहरि २५३ . . भवतोष भट्टाचार्य २६१ भवदास ११४ भवनाथ ११० भवदेव ११० भविष्यपुराण ५५, १५९ भागवतपुराण ४६, २३९, ४५, ८४, ९४, ४०२ भामती ९५, १८४, २४०, ४३ भारतीय-संविधान ४१८ भारद्वाज ६, २०१ भारुचि १६६ भावना विवेक ११२ भावनोपनिषद् १६ भावार्थाधिकरण २१९ भास ३४ भासरानन्दनाथ ३१

भास्करराय ३२, ६७ भास्कराचार्य १२, १६, ९८ भिक्षुसूत्र ९७ भुवन-विन्यास ३४७ भूतभव्यसमुच्चारणन्याय २१९ भूतार्थवाद १४३ भूपर ७६ भूयसां स्यात्सधर्मत्वम् २१९ भूयसान्याय २१९ भग ३५१, ४११ भैरवी चक्र २२ भोजदेव २५२ भ्रामरी २८६ मञ्जुश्रीमूलकल्प ८ मणिप्रभा २५२ मण्डन मिश्र ११२, १३-१५ मण्डल १, ६४, ७१ मत्स्य २१, ४०, ३९० मत्स्य पुराण ९, ६०, ७१, २४३, ४४, ९४, ३४१, ४४, ४०३, ४०८ मिथ्स एण्ड सिम्बल्स आव इण्डियन आर्ट एण्ड सिविलाईजेशन ४१२ मदनपारिजात ११२, ८४, ३७९ मदनरत्न १३९, ८८, ८९, २०६ मद्य २२, ४० मद्रदेश ३४३ मघुविद्या ३२७, ३७६ मध्यम टीका ११० मध्यमा ५१ मनमोहन घोष (डॉ०) ७० मनु ३९, ५०, १०६, ३४, ३८, ४५, ५१, ५२, ६२, ६६, ६८, ८७, ४३, ४४, ७०, ७२, ७८, ८८, ९७, ३३९, ८२, ८४, ४०१, ४३१ मनुस्मृति ११७, ५१, ५२, ६१, ६२, ६४, ७८, २८४, ३०३, ८, ३८, ३९, ७९, ९० मन्वन्तर ३२९, ४१, ४४ मन्त्र महार्णव निर्णय ७५

मन्त्र महोदघि १५, ८१ मयमत ४१२ मिल्लिनाथ ३५० महत् ३४२ महात्मा गांघी २७३, ४१६, ४२५ महादेव गोविन्द रानाडे ४२८ महानिर्वाणतन्त्र १५, १६, १७, २०, २३, ३७, ४४,

महापरिनिब्बानसूत्त ३१ महावग्ग ६ महाभारत १२, ९६, २३३, ५५, ३०४, ३९, ९७ महाभारत तात्पर्य निर्णय १२८ महाभिषेक ६३ महाभैरव ४७ महापितुयज्ञ ४०५ महाबलिपुरम ४१२ महामहिषमर्दिनी ९ महामुद्रा ६८ महायान २७, ३१ महायुग ३२९ महायोगी ३०१, ३०२ महाविद्या ३ महात्रिपुर सुन्दरी १२ महिमा ५९ महीघर १५ महेन्द्र ३४६ मांस २१, ४० माठरवृत्ति २२५, २६ माडर्न रिलिजिएस मूवमेण्ट इन इण्डिया ४२८ माण्टेग्यू ४१५ मातुकाचक्र विवेक ८१ माधव ७७ माधवाचार्य ९२, ११०, ११५, ३३ माया ३३३ मारल्स इन इवेल्युशन ३८२ मार्कण्डेय पुराण ४८, १२४, २४५, ७७, ८३, ८४,

९४, ९६, ३४२, ४४, ७९

मालतीमाधव १३ मालिनी विजयवार्तिक १५ माल्यवत् ३४४ माशक १६९ माषमुद्गन्याय २१९ माहेश्वरतन्त्र १६, ८१ मिताक्षरा १०८, १२, ३५, ३८, ५२, ६१, ६६. ७१, ७८, ८२, ८८, ८९, २१०, ३७९, ८२, ४२४ मिथ सम्बन्ध न्याय २२० मिनट ऑन इण्डियन एजूकेशन ४१६ मिस्टीरियस कुण्डलिनी २८६ मित्रमिश्व १५९ मित्रमिश्र २५ मीमांसाकोश ११६ मीमांसा न्यायप्रकाश १७२ मीमांसा परिभाषा १४४ मीमांसा बालप्रकाश १४४, १५२ मुक्ति २६८, ८५, २९९, ३३७, ३९९ मुख्यगौणयोश्च मुख्ये सम्प्रत्ययः २२० मुख्यापचार २२० मुण्डकोपनिषद् २३०, ३१, ३३, ४७, ४८, २६८, ३०५, ३२, ३६, ७७, ९५, ९८ मुद्रा १, २२, ६४, ६५, ६६, ५८ मुद्रा निघण्ट ६९ मुद्रा विधि ७० मुहर्तकल्पद्रम ६२ मूरदेव ५ मूलाघार २३, २४, ५१ मेकडोनेल १२४, ३४९ मेण्डक ६ मेघातिथि ४९, १२५, ३५, ३६, ४५, ७७ मेम्वायर्स ऑफ आर्क्यालाजिकल डिपार्टमेण्ट ऑव-पाकिस्तान ४१२ मेरुतन्त्र ७५, ८१

मोर्ले ४१५

मैक्निकोल ३८१

मैक्मिलन ४२८ मैक्समूलर ११६, ३२०, ४१० मैक्सवेल १७५ मैत्थ्य आर्नाल्ड ३८८ मैथिल ग्रन्थकार वाचस्पति २१० मैथुन २२, ३९, ४० मैत्रायणी-उपनिषद् २६९, ९०, ९८, ३६४ मैत्रायणी संहिता १३०, ३२, २०५ मोहराजपराजय ३६ मोक्ष १२६, ३३४, ३३५, ३७, ३८, ९५ मोक्षनिष्ठा २३७ 'म्युजिक ऑव इण्डिया' ४१३ 'म्यजिक ऑव हिन्दुस्थान' ४१२

य यजुर्वेद ५० यजुष् ५० यजेत १४० यति २४६, ४७ यथाशक्तिन्याय २२० यम ३०, ११८, २७०, ३१० यववराहाधिकरण २२० यशपाल ३५ यशस्तिलक चम्पू ३४ याग १४० यातुषान ४ यामल ९ यामुनाचार्य ९५, ९८ यावद्वचनं वाचनिकम् २२०

यास्क ५३ याज्ञवल्क्य योगी ६५, २४०, ५८, ७०, ३००, ३१३,

२७, ७३, ४०१, ३१ याज्ञवल्क्य स्मृति ५९, १०५, १३६, १५०, १६४, ६६, ७६, ७८, ८९, २१०, ५८, ६१, ७२, ८९, ९७, ३०३, ३२, ४०, ६४, ७९

युक्तिकल्पतरु ४१२ युक्तिदीपिका २२६, २७, ४२ युग ३२९, ४३, ४४ युगनद २८ युगपद्वृत्तिद्वयविरोधन्याय २२० युधिष्ठिर १७३, ३६७, ४०२ युवाँच्वाँग (स्वेनसाँग) ६ 'युवांच्चांग ट्रैवल्स इन इण्डिया' ८ योग ३, १६, ६०, २४६, ४७, ४८, २६९, ४१० योग इज ए फिलॉसॉफी एण्ड रिलिजन २५१ योग इम्मार्टेलिटी एण्ड फ्रीडम २५२ योग एक वैज्ञानिक मूल्यांकन २९५ योग एण्ड इटस ऑब्जेक्टस ३०२ योग एण्ड मैन्स ट्रांसस्फिगरेशन २९५ योग एण्ड वेस्टर्न साइकॉलॉजी २५१, २७४ योग ए साइण्टिफिक इवैलुएशन २५१, ७२ योग टेकनीक इन दि ग्रेट एपिक २५१ योगतत्त्वोपनिषद् २७४ योग प्रतिपक्ष २६५ योग फिलॉसॉफी २५१ योग-भाष्य २५४, ५५, ८६ योगमल २६५ योगमीमांसा २६० योगशास्त्र २६८, ८५ योगयाज्ञवल्क्य २५८, ५९ योगवासिष्ठ २६१ योगसुघाकर २५२ योगसूत्र २९, २४७, ५१, ५४, ५६, ७३, ८२, ८३, ८४, ९१, ९४

योगसूत्रभाष्य २२७, ४०, ३६८, ६९ योगिनीतन्त्र ८१ योगिनीहृदय ८१

₹ रघुनन्दन २५, ६२, ६५, ७२, २१० रघुवंश २७४, ९९, ३६८ रजस् २२८, ३२१, ३८५ रथकाराधिकरणन्याय २२१ रथक्रान्त १४ रविदेव ११५

रवीन्द्रनाथ ठाकुर ४२८, ३३ रसरसायन ६१ राधव भटट ११, १२, ५५, ६५ राजतरंगिणी ३५ राजधर्मकौस्तुभ २०८ राजमार्तण्ड २५२ राजयोग २५१, २७६, ९९ राजशेखर ३३, १०७ राजसय ३८. २०७ राजा राममोहन राय ४२८ राजाराम शास्त्री बोड्स (पं०) २५२ राजेन्द्रप्रसाद (डॉ॰) ४१७ राजेन्द्रलाल मित्र (डॉ०) २५१ राणक ११० राधाकृष्णन (डॉ०) ११६, २२, २५१, ५२ राबर्ट ब्रिजेज ३१० रामकृष्ण परमहंस ४२८ रामकृष्ण मिशन ४२८ रामपूर्वतापनी उपनिषद् ५३, ७४ रामपूर्वोत्तरतापनी ११ रामप्रसाद २५१ रामायण ३७१ रामानन्द यति २५२ रामानुजाचार्य ९५, ११०, ११ रामेश्वर ३७ रायल कांक्वेस्ट एण्ड कल्चरल माइग्रेशंस ७० राहुल सांकृत्यायन ३३ रात्रिसत्रन्याय २२१ रिक्थ १९९, २०० रिलिजन्स ऑव इण्डिया २५२ रिलिजन एण्ड इम्मौरेलिटी ३८१ रिलिजन एण्ड फिलॉसॉफी ऑव दि वेद १२४ रिलिजन एण्ड फिलॉसॉफी ऑव दि वेद एण्ड उपनिषद्स ३२० 'रीकंसीडरेशन्स' ३८८ रुद्र १०, २४, ३९३ रुद्रयामल ३, १५, ५२ रूढियोगमपहरति २२१

रूपसमृद्ध ५० रेचक २८३, ८४ रेने गुइनॉन ४२१ रेने ग्रीउस्सेट (डॉ०) ८, ३२९, ४१२ रेनो (प्रो०) २५४ रेले (डॉ०) २८६ रेवत्यधिकरणन्याय २२१ रेशनलिज्म इन थ्योरी एण्ड प्रैक्टिस ३०९ হৈয়ভল ३७० रोदसी १०, ३२१ रोधन ६० रौलट कानून ४१५ ल लिघमा ५९ लतासाधन ४० ललितासहस्रनाम ८१ लक्ष्मीङ्करा ३१ लक्ष्मीघर २४४ लाइफ डिवाइन ३००, ३०२ लार्ड ऐक्टन ४२९ लार्ड मेकाले ४१६ लार्ड रिपन ४१४ लावुकायन १००, २०१ लिंगपुराण ३२, २७७, ९३, ३०० लियाँग ची चाओ ८ लिली इगल (मिस) ३८५ लुकेटियस ३१६ लेडबीटर ३८५ लेयोनार्ड बूल्फ ३८९ लोकमान्य तिलक ४१६ लोयेब ग्रन्थमाला ३८७ लोवेस डिकिंसन 368 लौकिक कार्य सुख ३८५ लौगाक्षिभास्कर ११६, २०१ वंशानुचरित ३४१ वज्रचतुष्क २९

वज्रयान २८, ३१ वज्रयानतन्त्रवाद ७, २७ वनपर्व १३, २९०, ३०३, ६७, ४०२ वराहपराण ७२, २५० वराहमिहिर ७२, ३०९, ४११ वरुण १०. ३२२, ५१, ९३ वर्गसाँ ३७० वर्चोन्याय २२१ वर्ण ४०० वर्णसंकर ४०२ वर्णाश्रमधर्म ४०० वर्ष ३४४ वर्षक्रियाकौमुदी ४९, ६६, ७६ वल्लभाचार्य १०२ वशित्व ५९ वशीकरण ३१ वषट ४. ५० वसिष्ठ क्रिषि ३, १५३, ६१, ७१, ७२, २७०, ४११ वसिष्ठधर्मसूत्र १४५, २१० वाक्य १८५, ८६ वाक्यपदीय २५३ वाक्यभेद १८६, ८७, ८८, ९२ वाचस्पति मिश्र ९५, ९८, १११, ११५, २२६, ४०, 48, 68, 69

वाजपेयन्याय २२१ वाजप्यायन ९१ वाजसनेयी संहिता ५, ३८, १४४, ८०, ३१८, ४०० वाटर्स ८ वामकेश्वरतन्त्र १२, १५, १६ वामनपुराण ९, २३९, ३४४ वाममार्ग १ वामाचार ३, १८, ४४ वायवीय संहिता ५६ वायु ३२५, २६, ४१ वायुपुराण १०, २८४, ९५, ९६, ३४१, ४४, ४७, ७५. ८६ वारुण ३४६

वार्तिक २ वार्षगण २२६ वार्षगण्य २४०, ४१ वार्त्रघ्नीन्याय २२१ वासवदत्ता १३ वासुदेव ४११ वास्त्यागतत्त्व ७२ वास्तुशास्त्र ४११ विकल्प १५१, २०८, २०९, २६२ विट्ठल ६२ विण्टरिनत्ज ७. ८ विद्यापति ३६ विधि १७४, ९१ विधिवन्निगदाधिकरण २२१ विधि-विचार १३४ विधिविवेक ११२ विधिरसायन ११५ विनय टेक्स्ट ३० विनियोग-विधि १३५ विन्ध्यवास २४१. ४२ विभृति-पाद २८८ विभ्रम-विवेक ११२ विराट पर्व १२, ३६८ विलियम जेम्स ३१४, १६ विवेकानन्द २५१ विशेषातिदेश १०९ विशालास ४११ विश्वकर्मा १२, ४११ विश्वजित यज्ञ १९५ 'विश्वजिन्याय २२१ विश्वदेव १० विश्वरूप १०६, ३६, ७३ विश्वविद्या ३१४ विश्वामित्र ११८, ७२ विश्वेश्वर भट्ट ११६ विष्णु १२, २४, ६४, ९३ विष्णुक्रान्त १४

विष्णुघर्मसूत्र १६१, २०४, ८५, ८९, ३८३ विष्णुघर्मोत्तरपुराण २, ६९, १४५, २७७, २९५, ४०९ विष्णुपुराण १२, २५५, ५८, ७१, ७७, ८९, ९०, ९५, ९६, ३४२, ४४, ८०

विष्णभट्ट ६२ विष्णुसंहिता ६२, ८२ विस्काउण्ट सैमुएल ३७१ विज्ञानदीपिका ३७८ विज्ञानभिक्ष २२७ वी॰ ए॰ रामस्वामी शास्त्री (पण्डित) वी० ए० स्मिथ ४१२ वी॰ पी॰ मेनन ४१७, १८ वीर मित्रोदय ६५, ७०, ११२ वृत्ति २२८, २६२, ६३ वृद्धपराशर २५१ वृद्धम्तु १९६ वृद्धहारीतस्मृति १२ वृषगण २४२ वेंकट देशिक १२२ वेंकटनाथ १२२ वेंकट सुब्वियाह १२८ वेदगर्भा ३२ वेदव्यास ९५, ९६, १०२, ११७ वेंदाग १०८, १५९ वेदांग-ज्योतिष १०८ वेदान्तसूत्र २, २१, ९३, ९५, ९६, १००, १४१, १८५, २२४,

86, 89, 40, 307, 84, 78, 37, 38

वेदान्ती महादेव २२५ वेबर ४१० वेलवाल्कर (डॉ०) २२५, २६ वैखरी ५१ वैखानस स्मार्तसूत्र २६९ वैदिक क्रियासंस्कार ३९२ वैदिक माइथोलॉजी १२४ वैदिक-सुख ३८५ वैराइटीज ऑव रिलिजियस एक्सपीरिएंस १२४, ३१ वैराग्य २६३

वैरोचन ९ वैल्लीपोशिन ८ वैशेषिक १५९, ३०३ वैश्वदेव न्याय २२१ वैश्वानर ३७३ वैश्वानर-विद्या ३४३ वैश्वानराधिकरणन्याय २२१ वैष्णव तन्त्र १६ वैष्णववाद ३९२ वैष्णविज्म एण्ड शैविज्म ३७२ व्यवहासकाश १३९, २०१, ६, ८ व्यवहारमयूख ५५, १०८, ३९, ४५, ७१, ७६, ७७, 60. 67. 66, 68, 780

व्यवहाररत्नाकर २०१ व्याकरण ४०३ व्याडि ९१ व्यावहारिकी सत्ता ३३१ व्यास २५४, ३६८, ९७ व्यास-भाष्य २७३, ८३

श

शंकरभटट ११६ शंकराचार्य २, ९१, ९४, ९६, १०२, ११४, २६, २२४, २३२, ४८, ७४, ३१६, ३०, ६५

शंखस्मृति ८४, ८५ शक्ति १०, २३, ४० शक्तिवाद १, ३९२

शक्तिसंगम तन्त्र १६, १७, १८, २६, ३९, ६२, ८२

शक्तिसत्र ८२ शचीपति १०

शतपथ ब्राह्मण ३७, ६१, ७१, १८७, २६८, ३१८, २४, २६, ५१, ५३

शतरूपा ३४१, ४२ शबर २,१८,७३,१०२,७९,१४,१५,१७,२०,२२, ३३, ४१, ४२, ५४, ६०, ६४, ८३, २०९, ३४६ शब्द ११८, ८१, ८२, ८३ शल्यपर्व २५० शत्रुनाशन ५

शांकर भाष्य १८४, २८० शांखायन गृहयसूत्र ९ शांखायन ब्राह्मण ८८, १३९ शांखायन श्रौतसूत्र २ शाक्त १, ८, ९, ४७ शाक्त पूजा १ शाक्तप्रमोद ८२ शाखान्तरन्याय २२१ शातातप १५३ शान्तन ११८

शान्तरिक्षत ६. ८

शान्तिपर्व २३४, ३५, ३६, ३८, ४५, ७७, ८८, ९६, ९८, ३२९, ६८, ४०२

शाब्दी १४०

शारदातिलक १५, १६, २०, २४, २५, ३१, ५१, ५२, ६७, ७२, ८२

- 11 117 50

शालावत्य ३७६ शालिकनाथ मिश्र ११०, २२ शाल्मलि ३४४ शास्त्रदीपिका ११२, ११५, १४७ शास्त्रातिदेश ९० शिलक ३७६ शिलाली ६९

शिल्परत्न ४१२ शिवशक्तियाँ ३८४

शिवसंहिता ८, ६८, २७४, ९३

शिवेन्द्र सरस्वती २५२ शिक्षा १६९, ४०३

शीतकारी २८६ शुक्तिमत् ३४६

शुक्र ४११

शुक्रनीतिसार ५

शूद्र ४००

शुनःशेप ४३१

शूरसेन ३९०

शूलपाणि २५८ शृंगवान् ३४४

शेरिंग ४०१

शेष १०९, १५३, ९२

शैव-विवाह २३

शैव सर्वस्वसार ३६

शौनक ४११

श्यामारहस्य ८२

श्राद्ध ४०५

श्रीचक्रसम्भारतन्त्र ८२

श्रीपर्वत ८, १३

श्रीभाष्य ९५

श्रीविद्यारत्नसूत्र ८२

श्रीहटूट ७

श्रुति ११, १६१, ९२, २०६

श्रेयस ३३७

श्रौत ४००

श्लोकवार्तिक १०७, १०, १५, १७, २०, २३

श्वास-प्रश्वास २८३. ८४

श्वेतकेतु ३५५, ५९

श्वेताश्वतरोपनिषद् ११, २३०, ३१, ३२, ३३, ४२,

४७, ४८, ६०, ७३, ९५, ९८, ३१०,

२३, २८, ३०, ५०, ६४, ६९, ४०५, ९

षट्चक्रनिरूपणं १५, ८२ षडविंश ब्राह्मण १४७ षष्टितन्त्रं २४०, ५७ बोडशीन्याय १६१, २२२

स संकर ४०२

संकर्षकाण्ड ९१, १०१ संयक्त-परिवार ४२४ संयोगपृथक्त्वन्याय २२२ संवर्ग विद्या ३७७ संसार २६८, ८५ संस्कार १५३, ३८५, ३९२ संस्कारकौस्तुभ १८०, २१०

संस्कार-रत्नमाला ७१

संस्कृत लिटरेचर इन तिब्बत ९

सकलीकृति ६८ सगुण २८६ सगुण परमेश्वर २३ सञ्चीयमान् कर्म ३८४ सतीशचन्द्र (डॉ॰) ८ सत्याषाढ श्रौतसूत्र २०० सदाचार १६१, ३९० सदाशिव २४ सद्धर्मपुण्डरीक ५३ सनत्कुमार २५०, ७८, ३७५ सनत्कुमार तन्त्र ८२ सनातनी ४२९ सन्निघापनी ६८ सन्निपत्योपकारक १५३ सन्निरोधिनी ६८ सप्तदशसामिधेनीन्याय २२२ सबीज २८६ सम प्रोबलेम्स ऑव इण्डियन लिटरेचर ४१० समाख्या १९२ समाघि २६३, ६५, ८८, ८९, ९० समुच्चय २०४, ५ सम्प्रज्ञात समाघि ९० सम्मुखीकरणी ६८ सरमा ११८ सरूपभारती २३० सर्वदर्शनसंग्रह ७७ सर्वपरिदानाधिकरण २२२ सर्वशक्त्यधिकरण न्याय २२२ सर्वशाखाप्रत्यय न्याय २२२ सर्वसादेर्द्विगोश्च लः सर्वसिद्धीश्वर ४८ सवनीय १९७ सहस्रार चक्र २५ सह्य ३४६ सांख्य १६, १५९, २२४, २५६ सांख्यकारिका २२५, २६, ३०, ३९, ५७

तांख्यतत्त्व कौमुदी २२६

सांख्यप्रवचनसूत्र २२५, २७ सांख्य सिद्धान्त २३८, ४२ सांख्यसूत्र २२५, २७ साइटेशन्स इन शबरभाष्य १२८ साधनमाला ६, १०, १५, ३१, ५३, ६१, ८२ सामान्यातिदेश १०९ सामान्य धर्म ४०० सामर्थ्याधिकरण न्याय २२२ सामवायिक १५३ सामविधान ब्राह्मण ९३ सामवेद ५० सामान्यविशेषन्याय २२२ साम्राज्यलक्ष्मीपीठिका ८२ सायण ७७, २४६, ४७ सार्थक्यन्याय २२२ सालम्बन समाघि २६३ सास्मितारूप २६३, ६५ साहित्यदर्पण १८५ सिंगिरिय गुफाएँ ४१२ सिक्स सिस्टम ऑव इण्डियन फिलॉसॉफी ११६, ३२० सिगमण्ड फ्रायड २९, २६६ सिथियन ४०१ सिद्धेश्वर भट्टाचार्य २४५ सिरिहट्ट ७ सिरी पुलुमायी ४०२ सिविलाइजेशन आव दि ईस्ट ३३० सी० ए० मूर २५२ सी० कुन्हनराजा (प्रो०) ११६ सी० शिवराममूर्ति ७०, ४१२ सुख ३०७, ३८५ सुगतोपदिष्टम् ६ सुचारित मिश्र ११०, ११५ सुदर्शना देवी हिंडल (डॉ०) ७९ सुबन्धु १३ सुरेश्वराचार्य १०१, १३, १४ सुवर्णघारणन्याय २२२ सुश्रुतसंहिता २४३

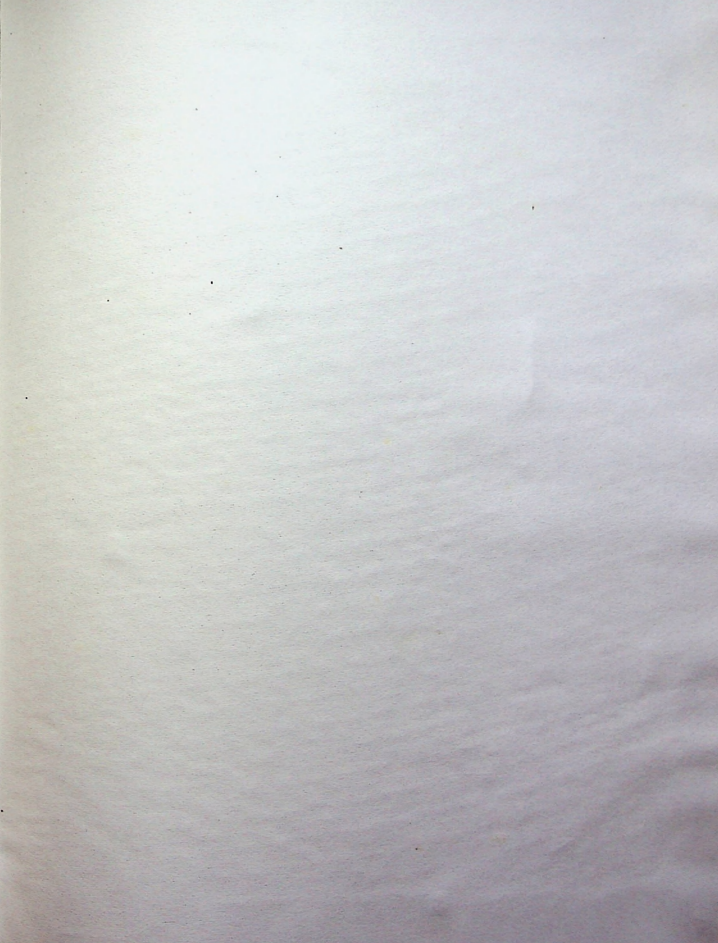
सुबुम्ना ५१ सूक्तवाक्यन्याय २२३ सर्वभेद २८६ सति ३६० सिंट १२२, २३, ३२२, ३८, ३९, ४२ सेकोद्देशटीका १६, ६३, ८३ सेल्फ रेस्ट्रेण्ट वर्सेस सेल्फ इण्डल्जेंस २७३ सेश्वरमीमांसा १२२ सोम ५०, १०, ३२१, ५६ सोम-यज्ञ २०३ सोमेश्वर ११०, ११५, ४१२ सोर्सबुक ऑव इण्डियन फिलॉसॉफी २५२ सोर्सेज ऑव इण्डियन ट्रेडिशन ४२८, ३२ सोशल एण्ड कल्चरल डायनॉमिक्स ३८९ सौन्दर्यलहरी १४, ७५, ८३ सौत्रामणि ३८ स्कन्दपुराण २६९, ९४ स्टडी आव हिस्टी ३८८ स्टडीज इन ऑनर आव ब्लूमफील्ड २४९ स्टडीज इन तन्त्र ७ स्ट्रांग-त्सान गैम्पो ९ 'स्टाइल एण्ड सिविलिजेशेन' ३८९ स्तम्भन ३१ स्थापनी ६८ स्थालीपुलाकन्याय २२३ स्पेंग्लर ३८८, ८९ स्मार्त ४०० स्मृतिकौस्तुभ ७३ स्मृतिचन्द्रिका ६५, ११२, ३७, ३९, ८८, २०६ स्मृतिमुक्ताफल ६४ स्वतःप्रामाण्य १२४. स्वर्गकामाधिकरण २२३ स्वातन्त्र्य शक्ति ७ स्वामी विवेकानन्द ४२८, ३२ स्वायम्भुव मनु ३४४ 8 हंस मिट्ठ ८३

हंस विलास ८३ हठयोग २५२ हठयोगप्रदीपिका ६८, २७३, ७४, ७५, ७६, ७८, ८६, ९५, ९८, ४०९ हरदत्त १३६, ५२ हप्पसाद शास्त्री २, ३, ७ हरिदास चौघरी (डॉ॰) ३०२ हरिवर्ष ३४४ हर्षचरित् १३ हाथीगुम्फा अभिलेख ३८७ हादि-मत ४७ हाप्किन्स ३४९, ७२ हारीतायन ८० हास्तिक १६९ 'हिन्दुस्तानी म्यूजिक एण्ड आउटलाइन ऑव इट्स फिजिक्स एण्ड एसथेटिक्स ४१३ हिन्दू ३८७ हिन्दू-उत्तराधिकार कानून ४२३ हिन्दू ट्राइब्स एण्ड कास्ट्स ४०१ हिन्द्-तन्त्रवाद ८ हिन्द्-पुत्रीकरण कानून ४२३ हिन्दू विवाह कानून ४२३ हिरण्मय ३४४ हिरण्यगर्भ २३९, ५०, ३१९, २३, ३४१, ४२ हिरण्वान ३४४ हिस्ट्री ऑव इण्डियन एण्ड इण्डोनेशियन आर्ट ४१२ हिस्ट्री ऑव इण्डियन एण्ड ईस्टेन आर्कीटेक्चर ४१२ हिस्ट्री ऑव इण्डियन लिटरेचर ७, ४१० हिस्ट्री ऑव ऐंश्येण्ट संस्कृत लिटरेचर ३२० हिस्ट्री ऑव फाइन ऑर्ट इन इण्डिया एण्ड सीलोन ४१२ हिस्ट्री ऑव बुद्धिस्ट थॉट ५६ हिस्ट्री ऑव राइज एण्ड इंफ्लुएंस ऑव रेशनलिज्म इन यूरोप ३०९ हीनयान २७ हीनरिच जिम्मर १८, ४४, ४१२ हेतुमत्रिगदाधिकरण २२३ हेबब्रतन्त्र ८३

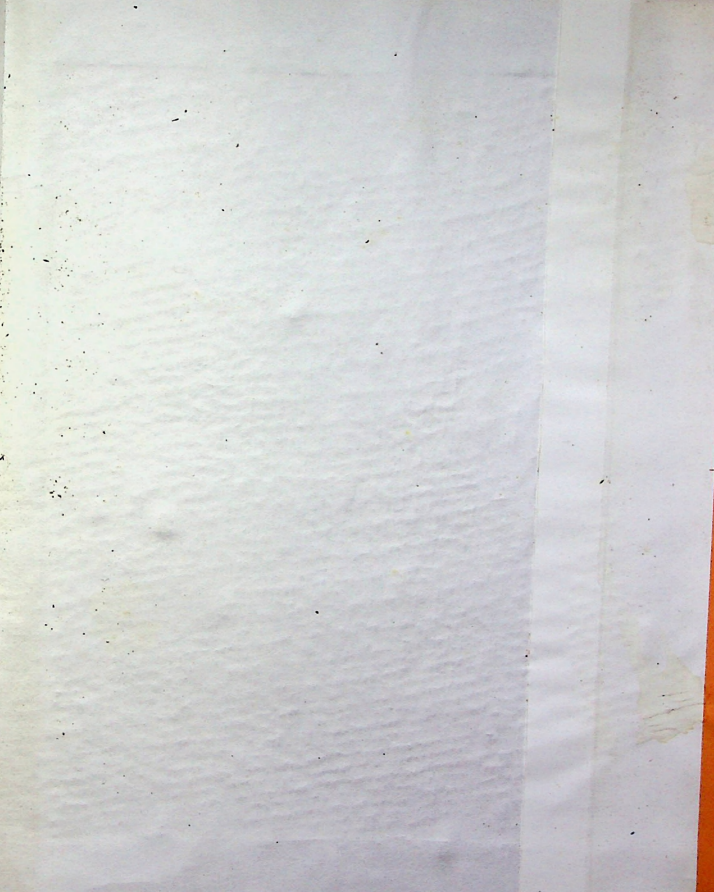
## ४५८ धर्मशास्त्र का इतिहास

हेमक्ट ३४४
हेमचन्द्र २८५
हेमाद्रि ७०, १७९
हेरोडोटस ३४९, ८७
होलाकाधिकरण १७३, २२३
ह्विटनी (प्रो०) ३२०
ह्यू टी० ऐंसन फॉसेट ३०९
क्षा
क्षत्रिय ४००
क्षामेस्टिन्याय २१४
क्षिप्त २६१
क्षेमेन्द्र ३४
क्षेत्रज २३१, ३४
प्र

त्रिपिटक ६
त्रिपुरातापनी-उपनिषद् ७४
त्रिपुरारहस्य ८०
त्रिपुरासार समुच्चय ८०
त्रिपुरासार समुच्चय ८०
त्रिवज्ञ २७
त्रैलोक्यमोहन ५५
ज्ञानदेव २७६
ज्ञानमार्ग ४०८
ज्ञानसिद्धि ९, १५, १६, ३१, ७९
ज्ञानाणिव ५३, ६२, ६७, ७२
ज्ञानेन्द्रियाँ ३४१
ज्ञानेश्वरी २७६







## उत्तर प्रदेश हिन्दी संस्थान, लखनऊ साहित्य सम्बन्धी महत्त्वपूर्ण प्रकाशनू

| पुस्तक का नाम                               | लेखक का नाम                         |                   |
|---------------------------------------------|-------------------------------------|-------------------|
| <ul><li>हलायुध कोश</li></ul>                | सम्पा० जयशंकर जोशी                  | 3x0.00            |
| <ul> <li>वृहत् मुहावरा कोश भाग-१</li> </ul> | सम्पा० प्रतिभा अग्रवाल              | 98,0.00           |
| ● वृहत् मुहावरा कोश भाग-२                   | सम्पा० प्रतिभा अग्रवाल              | ₹₹₹.00            |
| • वृहत् मुहावरा कोश भाग-३                   | सम्पा० प्रतिभा अग्रवाल              | ₹₹0.00            |
| • साहित्यिक ब्रजभाषा कोश भाग-9              | सम्पा० डॉ० विद्यानिवास मिश्र        | 904.00            |
| <ul><li>हिन्दू धर्मकोश</li></ul>            | डॉ० राजबली पाण्डेय                  | १७०.०० (पेपर बैक) |
| • सूक्ति सागर                               | संक० रमाशंकर गुप्त                  | २३०.०० (साजिल्द)  |
| <ul><li>भारतीय इतिहास कोश</li></ul>         | अनु० सिच्चदानन्द भट्टाचार्य         | 990.00            |
| <ul> <li>अवधी वृहत् लोकोिक्त कोश</li> </ul> | कमला शुक्ला                         | 00.00 E           |
| • अवधी कोश                                  | प्र०सम्प० प्रो० सरयू प्रसाद अग्रवाल | ३००.०० (पेपर बैक) |
|                                             |                                     | ३७०.०० (साजिल्द)  |
|                                             | ममार्क मन                           |                   |

सम्पर्क सूत्र निदेशक उत्तर प्रदेश हिन्दी संस्थान

राजर्षि पुरुषोत्तमदास टण्डन हिन्दी भवन ६, महात्मा गांधी मार्ग, लखनऊ - २२६००१

ISBN: 978-93-82175-36-0

मूल्य ₹ 230=00